

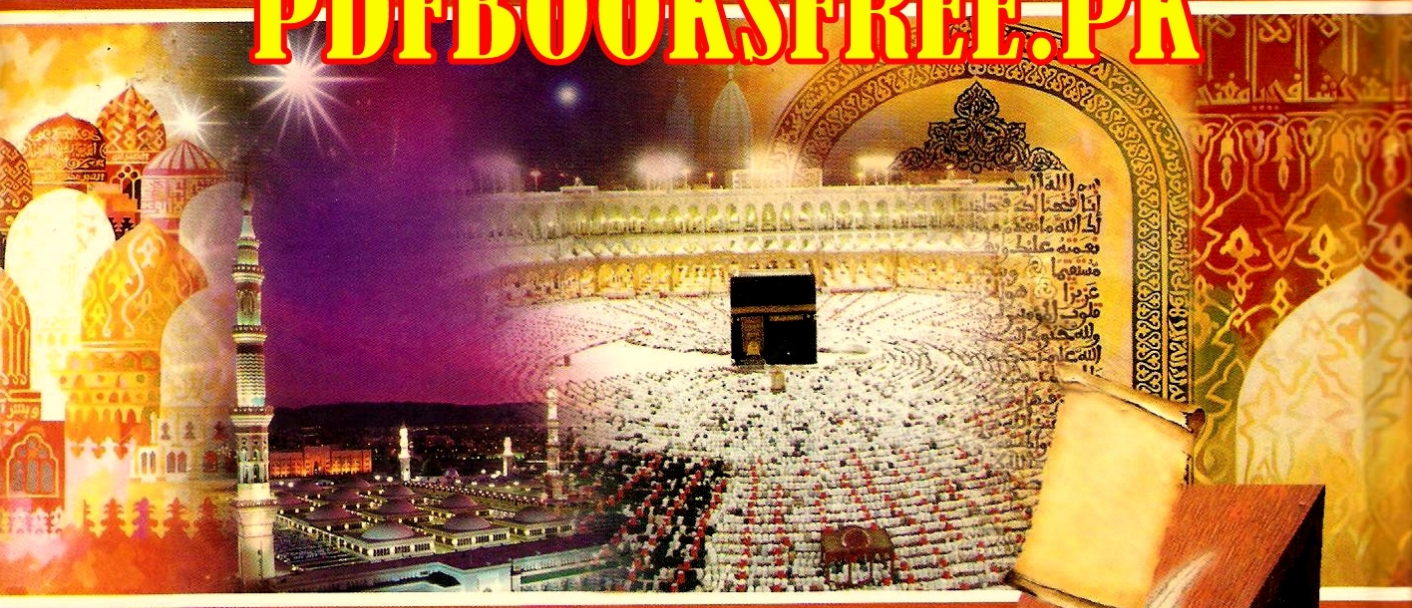


# تاریخ ابن کثیر

## الْبَدْلَیهُ وَ النَّهْیَهُ

جلد نهم

PDFBOOKSFREE.PK



تفسیس اکبر اردو بازار کراچی طبعی

علامہ حفظاً ابوالقدیم عاصم الدین ابن کثیر مشقی



Courtesy of Pakistan Vitrual Library  
[www.pdfbooksfree.pk](http://www.pdfbooksfree.pk)

علامہ حافظ ابو الفداء عاذ الدین ابن کثیر

Courtesy of Pakistan Vitrual Library  
[www.pdfbooksfree.pk](http://www.pdfbooksfree.pk)

Courtesy of [www.pdfbooksfree.pk](http://www.pdfbooksfree.pk)

وَذَكْرُهُمْ بِاَيْمَنِ اللَّهِ اِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتِي لِكُلِّ صَبَارٍ شَكُورٍ



شہرہ آفاق عربی کتاب

# البيهقي

کا اردو ترجمہ

جلد نهم

اصلًا خلفابیے بنو امیہ کے حالات و کوائف اور ان کے عہد کی شاندار فتوحات اور فلاحی و شرقياتی کارناموں پر مشتمل ہے تاہم اس دور کے تقریباً تمام معرفت امراء و اعیان مملکت بزرگان ملت، بعض صحابہ کرام، تابعین عظام اور شعراء و ادباء کے حالات بھی ہیں۔

تصنیف ﴿ عَلَدْمَةُ حَافِظٌ أَبُو الْفَدَاعَمَادُ الدِّينِ إِبْنُ كَثِيرٍ (۷۷۸-۷۰۱)﴾

ترجمہ ﴿ حافظ سید عبدالرشید ندوی ایم۔ اے

تفسیر اکیڈمی  
اڑوبازار، کراچی طبعی

# البداية والنهاية

مصنفہ علامہ حافظ ابوالفرد اعماد الدین ابن کثیر کے حصہ سوم چہارم کے اردو ترجمے کے  
جملہ حقوق اشاعت و طباعت، صحیح و ترتیب و تجویب قانونی بحق

## طارق اقبال گاہندری

مالک نسیس اکیدیگی کراچی محفوظ ہیں

|          |       |                                                                        |
|----------|-------|------------------------------------------------------------------------|
| نام کتاب | ..... | تاریخ ابن کثیر (جلد نهم)                                               |
| مصنف     | ..... | علامہ حافظ ابوالفرد اعماد الدین ابن کثیر                               |
| ترجمہ    | ..... | حصہ نہم، حافظ سید عبدالرشید ندوی ایم اے، حصہ دہم، مولانا اختر فتح پوری |
| ناشر     | ..... | نسیس اکیدیگی۔ کراچی                                                    |
| طبع اول  | ..... | جون ۱۹۸۸ء                                                              |
| ایڈیشن   | ..... | آفس                                                                    |
| ضخامت    | ..... | ۳۰۳ صفحات                                                              |
| ٹیلیفون  | ..... | ۰۲۱-۷۷۴۲۰۸۰                                                            |

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## تعارف

### ( جلد نهم )

**البداية والنهاية** آٹھویں صدی ہجری کے مشہور و معروف بزرگ مؤرخ حافظ ابن کثیر بن اساعیل بن عمر ابو الفداء المشقی المتوفی ۲۷۴ھ کی تالیف ہے جو چودہ صفحیں حصہ پر مشتمل ہے، زیر نظر حصہ نہیں اگرچہ اصلاً خلافاً یعنی بنا میہ کے حالات و کوائف، ان کے عہد کی شاندار فتوحات اور فلاحی و ترقیاتی کارنا موس پر مشتمل ہے، تاہم حصہ اس میں اس دور کے تقریباً تمام معروف امراء و اعیان مملکت، بزرگان ملت، بعض صحابہ کرام تا بعین نظام کے علاوہ بعض فقہاء، ائمۃ اور شعراء و ادباء کے حالات بھی آگئے ہیں۔

---

کتاب کے مؤلف "حافظ ابن کثیر" جلد کے مقام پر پیدا ہوئے، دشمن کو انہوں نے اپنا مسکن وطن بنایا اور پھر وہیں کے مردم خیز خط اور علمی سرز میں ۲۷۴ھ میں آسودہ خاک ہو گئے۔

---

حافظ ابن کثیر مرحوم نے "البداية والنهاية" جیسی اہم اور مفصل تاریخی کتاب کے علاوہ جس کو انہوں نے نہایت عرق ریزی اور ڈرف نگاہی سے مرتب کیا ہے "تکمیل" نامی کتاب بھی اسی موضوع پر لکھی ہے جس کے جتنہ جتنہ حوالے زیر نظر کتاب میں بھی ملتے ہیں۔

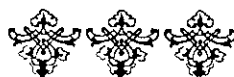
جس طرح ”دار ابن کثیر“، بیروت (لبنان) کا ادارہ عرب مصنفوں و مؤلفین کی کتابوں کو اہتمام سے شائع کرنے کے لیے منفرد ہے، اسی طرح پاکستان میں بھی اکیڈمی اردو بازار اپنی بھی ملک کا وہ ممتاز اور مشہور ادارہ ہے جس نے اب تک بہت سی نادر اور نایاب علمی و دینی عربی کتابوں کا عربی سے اردو میں ترجمہ شائع کرنے کا فخر حاصل کیا ہے۔

اور اب وہی کتاب ”البداية والنهاية“، جزو نهم کا ترجمہ بھی دیدہ ذریب کتابت و طباعت کے ساتھ عموم کے ساتھ پیش کرنے کا فخر حاصل کر رہا ہے، امید ہے قارئین کرام ادارہ کی خلصانہ کوششوں کی قدر فرمائیں کران کی خود صد افزائی فرمائیں گے اور مترجم کے حق میں بھی دعاء خیر کریں گے۔

والسلام مع الأكرام

دعاؤں کا طالب

مترجم: سید عبدالرشید ندوی



## فہرست عنوانات

| صفحہ   | مضامین                                | نمبر شمار | صفحہ | مضامین                                   | نمبر شمار |
|--------|---------------------------------------|-----------|------|------------------------------------------|-----------|
| ۳۵، ۵۱ | ۸۰-۸۱                                 |           | ۱۱   | ۶۴                                       |           |
| ۵۲     | جو لوگ اس سال فوت ہوئے                | ۱۹        | ۱۲   | ان لوگوں کا ذکر جو اس سال فوت ہوئے       | ۱         |
| ۵۲     | اسلم بن الخطاب کے غلام                | ۲۰        | ۱۳   | ابوسید المدری                            | ۲         |
| ۵۲     | جیری بن نفیر                          | ۲۱        | ۱۴   | عبداللہ بن عمر                           | ۳         |
| ۵۳     | عبداللہ بن حعفر بن ابی طالب           | ۲۲        | ۱۵   | عیید بن عییر                             | ۴         |
| ۵۳     | ابوداریس الخوارزی                     | ۲۳        | ۱۶   | ابوجیفہ سلمہ بن اکوع                     | ۵         |
| ۵۳     | معبداً الحسنی القداری                 | ۲۴        | ۱۷   | مالک بن ابی عامر، ابو عبد الرحمن السعیدی | ۶         |
| ۵۵     | ۸۲                                    |           | ۱۷   | ابومعرض الاسدی                           | ۷         |
| ۵۵     | اہن الاشعش کا فتنہ                    | ۲۵        | ۱۷   | بشر بن مروان                             | ۸         |
| ۵۸     | سوید بن غفلہ بن عوجہ بن عامر          | ۲۶        | ۱۸   | ۶۴                                       |           |
| ۵۹     | عبداللہ بن شداد ابن الہاد             | ۲۷        | ۲۳   | ابوالشعیر الحنفی                         | ۹         |
| ۵۹     | محمد بن علی بن ابی طالب               | ۲۸        | ۲۳   | الاسود بن یزید، حمران بن ابیان           | ۱۰        |
| ۶۱     | ۸۲                                    |           | ۲۳   | ۶۴                                       |           |
| ۶۲     | دریا بھا جم کا واقعہ                  | ۲۹        | ۲۸   | صلد بن اشیم العدوی                       | ۱۱        |
| ۶۲     | اسماء بن خارجه الغرازی الکوفی         | ۳۰        | ۳۰   | زہیر بن قیس البلوی                       | ۱۲        |
| ۶۵     | المغیرہ بن الہبیب، الحارث بن عبد اللہ | ۳۱        | ۳۱   | ۶۴                                       |           |
| ۶۵     | محمد بن اسامہ بن یزید بن حارثہ        | ۳۲        | ۳۲   | شبیب کی ہلاکت                            | ۱۳        |
| ۶۵     | عبداللہ بن ابی طلحہ بن ابی الاسود     | ۳۳        | ۳۲   | عیاض بن غنم الشاعری                      | ۱۴        |
| ۶۵     | عبداللہ بن کعب بن مالک                | ۳۴        | ۳۲   | مطرف بن عبد اللہ                         | ۱۵        |
| ۶۶     | عفان بن وہب، جیل بن عبد اللہ          | ۳۵        | ۳۲   | ۶۴                                       |           |
| ۶۸، ۶۹ | عمر بن عبید اللہ، کمیل بن زیاد        | ۳۶        | ۳۲   | شریعت بن الحارث                          | ۱۶        |
| ۷۰     | ذاذان ابو عمر والکندی                 | ۳۷        | ۳۳   | عبداللہ بن غنم، جنادہ بن امیہ الازدی     | ۱۷        |
| ۷۰     | ام الدرداء الصفری                     | ۳۸        | ۳۳   | العلاء بن زیاد البصری                    | ۱۸        |

|     |                                         |     |                                            |    |
|-----|-----------------------------------------|-----|--------------------------------------------|----|
| ۱۰۳ | ۵۸۹                                     | ۷۰  | ۵۸۵                                        | 39 |
| ۱۰۴ | خالد بن زید بن معاویہ                   | ۵۹  | داسط کی تعمیر عبدالرحمن بن حبیرہ           |    |
| ۱۰۵ | ۵۹۰                                     | ۷۵  | طارق بن شباب مسیح الدین بن عدنی            | 40 |
| ۱۰۶ | بنا ذوق الطیب                           | ۶۰  | ۵۸۶                                        |    |
| ۱۰۷ | عبداللہ بن زید                          | ۶۱  | ایوب بن القریۃ                             | 41 |
| ۱۰۸ | ۵۹۱                                     | ۷۶  | روح بن ابیاع الجذامی                       | 42 |
| ۱۰۹ | سہل بن الساعدی                          | ۶۲  | روح بن ابیاع                               | 43 |
| ۱۱۰ | ۵۹۲                                     | ۷۷  | عبد العزیز بن مردان                        | 44 |
| ۱۱۱ | طویلی المغفر                            | ۶۳  | عبدالملک کی بیعت اس کے بیٹے ولید کے لیے    | 45 |
| ۱۱۲ | فتح سرقند                               | ۶۴  | اور اس کے بعد اس کے بیٹے سلیمان کے لیے     |    |
| ۱۱۳ | انس بن مالک                             | ۶۵  | ۵۸۶                                        |    |
| ۱۱۴ | عمر بن عبد اللہ بن ابی ریبیعہ           | ۶۶  | عبدالملک بن مردان (خلفاء الامویین کے والد) | 46 |
| ۱۱۵ | بلال بن ابی الدرداء، بشیر بن سعید       | ۶۷  | ارطاة بن زفر، مطرف بن عبد اللہ             | 47 |
| ۱۱۶ | زاراہ بن اوفی، خبیب بن عبد اللہ         | ۶۸  | خلافت ولید بن عبد الملک                    | 48 |
| ۱۱۷ | حفص بن عاصم، سعید بن عبد الرحمن         | ۶۹  | ۵۸۷                                        |    |
| ۱۱۸ | فروہ بن مجاهد، ابو الشعاع، جابر بن زید  | ۷۰  | بغبہ بن عبد السلامی                        | 49 |
| ۱۱۹ | ۵۹۳                                     | ۹۹  | المقدام بن معدی کرب                        | 50 |
| ۱۲۰ | سعید بن جبیر کا قتل                     | ۷۱  | ابوسامة الباطلی، قبیصہ بن زویب             | 51 |
| ۱۲۱ | اس سال جومشاہیر فوت ہوئے                | ۷۲  | عروہ بن المغیرہ بن شعبہ                    | 52 |
| ۱۲۲ | سعید بن الحسیب                          | ۷۳  | شرحبیل بن الحارث بن قیس القاضی             | 53 |
| ۱۲۳ | طلق بن حبیب الغری                       | ۷۴  | ۵۸۷                                        |    |
| ۱۲۴ | عروہ بن زید بن العوام                   | ۷۵  | جولوگ اس سال فوت ہوئے                      | 54 |
| ۱۲۵ | علی بن الحسین                           | ۷۶  | عبداللہ بن بسر بن ابی بسرا المازنی         | 55 |
| ۱۲۶ | ابو بکر بن عبد الرحمن بن الحارث         | ۷۷  | عبداللہ بن ابی اوپی                        | 56 |
| ۱۲۷ | ۵۹۵                                     | ۱۰۳ | ہشام بن اسماعیل فوت ہوئے                   | 57 |
| ۱۲۸ | حجاج بن یوسف الشفی کی سوانح اور وفات    | ۷۸  | عمیر بن حکیم                               | 58 |
| ۱۲۹ | اس کے مفید حکمات و احکام اور اس کی جرأت | ۸۰  |                                            |    |

|     |                                                |            |     |                                            |       |
|-----|------------------------------------------------|------------|-----|--------------------------------------------|-------|
| ۲۰۷ |                                                | <b>۱۰۰</b> |     |                                            | بالغہ |
| ۲۰۸ | اُس سال، ہبساں کی روت کا آغاز ہوا              | 103        | ۱۵۷ | بیوی اس سال نوت ہوئے                       | 81    |
| ۲۱۰ | اُس سال جو لوگ فوت ہوئے                        | 104        | ۱۶۹ | احسن بن الحفیہ                             | 82    |
| ۲۱۰ | ابو امامہ سبل بن حنیف                          | 105        | ۱۶۹ | حیدر بن عبد الرحمن بن عوف الہبی            | 83    |
| ۲۱۰ | ابوالثرا اہبہ ریہ سدیز بن کریب الحفصی          | 106        | ۱۷۰ | <b>۹۶</b>                                  |       |
| ۲۱۰ | ابوالطفیل عامر بن دائلہ                        | 107        |     | جامع دمشق کے بارہ میں تفصیلات اور بزرگوں   | 84    |
| ۲۱۱ | ابوعثمان الشہدی                                | 108        | ۱۸۱ | کے حالات                                   |       |
| ۲۱۲ |                                                |            | ۱۸۳ | یحییٰ بن زکریا کے سر کے بارے میں کچھ نقشوں | 85    |
|     | عمر و بن عبد العزیز کی سوانح، ان کی وفات کے    | 109        | ۱۸۲ | ان گھڑیوں کا ذکر جو دروازہ پر نصب تھیں     | 86    |
| ۲۱۲ | سبب کاذک خلافت یزید بن عبد الملک               | 110        | ۱۸۳ | جامع اموی کا ابتدائی ذکر                   | 87    |
| ۲۲۶ |                                                |            | ۱۸۵ | ولید بن عبد الملک کی سوانح وفات کا ذکر     | 88    |
| ۲۲۸ | مسلم کی حکمرانی، بلاد عراق و خراسان پر         | 111        | ۱۸۸ | عبداللہ بن عمر بن عثمان                    | 89    |
| ۲۲۸ | ترکوں اور مسلمانوں کے مابین پیش آنے والا واقعہ | 112        | ۱۸۸ | سلیمان بن عبد الملک کی خلافت               | 90    |
| ۲۲۹ | الضحاک بن مزاحم الہلائی                        | 113        | ۱۸۹ | قیامہ مسلم کا قتل                          | 91    |
| ۲۲۹ | ابوالمتوکل الناجی                              | 114        | ۱۹۱ | <b>۹۷</b>                                  |       |
| ۲۲۹ |                                                |            | ۱۹۱ | احسن بن الحسن بن علی                       | 92    |
| ۲۲۹ | یزید بن ابی مسلم                               | 115        | ۱۹۲ | موسى بن نصیر                               | 93    |
| ۲۲۹ | مجاہد بن جبیر الکنکی                           | 116        | ۱۹۴ | <b>۹۸</b>                                  |       |
| ۲۳۰ | مصعب بن سعد بن ابی وقاص                        | 117        | ۱۹۸ | عبداللہ بن عبد اللہ بن عتبہ                | 94    |
| ۲۳۰ |                                                |            | ۱۹۸ | <b>۹۹</b>                                  |       |
| ۲۳۱ | خالد بن سعدان الکلائی                          | 118        | ۲۰۳ | خلافت عمر بن عبد العزیز                    | 95    |
| ۲۳۲ | عامر بن سعد بن ابی وقاص البدشی                 | 119        | ۲۰۳ | احسن بن محمد بن الحفیہ                     | 96    |
| ۲۳۲ | عامر بن سراسیل الشعی                           | 120        | ۲۰۵ | عبداللہ بن محربیز بن جنادہ بن عبید         | 97    |
| ۲۳۲ | ابو بردہ بن ابی موسیٰ الشعیری                  | 121        | ۲۰۵ | محمد بن ولید بن عقبہ                       | 98    |
| ۲۳۲ | ابوقلاجہ الجرمی                                | 122        | ۲۰۵ | نافع بن جبیر بن مطعم، کریب بن مسلم         | 99    |
| ۲۳۳ |                                                |            | ۲۰۶ | محمد بن جبیر بن مطعم، مسلم بن یسار         | 100   |
| ۲۳۵ | خلافت ہشام بن عبد الملک بن مروان               | 123        | ۲۰۶ | حنش بن عمر والصنعی                         | 101   |
| ۲۳۵ | ابان بن عثمان بن عفان                          | 124        | ۲۰۶ | خارجہ بن زید                               | 102   |

|     |     |                                         |     |     |     |                                         |     |
|-----|-----|-----------------------------------------|-----|-----|-----|-----------------------------------------|-----|
| ٢٦٦ | ١١٥ | ابو جعفر ابا ثمر                        | ١٤٣ | ٢٣٥ | ١٥٧ | طاؤس بن كيسان اليهاني                   | 125 |
| ٢٦٦ |     |                                         |     | ٢٣٦ |     | اس سال جو مشهور شاعر فوت ہوئے           | 126 |
| ٢٦٨ | ١١٦ |                                         |     | ٢٣٧ |     |                                         |     |
| ٢٦٨ | ١١٧ |                                         |     | ٢٣٩ |     |                                         |     |
| ٢٦٩ |     | قناطر بن وعاصي السدوسي                  | ١٤٤ | ٢٣١ | ١٥٨ | القاسم بن محمد بن ابی بکر الصدیق        | 127 |
| ٢٧١ |     | نافع مولی ابن عمر                       | ١٤٥ | ٢٣٣ |     | محمد بن کعب القرطی                      | 128 |
| ٢٧١ |     | ذوالرمد الشاعر                          | ١٤٦ | ٢٣٣ | ١٥٩ |                                         |     |
| ٢٧٢ | ١١٨ |                                         |     | ٢٣٥ |     |                                         |     |
| ٢٧٣ |     | علی بن عبد اللہ بن عباس                 | ١٤٧ | ٢٣٥ | ١٦٠ |                                         |     |
| ٢٧٣ | ١١٩ |                                         |     | ٢٣٦ |     | شاعر الجریر                             | 129 |
| ٢٧٨ | ١٢٠ |                                         |     | ٢٣٩ |     | فرذدق                                   | 130 |
| ٢٨٠ | ١٢١ |                                         |     | ٢٥٠ |     | احسن بن ابی الحسن                       | 131 |
| ٢٨٢ |     | اسد بن علی بن الحسین بن علی بن ابی طالب | ١٤٨ | ٢٥١ |     | ابن سیرین                               | 132 |
| ٢٨٢ |     | مسلمہ بن عبد الملک                      | ١٤٩ | ٢٥٢ |     | احسن محمد بن سیرین وہیب بن معبد الیمانی | 133 |
| ٢٨٣ |     | نمير بن قیس                             | ١٥٠ | ٢٥٩ |     | سلیمان بن سعد امام الہدیل               | 134 |
| ٢٨٣ | ١٢٢ |                                         |     | ٢٥٩ |     | عاشرہ بنت طلحہ بن عبد اللہ التمی        | 135 |
| ٢٨٦ |     | عبد اللہ ابو سعید المعروف بالطالب       | ١٥١ | ٢٥٩ |     | عبد اللہ بن سعید بن جبیر                | 136 |
| ٢٨٨ |     | ایاس الذکی                              | ١٥٢ | ٢٥٩ |     | عبد الرحمن بن ابیان                     | 137 |
| ٢٩٣ | ١٢٣ |                                         |     | ٢٦٠ | ١١١ |                                         |     |
| ٢٩٣ | ١٢٣ |                                         |     | ٢٦٠ | ١١٢ |                                         |     |
| ٢٩٥ |     | القاسم بن ابی بره                       | ١٥٣ | ٢٦١ |     | رجاء بن حیۃ الکندی                      | 138 |
| ٢٩٥ |     | الزہری                                  | ١٥٤ | ٢٦١ |     | شمر بن حوشب الاشعري الحمصی              | 139 |
| ٢٩٩ |     | بلال بن سعد                             | ١٥٥ | ٢٦٢ | ١١٣ |                                         |     |
| ٣٠١ |     | جعد بن درهم کی سوانح                    | ١٥٦ | ٢٦٢ |     | امیر عبدالوهاب بن جنت                   | 140 |
| ٣٠٢ | ١٢٥ |                                         |     | ٢٦٣ |     | مکحول الشامی                            | 141 |
| ٣٠٢ |     | ان کی سوانح ووفات کا تذکرہ              | ١٥٧ | ٢٦٣ | ١١٤ |                                         |     |
|     |     |                                         |     | ٢٦٣ |     | عطاب بن رباح                            | 142 |

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## البداية والنهاية

(حصہ نهم)

۲۷۸

اس سنہ کے آغاز میں عبدالملک نے طارق بن عمرو کو مدینہ کی گورنری سے برطرف کر کے حاج بن یوسف ثقیقی کو اس کی جگہ گورنر کیا اس کے لیے نفس پہنچیں مدینہ آیا اور کئی ماہ وہاں قیام کیا اور پھر عمرہ کے خیال سے وہاں سے روانہ ہوا، عمرہ سے فاغ ہو کر وہ پھر مدینہ واپس آیا اور بنی سلمہ میں ایک مسجد بنوائی جو آج تک اس کے نام سے موسم ہے۔ لوگ بیان کرتے ہیں کہ حاج نے اس مدت کے دوران جابر اور سہل بن سعد کو حضرت عثمان کی حمایت و اعانت نہ کرنے کے باعث بہت کچھ برا بھلا کہا اور گالیاں تک دیں۔ جہاں تک میرا خیال ہے اس سال حاج نے ابو ادریس خولاں کو میں کا قاضی بھی مقرر کیا۔ واللہ عالم۔

ابن جریر کا بیان ہے کہ اسی سال حاج نے کعبۃ اللہ کی اس بنیاد کو منہدم کر دیا جو ابن زیر نے ڈلوائی تھی اور کعبہ کی تعمیر اولین بنیادوں پر کرائی تھی لیکن میرا کہنا یہ ہے کہ حاج نے کعبہ کی تمام بنیادیں منہدم نہیں کرائی تھیں بلکہ اس نے صرف شامی دیوار کو منہدم کر کر اس کے پھر نکلوالیے تھے اور اس کو بند کر دیا تھا اور نکلے ہوئے پھر کعبہ کے اندر وہی حصہ میں لگادیئے گئے تھے اس طرح بقیہ تین دیواریں علیٰ حالہ باقی رکھی گئی تھیں، چنانچہ کعبہ کی شرقی و غربی بنیادیں جوز میں سے لٹھتی ہیں آج بھی اسی حالت پر موجود ہیں البتہ مغربی دیوار کی بنیاد کلکیا ہے منہدم کر کر اس نے مشرقی دیوار کے زیریں حصہ کی مرامت کروائی اور اس کو زمین سے لٹھنے کر دیا جو آج بھی اسی حالت میں باقی ہے۔

اس سے اس امر کا بخوبی اندازہ ہوتا ہے کہ حاج اور عبدالملک کو غالباً رسول اللہ ﷺ کا یہ قول اس طرح پہنچا تھا جس طرح حضرت ابن زیر کو ان کی خالہ حضرت عائشہؓ کی زبانی پہنچا تھا کہ اگر تیری قوم کا زمانہ ”کفر“ سے اور ایک روایت کے مطابق ”جالیت“ سے قریب تر نہ ہوتا تو میں کعبہ کو ڈھا کر اس کی بنیادوں کو پھر وہی سے مضبوط کر دیتا اور اس میں شرقاً غرباً دو دروازے رکھتا اور نیز اس کو زمین کے ساتھ لٹھتی رکھتا چونکہ تیری قوم کے پاس پیسہ کی کی تھی اس لیے وہ اس کی تعمیر میں پھر استعمال نہیں کر سکے اور نہ ہی اس کو حضرت ابراہیمؑ کی بنیادوں پر استوار کر سکے لوگوں نے کعبہ کا دروازہ بھی لٹھ زمین سے خاصاً بلند رکھا تاکہ وہ جس کو چاہیں اس میں داخل ہونے دیں اور جس کو چاہیں اس سے رونگوں دیں۔ بہر حال جب حضرت ابن زیر کو اقتدار ملاؤ تا نہیں

نے ایسا نتیجہ کیا تھا کہ جب وہ سب پچھے ہو چکا اور عبد الملک کے کافلوں تک مدد و رہ حدیث پہنچتی سواں۔ نے کہا کاش، ہم اس معاملہ کو یوں سن چھوڑ دیتے اور اس کو ہاتھ ندالاتے۔ اسی سال عبد الملک نے اپنے بھائی بشر بن مردان کو حکم دیا کہ خوارج کے مخصوص طبقہ از اردن فی سرہ بی بے مطلب ہے اب اسے مذہب کا کام نہ رہا کہ مصر، بصرہ کی فوجیں اس کی ماتحت میں ہیں۔ ہمیں پہلے بھائی بشر بن مردان کو کو سباب بن ابی صفرہ سے دی نظر تھی اس لیے اس نے عبد الملک کے حکم کو باطل نخواستہ ہی فول کیا اور اس نے مجبوراً لوگوں کو مطلب لئی اطاعت پر راضی کیا۔ حقیقت یہ ہے کہ بشر بن مردان کے لیے عبد الملک کا حکم مانتے اور اس کی تعیش کرنے کے سوا کوئی چارہ بھی نہیں تھا۔ اس نے کوئیوں کے امیر عبد اللہ بن محنت کو بھی ہدایت کی کہ وہ اپنے احکام پر تھتی سے عملدرآمد کرائے اور مہلب کا کوئی مشورہ یا رائے قبول نہ کرے، بہر حال مہلب اہل بصرہ کو لے کر روانہ ہوا اور اس مسافت کے دوران راستہ کے دوسرے امراء بھی اس کے ہمراکاب ہو گئے اور رامبرز کے مقام پر اس نے پڑا وہ کیا۔

ابھی یہاں مہلب بن ابی صفرہ دس دن بھی قیام نہ کرنے پایا تھا کہ اسے بشر بن مردان کی موت کی اطلاع ملی، بصرہ میں اس کا انتقال ہوا تھا اور وہاں کا حاکم اب عبد اللہ بن خالد مقرر ہوا تھا، یہ اطلاعات سن کر مہلب نے کچھ فوج تو دیں چھوڑ دی اور باقی کو لے کر بصرہ واپس ہوا اس دوران خالد بن عبد اللہ نے اہل فارس کو دھمکی آمیز خط لکھا اور ان پر عبد الملک کی جاہ و سلطنت کا رب جما کر منیبیہ کی کہ اگر وہ لوگ امیر کے پاس نہ پہنچے تو سخت نقصان اٹھائیں گے چنانچہ جب ان لوگوں نے عمرو بن حریث سے کوفہ جانے کی اجازت چاہی تو اس نے جواباً لکھا کہ تم لوگوں نے اپنے امیر کو چھوڑ دیا ہے اور تم باغی بن کر آئے ہو؟ ایسے باغیوں اور مخالفوں کو نہ کوئی اجازت ملے گی اور نہ ان کو امان دی جائے گی۔

جب ان لوگوں کو یہ معلوم ہوا کہ سب لوگ اپنی سواریوں پر سوار ہو کر مختلف علاقوں میں نکل گئے اور روپوش ہو گئے اور جب تک بشر بن مردان کی جگہ حاج عراق کا گورنر نہ بنایا لوگ اپنے خفیہ مہکانوں سے باہر نہیں آئے اس کا مفصل حال آگے آئے گا۔

### بکیر بن وشاہ کی معزولی اور امیہ بن عبد اللہ کی بحیثیت گورنر تقری:

عبد الملک بن مردان نے اس سال بکیر بن وشاہ کو خراسان کی گورنری سے معزول کر کے اس کی جگہ امیہ بن عبد اللہ ابن خالد بن اسید تو اسی کو گورنر مقرر کیا تا کہ لوگ متفق ہو کر اس کا ساتھ دیں، اس کی ضرورت اس لیے بھی تھی کہ عبد اللہ بن حازم کے بعد خراسان فتنہ و فساد کا گڑھ بن گیا تھا چنانچہ جب امیہ بن عبد اللہ خراسان پہنچا تو اس نے بکیر بن وشاہ کو اپنا بادی گارڈ بنانے کی پیشکش کی تھیں اس نے انکار کر دیا اور اس سے مطالبہ کیا کہ اسے طخارستان کا حکمران بنادیا جائے تھیں امیہ سے لوگوں نے اسے اس طرح تھا چھوڑ دینے پر اندر یہ کہ اظہار کیا اس لیے امیہ نے بکیر بن وشاہ کو اپنے پاس ہی مقیم رکھا اور کہیں جانے نہ دیا۔ ابن جریر کا بیان ہے کہ حاج جب مدینہ و مکہ تک من اور یہاں کا گورنر تھا تو اس نے لوگوں کو حج کرایا اور ابن جریر کا، واللہ اعلم یہ بھی کہنا ہے کہ اس سال عبد الملک نے عمرہ بھی ادا کیا۔



## ۲۷ کے میں وفات پانے والے لوگ

حضرت رافع بن خدیج بن رافع انصاری۔

بڑے جلیل التدریج حبیبی آزرے ہیں اسے اور بعد کی جنگوں میں برادر شریک، بے جنگ صخیں میں بھی حضرت علیؑ کے تھے کا بخت، فلاحت وزراحت میں دونوں ایک دوسرے کے شریک کار تھے ۲۷ کے میں انتقال ہوا تو ان کی عمر اکیاسی سال کی تھی، کل اُخترا احادیث ان سے مروی ہیں اور سب احادیث قوی ہیں، احمد کی لڑائی میں ان کی بخشی میں ایک تیر پیوسٹ ہو گیا تھا، رسول اللہ ﷺ نے ان کو اختیار دیا تھا کہ وہ چاہیں تو یہ تیر نکال دیا جائے اور چاہیں تو اس کو یوں ہی چھوڑ دیا جائے جو ان کے لیے قیامت کے دن بطور شہادت کام آئے گا، رافع بن خدیج نے آخری صورت قبول کی چنانچہ اس تیر سے جانبرنا ہو سکے اور اسی سال انتقال فرمائے۔ رحمہ اللہ۔

## حضرت ابوسعید الخدراوی:

ان کا نام سعد بن مالک بن سنان الانصاری الحزرجی ہے یہ فقہاء صحابہ میں جلیل القدر گزرے ہیں، جنگ احمد میں صفرتی کے باعث شریک نہیں کیے گئے، جنگ خندق میں پہلی بار حصہ لیا اور اس کے بعد غزوات میں رسول اللہ ﷺ کے ساتھ شرکت فرمائی۔ ان سے بہت سی احادیث مروی ہیں، صحابہ کرام کی مقدار بہ جماعت سے بھی انہوں نے روایات بیان کی ہیں، تابعین اور صحابہ کی بڑی تعداد نے بھی ان سے احادیث بیان کی ہیں ان کا شمار فاضل و عالم و اجل صحابہ میں ہوتا ہے، واقعی وغیرہ کے مطابق ۲۷ کے میں ان کا انتقال ہوا لیکن بعض لوگوں کے نزدیک دس سال قبل ہوتا۔ واللہ اعلم۔

طبرانی نے لکھا ہے کہ مقدم بن واوذ خالد بن نزار، هشام بن سعید نے زید بن اسلم سے انہوں نے عطا، بن یسار اور انہوں نے ابوسعید الخدراوی سے حدیث بیان کی ہے جس میں انہوں نے رسول اللہ ﷺ سے دریافت کیا "یا رسول اللہ تمام لوگوں میں سے کن لوگوں پر سب سے زیادہ مصیبیں پڑتی ہیں"۔ آپ نے فرمایا "انہیا پر"۔ میں نے پوچھا ان کے بعد کون لوگ ہیں؟ آپ نے جواب دیا "صلحاء" ان میں سے کوئی تو اس قدر بُنگی کی زندگی میں بتلا ہوتا تھا کہ اس کے جسم پر بجز ایک صدری یا عباء کے کوئی لباس نہ ہوتا تھا کسی کے جسم میں ایسی جو میں پڑ جاتی تھیں کہ ان کی اذیت سے بمشکل چھکا رہ ہوتا تھا مگر ان کے صبر و برداشت کا یہ عالم تھا کہ راحت و آرام کی زندگی سے زیادہ ان کو اذیت و مصائب کی زندگی زیادہ پسند تھی۔

قتیبہ بن سعید بیان کرتے ہیں کہ ہم سے لیث بن سعید نے انہوں نے ابن عجلان سے اور انہوں نے سعید بن المقربی سے اور انہوں نے سعید الخدراوی کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ ان کے اہل و عیال نے جب ایک دن ان سے ضروریات زندگی کا تقاضا کیا تو وہ رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں ان کی حاجت روائی کے لیے حاضر ہوئے تو رسول اللہ ﷺ نے منبر پر کھڑے ہو کر فرمایا اے لوگو؟ اب وقت آ گیا ہے کہ تم سوال کرنے سے باز رہو جو شخص ایسا کرے گا اللہ اس کو بہت دے گا اور جو شخص استغنا کرے گا اللہ اس کو غنی کر دے گا، قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں محمد کی جان ہے اللہ تعالیٰ نے کسی شخص کو صبر سے زیادہ بہتر کوئی شے عطا

شہر کی اور اگر تم با لگنے والے سال کرنے سے بے انتہا رہو گے تو میرے بیان میں بھی بچوں بھی گاؤں، تسبیحیں، دل دھوکا اور کبوترانی نہ ہوتی۔ اس ریاضہ امر انہوں نے ابوسعید سے سمجھی تھیں رہا ایت بیان کی ہے۔

### حضرت عبد اللہ بن عمرؓ

ابن الخطاب اقرش العدوی، ابو عبد الرحمن اکملی ثم المدینی اپنے والد بزرگوار کے ساتھ شرف بالسلام ہو گئے تھے جس وقت یہ دائرہ اسلام میں داخل ہوئے تو ان کی عمر صرف دس سال کی تھی اور بلوغت کو بھی نہیں پہنچ تھے اس کے باوجود اپنے والد کے ساتھ بھرت کی غزوہ واحد کے وقت صفری کے باعث ان کو جنگ میں شرکت کی اجازت نہیں ملی تھی لیکن غزوہ خندق کے موقع پر ان کی عمر پندرہ برس کی ہو چکی تھی اس لیے غزوہ خندق میں شریک ہوئے اور اس کے بعد دوسرے غزوات میں بھی شریک رہے یہ امام المؤمنین حضرت خصہ حبیبنا کے حقیقی بھائی تھے ان کی والدہ کا نام نسب بنت مظعون تھا جو عثمان بن مظعون کی همسیرہ تھیں، عبد اللہ بن عمر جسم اور متوسط القامت تھے، داڑھی میں سنہرہ اخشاب لگوائے تھے اور اپنی موچھوں کو اہتمام سے کٹاتے تھے وہ ہر نماز کے لیے تازوہ و خسوار کرتے اور آنکھوں کے لوؤں کو پانی سے اچھی طرح دھوتے تھے، حضرت عثمانؓ نے ان کو عجہدہ قضا پر مامور کرنا چاہا لیکن انہوں نے انکار کر دیا، وہ یرموک، قادسیہ، جلو لا اور فارس کے دیگر معزروں میں شریک ہوئے، یہ فتح مصر کے موقع پر بھی موجود تھے اور وہاں ایک گھر بھی تعمیر کرایا تھا۔

عبد اللہ بن عمرؓ نے بصرہ اور فارس و مدائن کا بھی کمی بار دورہ کیا، جب حضرت عمر فاروقؓ کا انتقال ہوا تو ان کی عمر ۲۲ سال تھی، انہیں جب اپنے ماں و اسباب میں کوئی چیز مرغوب ہوتی تھی تو اس کوئی سبیل اللہ دے ڈالتے تھے ان کے غلاموں کو ان کی اس کیفیت کا علم تھا اس لیے بالعموم ان میں سے کوئی نہ کوئی مسجد تک ان کے پیچھے لگا رہتا تھا اور جب ابن عمرؓ یہ دیکھتے تو اس غلام کو آزاد کر دیتے تھے، لوگوں نے ایک مرتبہ ان سے کہا یہ لوگ آپ سے مکروف فریب کرتے ہیں یہ سن کر آپ نے جواب دیا اگر یہ لوگ ہم سے خدا کے لیے فریب کرتے ہیں تو ہم بھی خدا کے لیے بخوبی اس فریب کو گوارا کر لیں گے۔

عبد اللہ بن عمر کی ایک کنیز تھی جس کو وہ بہت محبوب رکھتے تھے لیکن انہوں نے تقرب الی اللہ کے جذبہ کے ماتحت اس کو بھی آزاد کر دیا تھا اور اس کا نکاح اپنے غلام نافع سے کر دیا اور قرآن مجید کی یہ آیت پڑھی:

﴿لَنْ تَنَالُوا إِلَيْهِ حَتَّىٰ تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ﴾.

”تسبیحیں اس وقت تک کامل نہیں ملے گی جب تک اپنی عزیز ترین میتاع اللہ کی راہ میں قربانہ کرو گے۔“

ایک مرتبہ عبد اللہ بن عمرؓ نے ایک اونٹ خریدا جو انہیں بہت پسند تھا، مگر نافع کو حکم دیا کہ اس اونٹ کو صدقہ کے اونٹوں میں شامل کر دیا جائے۔ جعفر نے عبد اللہ بن عمر کو نافع غلام کی دس ہزار قیمت دینا چاہی مگر اس کی قیمت اس سے کہیں زیادہ تھی اس لیے اس کو لو جو اللہ آزاد کر دیا۔ ایک مرتبہ عبد اللہ بن عمرؓ نے ایک غلام چالیس ہزار میں خریدا اور اس کو آزاد کر دیا، غلام نے کہا اے نیرے آقا آپ نے مجھے آزاد کر دیا مگر مجھے زندگی برکرنے کے لیے بھی تو کچھ عنایت ہوا اس پر اس کو عبد اللہ بن عمرؓ نے چالیس ہزار دیئے۔

انہوں نے ایک دفعہ پائچھے غایم خریدے تھے عبد اللہ بن عمر نہ کہ لیے کھا۔ یہ تو عمرو نے نماز پڑھی اس کے پیچھے نماز پڑھنے لگے اس پر انہوں نے ان سے دریافت کیا تم لوگ کس کے لیے نماز پڑھ رہے ہو؟ جواب ملائخہ کے لیے اس پر عبد اللہ بن عمر نے کہا جا، تم سب اس کے نام پر آزاد ہو جسے لیے تم نے نماز پڑھی۔

مختصر یہ کہ عبد اللہ بن عمر نے اپنے انتقال تک تتریباً ایک ہزار غایم آزاد کیے۔ انہوں نے بعض اوقات ایک ہی نشست میں تیس تیس ہزار دینار صدقہ کر دیئے ان کا معمول تھا جب تک کسی تیم کو اپنے دسترخوان پر نہ بخالیتے، گوشت تناول نہیں کرتے تھے ان کے پاس امیر معاویہ نے یزید کی بیعت کے سلسلہ میں ایک لاکھ دینار بھیج تھے مگر یہ ساری رقم انہوں نے ایک سال سے پہلے خرچ کر دی تھی، وہ کہا کرتے تھے میں خدا کے سوا کسی سے سوال نہیں کرتا اور جو کچھ خدا مجھے دیتا ہے اسے شکر کے ساتھ قبول کرتا ہوں، فتنہ کے زمانہ میں جو امیر آتا تھا ان کے پیچھے نماز ادا کرتا تھا اور اپنے مال کی زکوٰۃ ان کو خرچ کرنے کے لیے دیتا تھا، وہ مناسک حج سے سب سے زیادہ باخبر تھے اور رسول اللہ ﷺ کے نقش قدم پر چلتے تھے اور آپ کے اسوہ حسنہ پر عمل کر کے نماز پڑھتے تھے رسول اللہ ﷺ نے جس درخت کے نیچے صحابہ سے بیعت لی تھی عبد اللہ بن عمر اس درخت کے پاس معمولاً آتے اور اس کی جڑیں پانی ڈالتے۔ اگر جماعت کے ساتھ ان کی نماز قضا ہو جاتی تو شب بیداری کر کے اس کی تلافی کرتے تھے اور وہ اکثر ویژت تجوہ شب بیداری میں اپنا وقت گزارتے تھے۔

لوگ بیان کرتے ہیں کہ جب تک عبد اللہ بن عمر زندہ رہے، وہ فضل و کمال میں اپنے والد کی مانند تھے اور حضرت عمر فاروقؓ کے بعد زندہ لوگوں میں وہ سب سے بہتر سمجھے جاتے تھے، ان کی عمر سانحہ سال کی ہوئی لیکن اس پورے عرصہ میں دور دراز کے لوگ ان سے فتاویٰ حاصل کرتے تھے، انہوں نے رسول اللہ ﷺ سے بہت سی احادیث روایت کیں، علاوہ ازیں انہوں نے حضرت عائشہؓ سے حضرت ابو بکر صدیق، حضرت عمر، حضرت عثمان، حضرت سعد، حضرت ابن مسعودؓ اور حضرت حفصہؓ اور حضرت عفیؓ وغیرہ سے بھی روایات نقل کی ہیں اور خود ان سے ان کے بیٹوں حمزہ و بلال، زید و سالم، عبد اللہ و عبید اللہ، اسلم، انس بن سیرین، حسن، سعید بن جبیر، سعید بن الحمیب، طاوس و عروہ، عطا و عکرہ و مجاہد و ابن سیرین، زہری اور ان کے غلام نافع نے روایات بیان کی ہیں، صحیح حدیث میں حضرت حفصہؓ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا عبد اللہ اگر قائم اللیل ہوں تو مرد صالح ہیں۔ چنانچہ اس کے بعد وہ ہمیشہ قائم اللیل ہی رہے۔

حضرت ابن مسعودؓ فرماتے ہیں، قریش کے نوجوانوں میں عبد اللہ بن عمر سب سے زیادہ اپنے نفس پر قابو پانے والے ہیں، حضرت جابر کا قول ہے، ہم میں سے کوئی شخص ایسا نہیں ہے دنیا نے اپنی طرف مائل نہ کر لیا ہو، بجز عبد اللہ بن عمرؓ کے اور زینا کا کوئی شخص ایسا نہیں، جس کے درجات مال و دولت ملنے کے بعد کم نہ ہوئے ہوں، بجز عبد اللہ بن عمرؓ کے، سعید بن الحمیب کہتے ہیں، ابن عمرؓ سے زیادہ کوئی شخص حسن عمل کا ذخیرہ لے کر دینا نہیں گیا، زہری کا بیان ہے عبد اللہ بن عمر متوازن و مصمم عزم و ارادہ کے مالک تھے، رسول اللہ ﷺ کے بعد سانحہ سال زندہ رہے لیکن صحابہ کے امور و احوال سے وہ کلیتاً واقفیت رکھتے تھے مالک بیان کرتے ہیں کہ ابن عمر کی عمر چھیساں سال کی ہوئی اور وہ سانحہ برس تک افتاء کے فرائض انجام دیتے رہے ان کے پاس دور دور سے وفاد بھی آیا کرتے تھے۔

و اقد کی اور رہ سرے لوگوں کا بیان ہے کہ عبید بن عاصی انتقال ہے تھے میر، وہ انکو زیرین بکار اور رہ سرے کا نیا لے ہے۔  
تھے جس میں ان کا انتقال ہوا تھا پہلا قول زیادہ صحیح ہے واللہ عالم۔

### عبدی بن عسیر:

ابن قادہ بن سعد بن خدیج بن یثیث اللہی ثم اخند فی ابو عاصم امسکی قاضی اہل ملہ سلم بن حجاج کے قول مطابق  
نبی ﷺ کی حیات طیبہ میں پیدا ہوئے، عبدی بن عسیر نے اپنے والد سے روایات نقل کیں اور ان کے علاوہ حضرت عمر، حضرت علی،  
البهریہ، ابن عباس، ابن عمر، امام سلمہ، فلانیہ بھروسے بھی ان کی روایات منقول ہیں، علاوہ ازیں تابعین کی ایک جماعت نے بھی  
عبداللہ بن عسیر سے روایات نقل کی ہیں جس کی توثیق ابن معین اور ابو زرعة وغيرہ نے بھی کی ہے، ان کے حلقہ صحبت میں عبد اللہ بن عمر  
جیسے بزرگ صحابی بھی شامل تھے جو ان کے وعظ و نصیحت سے اتاماً تراز ہوتے تھے کہ ان کی آنکھوں سے بے اختیار آنسو نکل پڑتے  
تھے یہ ہرے فصح و بلغ تھے اپنے وعظ و نصیحت کے دوران خود بھی رونے لگتے تھے۔

مہدی ابن میمون نے غیلان بن جریر کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ عبدی بن عسیر جب کسی کو اپنادیتی بھائی بناتے تھے تو اس کو  
لے کر قبلہ رہو کر کھڑے ہو جاتے تھے اور اس طرح دعا کرتے تھے "اے اللہ ہمیں نبی کی تعلیم اور رشد و ہدایت کے باعث سعید اور  
نیک بخت بنا دے اور محمد ﷺ کو ہمارے ایمان کا شاہد بنادے، ہمیں نیکیوں کے حصول کی توفیق عطا کرو اور دور از کار آرزوؤں  
اور موہوم تمناؤں سے دور رکھو ہمارے دلوں کو نرم کرو اور ناحن با توں کے کہنے سے ہمیں محفوظ رکھو اور ہمیں توفیق دے کہ ہم ایسا کوئی  
سوال تھا سے نہ کریں جس کا علم ہمیں نہ ہو۔ بخاری نے ابن جرجج کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ عبدی بن عسیر کا انتقال عبد اللہ بن عمر  
سے قبل ہی ہو گیا تھا۔

### ابو حیفہ:

آپ کا پورا نام عبد اللہ السوائی ہے، بزرگ صحابی ہیں، انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو اپنی بولغت سے قبل اور وفات رسول  
کے وقت دیکھا تھا۔ انہوں نے رسول اللہ ﷺ سے متعدد احادیث بیان کی ہیں اور علی و براء بن عازب سے بھی یہی روایات سے  
بھی روایات بیان کی ہیں اور تابعین کی ایک جماعت نے بھی ان سے احادیث نقل کی ہیں جن میں اسماعیل بن ابی حالة، حکم، سلمہ بن  
کہیل اور ابو اسحاق اسحیعی داخل ہیں یہ کوفہ بھی گئے اور وہیں اپنا ایک مکان بھی بنایا اور یہ تھے میں وہیں انتقال کر گئے، بعض لوگ  
کہتے ہیں یہ میں انتقال کیا واللہ اعلم۔ حضرت علیؑ کے حافظوں میں تھے اور جب حضرت علیؑ منبر پر کھڑے ہوئے خطبہ دیتے تھے تو  
یہاں کے منبر کے پیچے کھڑے رہتے تھے۔

### سلمہ بن اکوع:

یہ ابن عرب و بن سنان الانصاری ہیں۔ درخت کے نیچے بیعت کرنے والوں میں شامل تھے، صحابہ کرام کے شہسواروں اور علماء  
میں شمار ہوتے تھے مدینہ میں فتوے بھی دیتے تھے رسول ﷺ کی حیات طیبہ اور ما بعد کے مشاهدات سے ان کا تعلق رہا ہے، ستر  
سال سے مجاوز ہوئے تو مدینہ میں انتقال کر گئے۔

مالک بن الی عامر:

الْأَنْجَى الْمُدْلِيُّ الْمُنْهَى بِهَا تَتَحْقِي وَالْمَالِكُ بْنُ أَنَسٍ كَمَّ جَهَادُ تَحْقِي سَجَابُ الْمُنْهَى أَيْكَ تَعَاهُتُ وَغَيْرُهُ وَسَرِّ رِوَايَاتِ عَشْلَى الْمُنْهَى جِئْنَ يَهُ عَلِمُ وَفَاعْشَلُ تَحْقِي إِنَّ الْمُتَّقَى مَدِيرُهُ مُلْكُهُ بَلْ يَمْلِكُهُ وَالْمُؤْمِنُ

ابو عبد الرحمن السعدي:

بلاخوف تردید اہل کوفہ کے مہماں نوازوں میں شمار ہوتے تھے، ان کا نام نامی عبد اللہ بن جبیب تھا، حضرت علی، حضرت عثمان اور حضرت ابن مسعود کو قرآن پاک سنانے کے تھے اور صحابہ کی کثیر جماعت سے سن بھی چکے تھے، یہ خلافت عثمان سے جاجہ کی گورنری تک کوفہ کے سب سے بڑے قاری تھے، ان سے عاصم بن ابی الجھو وغیرہ نے قرآن پڑھا تھا، ان کا انتقال کوفہ میں ہوا۔

ابومعرض الاسدي:

ان کا اسم گرامی مغیرہ بن عبد اللہ الکوفی ہے، یہ رسول اللہ ﷺ کی حیات طیبہ میں پیدا ہوئے، یہ عبد الملک بن مردان کے دربار میں بھی پہنچا اور اس کی مدح سرائی کی۔ ان کے اشعار اپنے ہوتے تھے اور اقطاطشی کے تخلص سے معروف تھے، یہ سرخ چڑہ اور گھنے بالوں والے تھے۔ ۲۷ھ میں ان کا کوفہ میں انتقال ہوا اور تقریباً اسی برس کی عمر ہوئی۔

بشر بن مردان:

اموی ہیں اور عبد الملک بن مروان کے بھائی ہیں، یہ عبد الملک کی طرف سے عراقین کے گورنر تھے، عقبہ بن اللباب کے قریب ان کا بنوایا ہوا گھر مشہور تھا، یہ بہت تھنی اور فیاض تھے۔ دیر مروان جو حجیر کے نزدیک ہے ان ہی کے نام سے منسوب ہے۔ بشر بن مروان ہی نے ایک دن عیش ونشاط میں خالد بن حسین الکابی کو قتل کروایا تھا، یہ اپنے دروازے کمی بند نہیں کرتے تھے، ان کا کہنا تھا کہ مرد چہ پ کرنہیں بیٹھتے، پر دشمنی عورتوں کا خاصہ ہے یہ بیشہ ہشاش بشاش رہتے تھے اور شعراً کو ہزاروں کے حساب سے بخشنش دیتے تھے۔ ان کے مدح گویوں میں فرزدق اور اہل حیثے شاعر شامل تھے، اس کے بارہ میں اہل کاشعت ہے:-

## قد استوى بشر على العراق من غير سيف ودم مهراق

**تشریحہ:** ”بشرطی عراق پر بغیر تکوار چلائے اور خون ریزی کئے قسطہ کر لیا،“

بشر کی موت آنکھ میں زخم ہونے کی وجہ سے ہوئی تھی جب ان کی موت کا وقت قریب آیا تو روکر کہنے لگے کاش آج میں ایک غلام ہوتا اور جنگل میں بکریاں پڑاتا ہوتا اور جو کچھ میرے پاس ہے وہ نہ ہوتا، بھر اس کو ابو حازم یا سعید بن المسیب سے کہا ہوا قول یاد آیا اور کہا خدا کا شکر ہے کہ اس نے ان کو موت کے وقت ہماری پناہ لینے پر مجبور کر دیا، نہ کہ ہمیں ان کے پاس پناہ لینے کے لیے بنا پڑا۔ حسن بیان کرتے ہیں کہ میں جب بشر بن مردان کے پاس پہنچا تو وہ اپنے تخت پر بے قرار تھے۔ اس کے تھوڑی دری بعد وہ تخت سے نیچے اترے اور صحن میں آئے ان کے چاروں طرف اطباء موجود تھے اور وہ بے بی سے سب کو دیکھ رہے تھے۔ اسی سال بصرہ میں ان کا انتقال ہو گیا، یہ پہلا گورنر تھا جو بصرہ میں فوت ہوا۔ جب عبد الملک کو ان کے انتقال کی خبر ملی تو وہ غلکٹین ہوا، اس نے شعر اکوان کا مرثیہ لکھنے کی بذایت کی۔

میں رونما ہونے والے واقعات

ہنس ہو، میں مجھے بن مردان نے اپنے بھائی عبد الملک بن مردان سے جنگ کا یہ اعلان کیا یہ جنگ عشق سے نفع کے بعد روم کے میدان میں ہوتی۔ اس سنہ میں عبد الملک نے مدینہ کی گورنری تینجی بن عاص کے سید دلی اور حجاج نو دباؤ سے بٹا دیا۔ اسی سال عبد الملک نے حجاج بن یوسف کو عراق و بصرہ کوفہ اور اس سے متعلق بڑے بڑے علاقوں کا امیر و گورنر بنادیا اور یہ سب پچھلے بشر بن مردان کی موت کے بعد ہوا اور اس کی خاص وجہ یہ تھی کہ عبد الملک کے خیال میں اہل عراق کی سرکشی کو حجاج بن یوسف کے سوا اور کوئی روکنے کے قابل نہ تھا، اس کے خیال میں صرف وہی اپنے رعب دا ب شوکت و سطوت اور ہبہت وعظمت کے باعث اہل عراق کی فتنہ اگلیز یون پر غالب آ سکتا تھا، چنانچہ عبد الملک نے حجاج کو مدینہ خط لکھ کر اس کو عراق کی گورنری و امارت پر برداشی کی اطلاع دی۔ عبد الملک کا حکمنامہ جیسے ہی حجاج کے پاس پہنچا وہ مدینہ سے عراق کے لیے اپنے سواروں کے ہمراہ روانہ ہو گیا اور اہل کوفہ کے سر پر جا پہنچا اس کے ماتحت شرفاء کا ایک طبقہ بھی اس کے ساتھ تھا، چنانچہ وہ کوفہ کے قریب فروکش ہوا، اس نے خطاب لگایا اور عمدہ لباس زیب تن کیا اور تکوار حمال کی اور اپنے عمامہ کو خاص شان سے اپنے سر پر باندھا اور پھر گورنر ہاؤس کی طرف روانہ ہوا، یہ جمعہ کا دن تھا اور موذن جمعہ کی پہلی اذان دے چکا تھا۔

چنانچہ حاج گورنر ہاؤس سے روانہ ہو کر مسجد میں جا پہنچا اور منبر پر بیٹھ گیا اور کافی دیر تک خاموش رہا، یہ لوگ نظریں اٹھا اٹھا کر اس کو دیکھتے اور پھر اپنے گھنٹوں کی طرف دیکھنے لگتے ان کے ہاتھوں میں سنکریان تھیں تاکہ وہ پھینک کر اس کو مار سکیں اور وہ ایسا بارہا کر چکے تھے جب لوگوں کی حیرانی دور ہوئی اور انہوں نے اس کی گفتگو سننا چاہی تو حاج جان سے اس طرح مخاطب ہوا۔ عراق، اے اہل اختلاف، اے اہل نفاق و بد اخلاق لوگو! مجھے تمہارے پاس آنے کا علم تھا اور اس کی اہمیت سے بھی واقف تھا۔ لیے خدا سے دعا مانگتا تھا کہ وہ میرے ذریعہ تمہیں آزمائش میں بٹلا کرے، میرے ہاتھ سے وہ کوڑا تو کہیں گر گیا ہے جس سے تمہیں تادیب کرنا پہتا تھا اس لیے میں نے اس کی جگہ اس کو استعمال کرنے کا ارادہ کیا ہے اور یہ کہتے ہوئے اس نے اپنی لکھتی ہیں تکوار کی طرف اشارہ کیا اور پھر اس طرح گویا ہوا قسم خدا کی میں تمہارے بڑے کے عوض تمہارے چھوٹے کو پکڑ لوگوں گا اور نہایت عوض تم میں سے آزاد کو پکڑ لوں گا، اور پھر اس طرح کتابی کروں گا جس طرح لوہا یا لوہے کے ٹکڑے کو تپا کر اس کی کتابی کرتا ہے یا جس طرح نابی آٹے کو گوندھتا اور مکیاں لگاتا ہے جب لوگوں نے حاج کی گنتگو کا یا انداز یکھا تو ان کے ہاتھوں سے سنکریاں گر گئیں۔ ایک دوسری روایت کے مطابق حاج جب کوفہ میں داخل ہوا تو رمضان کا مہینہ تھا اور ظہر کا وقت تھا وہ مسجد میں داخل ہوا اور منبر پر جا بیٹھا، اس نے سرخ عمارت پکن رکھا تھا جس کے پیوؤں سے اپنا منہ چھپائے ہوئے تھا اس نے منبر سے باہر بلند لوگوں کو مخاطب کیا اے لوگو؟ لوگوں نے اس کو اور اس کے ساتھیوں کو خوارج سمجھا، چنانچہ جب لوگ اس کے گرد جمع ہو گئے تو اس وقت اس نے اپنے چہرہ پر سے نقاب اٹھائی اور بولا: نعم

اما ابن جلاء وطلاع الثناء متى اضع العمامة تعرفوني

**تعریجہ:** ”میں بلند اور واضح مقصد لے کر آیا ہوں اور ماہر تحریر کار ہوں جب اپنا عمامہ اتنا روں گا اور تم بخوبی پیچاں لو گے۔“  
 اس کے بعد اس نے کہا تو کوئی نہ ایسی قسم میں ہر معاملہ کو اس کی اہمیت کی پیش نظر دیتے ہوں اور اس کو تھیک خواہ نہ تاذوں،  
 ہر بیان میں، ہی جو تذبذبات ہوں جو اس کے فتنہ و دوستی ہے ہر کام کو اس کی مذہبیت سے دو شیروی کے ساتھ انجام دیتا ہوں، نہ اسی قسم  
 مجھے پچھہ رائے ایسے اظہر آ رہے ہیں جن کے کردنوں سے علیحدہ ہونے کا وقت آ کیا ہے، بلکہ مجھے تو بعض لوگوں کے سروں اور دائرہ حیوں پر  
 بہتا ہوا خوان بھی دھانی دے رہا ہے جو بہہ کر پنڈ لیوں تک جا پہنچا ہے، اس کے بعد وہ اس طرح گویا ہوا، میں نے آج تک نازو  
 نخزے برداشت نہیں کئے ہیں اور نہ ہی مجھ سے کوئی دشمنی مول لے۔ کہا ہے میں نے بڑے بڑے صرکے سر کئے ہیں اور بڑے تجربے  
 حاصل کیے ہیں، عبدالملک بن مردان نے اپنے تمام حربے آزمائیے ہیں تو اب قرعد میرے نام نکلا ہے اور اب یہ کام میرے سپرد کیا  
 ہے اور اس نے مجھے تمہارے پاس بھیجا ہے، لیکن تم لوگ تو قبیلہ و فساد میں بہتا معلوم ہوتے ہو اور گمراہی کے راستہ پر چل نکلے ہو اور  
 صراط مستقیم سے بھٹک گئے ہو لیکن خدا کی قسم میں تمہارے کس بل سب نکال دوں گا اور تم کو ذلیل کر کے چھوڑوں گا، میں جب کسی کو  
 دھمکی دیتا ہوں تو اسے پورا کر کے چھوڑتا ہوں اور کسی سے وعدہ کرتا ہوں تو اسے نہما تا ہوں اس لیے تم اپنے آپ کو مختلف قسم کی قیل  
 و قال سے دور کھو اور تفرقہ بازی سے دور ہو اور صراط مستقیم پر چلتے رہو اور راہ حق سے منہ نہ موڑ و درنہ ہر ایک کو ایسی سزا دوں گا کہ  
 وہ اپنی ہی مصیبت کا ہو کر رہ جائے گا، اور کسی دوسرے کا اس کو ہوش ہی نہ رہے گا۔

اس کے بعد اس نے کہا، اب اگر تین دن کے بعد میں نے مہلب کے ان آدمیوں میں سے کسی کو دیکھا جو بشر بن مردان کی موت کی  
 خبر سن کر واپس آگئے تھے تو میں ان کا خون بھانے اور انہیں لوٹنے میں ہرگز درلنگ نہیں کروں گا۔ اس کے بعد وہ منبر سے اتر آیا اور  
 مزید کچھ کہے بغیر گورنہ ہاؤس میں داخل ہو گیا۔

ایک روایت یہ بھی ہے کہ جب جاج بن یوسف منبر پر چڑھا اور لوگ اس کے منبر کے نیچے جمع ہو گئے تو اس نے بہت دریتک  
 سکوت اختیار کیا حتیٰ کہ محمد بن عیمر نے اپنی مٹھی نکریوں سے بھر لی اور اس نے جاج پر نکریاں بھیکننے کا ارادہ کیا تو کہنے لگا خدا اس کا  
 برآ کر کے کیسی تھکا دینے والی تقریر کرتا ہے اور اس کی برائی بیان کرنے لگا، چنانچہ جب جاج کھڑے ہو کر اپنی تقریر ختم کر چکا تو اس کے  
 ہاتھ سے نکریاں گرنا شروع ہو گئیں اور اس کا پتہ بھی نہ چلا کیونکہ وہ جاج بن یوسف کی فصاحت و بلاغت میں گم ہو کر رہ گیا تھا۔

ایک دوسری روایت کے مطابق جاج نے اپنی تقریر میں جب یہ الفاظ کہے تو چہرے اور پرائھ گئے:

وَصُرِبْ لَهُمْ مَثَلًا قَرْيَةً أَمِنَةً مُطْمَئِنَةً يَا تَبَّاهُهَا رِزْفُهَا رَغْدًا مِنْ كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرُوا بِإِنْعَمِ اللَّهِ فَأَذَّقَهُمْ  
 اللَّهُ لِيَاسَ الْجُوعَ وَالْخُوفَ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ .

**تعریجہ:** ”اللہ نے مثال بیان کی ایک قریبی کی جو مامون و گنوفا تھا ہر طرف سے کشادہ رزق اس بستی کو پیچھا تھا، اس بستی نے  
 اللہ کی نعمتوں کا کفران کیا جس کے نتیجہ میں اللہ نے اس کو بھوک اور خوف کا مزہ پکھا دیا بسبب ان کے کرتوقتوں کے جو  
 وہ کرتے تھے۔“

اے لوگو! تم بھی ایسے ہی لوگ ہو بہتر ہے کہ تم راہ راست پر آ جاؤ درنہ خدا کی قسم میں تمہیں بہت ذلیل کروں گا اور تم پر اتنی

سختی کر دی گی کہ تم مطیع ہو جائے گے، اور تم بے خدا کی کہ تمہارے ساتھ انساف ہو گا اور تم اور اہل شاہ کے لے مارتے پھر دیگر ایسی نیکی تو بہت سی خبریں مجھ تک پہنچ پہنچیں اور فال فاس فال لوگوں نے مجھے کچھ بتائیں تاںیں ہیں، تم بتاؤ صحیح بات لیا ہے؟ اور صحیح واقعہ کون سا ہے؟ آئرمم نے صحیح واقعات سے آگاہ نہ لیا تو یاد رکھواں ملوارستے تمہارے نزدے ائمہ رضا علیہ السلام کا جو مورتوں کو جوہہ اور بچوں اور بیتیم بنا کر چھوڑتی ہے، غرض کہ اس نے بڑی طول میں تقریر کی جس میں شدیدہ ترین دھمکیوں کے ملاوہ نیکی اور خیر کا کوئی وصہ شامل نہ تھا۔ لیکن جب تیرے دن کا آغاز ہوا تو حاج بن یوسف کے کانوں میں عجیب رکی آواز آئی تو وہ منبر پر بیٹھا اور کہنے لگا۔ اہل عراق اور اے اہل نفاق و شقاق و اختلاف لوگوں! میں نے آج بازاروں میں وہ عجیب سنی ہے جو ترغیب کے لیے نہیں بلکہ ترهیب و تحویف کے لیے دی گئی تھی، اے نامراد عورتوں کی اولاد اے ڈنڈے کے عادی لوگوں اور اے باندیوں اور بیتیم عورتوں کی اولاد! خبردارم میں سے کوئی آپ سے باہر نہ ہو بلکہ دم سادھے ہوئے ہر قدم نہایت اختیاط سے اٹھانا چاہیے خدا کی قسم تم ایک ایسے الیہ سے دوچار ہونے والے ہو جو ماقبل کے لیے درس عبرت ہو گا اور مابعد کے لیے تنبیہ و سرزنش۔

حجاج جب یہ سب کچھ کہہ چکا تو عیمر بن ضابی ایمکی نے اس سے مخاطب ہوتے ہوئے کہا، اللہ امیر کو نیکی دے اس وفد میں میں خود بھی باوجود اپنی علالت و بڑھاپے کے شامل تھا اور یہ میرا بیٹا بھی جو نسبتاً بھی جوان ہے، حاج نے دریافت کیا تم کون ہو؟ اس نے جواب دیا عیمر بن ضابی ایمکی، حاج نے کہا اچھا تو تم نے میری کل کی تقریر سنی ہو گی، عیمر نے اثبات میں جواب دیا، حاج نے کہا تو پھر کیا تم وہی شخص نہیں ہو جو عثمان بن عفان سے لڑے تھے، اس نے کہا ہاں، حاج نے پوچھا تم کو اس بات پر کس چیز نے آمادہ کیا تھا؟ جواب ملا، عثمان بن عفان نے میرے بوڑھے باپ کو قید کر دیا تھا، اس پر حاج بولا: میرا خیال ہے تمہارا قتل مصريوں کے حق میں بہتر ہے اور پھر اپنے نگہبان کو اس کی گردان مار دیئے کا حکم دیا جس نے اس کی گردان ماروی اور اس کا مال و اسباب بھی لوٹ لیا، اس کے بعد حاج نے عوام میں کوچ کرنے کی منادی کرائی لیکن اس منادی کے باوجود عیمر بن ضابی ایمکی نے تین دن منادی سننے کے بعد تا خیر کر دی، جس پر حاج نے صرف مدح سے پل کو ایک گھنٹہ میں پار کر لیا اور ان کے ساتھ عرفاء بھی نکلے حتیٰ کہ یہ لوگ مہلب کے دربار میں پہنچے اور اس نے اپنے پہنچنے کا پروانہ بھی بطور تقدیق حاصل کر لیا۔ اس پر مہلب کی زبان سے یہ الفاظ نکلے: قسم ہے خدا کی اب عراق میں ایک مرد (گورنر) آیا ہے جس کی بدولت دشمن اپنے کیفر کر دار کو پہنچ کر قتل ہو گئے ہیں۔

ایک روایت کے مطابق حاج بن عیمر بن ضابی کو پہنچانے تھا، حتیٰ کہ عبسہ بن سعید نے مخاطب ہو کر حاج سے کہا اے امیر یہی وہ شخص ہے جو حضرت عثمان کے قتل کے بعد ان کے قریب آیا اور اس نے ان کے منہ پر طماٹھے مارئے یہ سن کر حاج نے فوراً عیمر بن ضابی کے قتل کا حکم دے دیا۔

اس کے بعد حاج بن یوسف نے حکم بن ابی ثقیفی کو اپنی طرف سے بصرہ کا نائب امیر بنا کر بھیجا اور اس کو خالد ابن عبد اللہ پر نہایت سختی روا رکھنے کا حکم دیا۔ علاوہ ازیں اس نے کوفہ کے منصب قضا پر شریح کو مقرر کیا اور پھر کوفہ کی طرف عارضی مدت کے لیے کوچ کر گیا۔ اس نے ابو یعقوب کو کوفہ میں اپنا قائم مقام مقرر کیا اور بصرہ کے منصب قضا پر زرارہ بن اوینی کو مقرر کر کے کوفہ واپس آگیا اس سال عبد الملک بن مروان نے لوگوں کو حج کرایا اور اپنے چچا سعیجی کو مدینہ کی نیابت سپرد کی اور امیہ بن عبد اللہ کو بلاں

خراسان کا نائب مقرر کر کیا، نیز اس سال بصرہ کے صاحبوں برائی نے کمپنیوں ایک بھی مقبرہ کیا، یہاں لیے کر کافی تھے، اگلے کے وقت بخار نے عمر بن ضابی کے قتل کے بعد بصرہ میں بھی قیامِ ایسا تھا اور ان کو بھی ابی نافیٰ طلاق شدید طور پر، حسکا یا اورڈر رایا تھا۔ اس کے بعد بخار بن شکر کے ایک خشی سے زاد دین آیا، لوگوں نے لہایہ نام فرمان بے اس نے ہوا، اس کا عارض ہے جس کی وجہ سے مجھے اللہ اور بشر بن مردان نے مذکور سمجھ کر چھوڑ دیا تھا اور یہ بیراند را نہ ہے بیت اہل کے لیے جان نے اس کے عذر کو ناقابل پذیر ایں سمجھ کر اس کے نذر ان کو بھی مسترد کر دیا اور اس کے قتل کا حکم دے دیا۔

یہ دیکھ کر اب بصرہ خوف زده ہو گئے اور بصرہ سے نکل گئے اور رامہر مزر کے پل کے قریب جمع ہو گئے، ان کا سردار عبداللہ بن الجارود تھا، جاج ان کی سرکوبی کے لیے لشکر کے دوسرے سرداروں کے ہمراہ خود بھی شعبان کے مہینہ میں روانہ ہوا جس کے بعد بڑے گھسان کی جنگ ہوئی اور عبداللہ بن جارود مارا گیا جاج نے حکم دیا کہ عبداللہ بن جارود اور اس کے دیگر سرداروں کے سر پل کے ساتھ لکا دیئے جائیں اس کے بعد اس نے ان سرداروں کو مہلب کے پاس بھجوادیا جن کو دیکھو دراں کو بہت خوشی اور تقویت پہنچی اور خوارج کے امیر کو اس واقع سے سخت صدمہ اور ضعف پہنچا۔

جاج بن یوسف نے مہلب اور عبدالرحمٰن بن محفظ کو خطوط سچیج جن میں ان کو خوارج کے خلاف اقدامات کرنے کا حکم دیا، چنانچہ قیصل حکم میں مہلب اور عبدالرحمٰن لوگوں کو ساتھ لے کر آزادانہ خوارج کے خلاف انجکھڑے ہوئے اور ان لوگوں کو ان کے تمام ٹھکانوں سے جلاوطن کر دیا اور رامہر مزر کے آس پاس سے بھی باسانی بیدخل کر دیا۔ چنانچہ تمام خوارج شکست کھا کر ولايت سابور کے عالمقہ کاروزن کی طرف بھاگ کھڑے ہوئے اور باقی لوگ بھی ان کے پیچھے دیں پہنچ گئے اور رمضان کے آخری عشرہ میں فریقین کی پھر ایک جگہ مذبحیز ہوئی، جب رات خوب تاریک ہو گئی تو خوارج نے موقع پا کر مہلب پر شب خون مارا لیکن مہلب نے اپنے لشکر کے ساتھ خندق کھوکھ کر خود کو محفوظ کر لیا تھا اس کے بعد وہ لوگ عبدالرحمٰن بن محفظ کی طرف آئے جس کو انہوں نے غیر محفوظ وغیر محتاط پایا، حالانکہ اس کو بھی مہلب نے خندکھوا کر اپنے لشکر کو محفوظ کر لیئے کا پہلے ہی مشورہ دیا تھا، لیکن اس نے اس کے مشورہ پر عمل نہ کیا، چنانچہ رات کو ہی گھسان کارن پر اور خوارج نے عبدالرحمٰن بن محفظ کو قتل کر دیا اور اس کے لشکر کو بھی بڑی طرح شکست ہوئی۔

کہا جاتا ہے عبدالرحمٰن سے خوارج کی یہ جنگ رمضان کے آخری عشرہ کے بدھ کے دن ہوئی تھی اور یہ ایسی شدید تاریخی جنگ تھی جو خوارج نے اس سے پہلے کبھی نہیں لڑتی تھی، اس سے قبل جب بھی خوارج نے مہلب کی فوج پر حملہ کیا تو عبدالرحمٰن بن محفظ نے گھوڑوں اور اپنے سپاہیوں سے بہت مدد کی تھی، لیکن اس مرتبہ اپنی نادانی اور غفلت کی وجہ سے اس نے خود ہی خوارج کو ایسے غیر متوقع حملہ کا موقع فراہم کر دیا تھا، بہر حال عبدالرحمٰن خوارج کے ساتھ جنگ میں اپنے آدمیوں کے ساتھ رات کو ہی مارا گیا اور سچھ ہوئی تو مہلب نے آ کر اس کی تجھیز و تکفین کا بندوست کیا اور جاج کو اس کی بلاکت کی اطلاع دی، جاج نے اس واقعہ کی اطلاع عبدالملک بن مردان کو دے اور اس کی جگہ عتاب بن ورقاء کو امیر بنانے کا حکم دیا اور اس کو یہ بھی حکم دیا کہ وہ مہلب کے تابع فرمان رہے۔

اس کلمہ تو اُس پر یہ متاب نے پڑھیں یا لیکن اس کو وجہ تھی کہ سکھ میں بھی کوئی پارہ بھی نہ تھا بلکہ متاب کے ایک جملے کی قابل کرتا تھا مگر اکثر گزینہ کر جاتا تھا۔ اس پر مہاب نے ابتداء، تو متاب نے گفت دشمنی کی لیکن ہب متاب ہزار نہ آیا تو مہاب نے متاب پر سریوش کرنا چاہتی تھیں بعض لوگوں نے درمیان میں پڑھ کر بھی پیا کہ اور یاد کیا۔ اس پر متاب نے حاجج نہ مہاب کے متعلق شکایت کا ڈل کھا جس میں اس نے مہاب کے خلاف جرأت سے کام نہیں اور غلط افادات سے باز رکھتے ہے لیے درخواست کی چنانچہ حاجج نے مہاب کی جگہ اس کے بیٹے خسیب بن مہلب کا تقریر کر دیا۔

اسی سال داؤد بن فعائی مازنی نے نواحی بصرہ میں خروج کیا، جس کی سرکوبی کے لیے حاجج نے ایک امیر کو تھوڑی سی فوج دے کر روانہ کیا جس نے اس کو جاگر تقلیل کر دیا۔

ابن جریر کا بیان ہے کہ اسی سال بن امراء القیس کے صالح بن مسرح نے بھی کچھ بچل شروع کی، یہ شخص صفریہ کی آراء کو پسند کرتا تھا، جس کا سبب یہ تھا کہ اس نے اس سال لوگوں کو حج کرایا تھا، اور اس کے ہمراہ شیب بن یزید، مبیطین اور اسی قسم کے دوسرے سرداران خوارج بھی تھے، اتفاقاً اسی سال عبد الملک بن مروان نے بھی حج کیا اور شیب بن یزید خارجی دوران حج اس پر حملہ آئے اور ہونا چاہتا تھا، جب عبد الملک حج سے واپس لوٹا تو اس کو اس امر کا علم ہوا چنانچہ اس نے حاجج کو لکھا کہ ان سب کو بار بار دربار میں طلب کیا جائے اور سب پر نظر رکھی جائے، ان میں سے صالح بن مسرح خصوصیت سے بکثرت کوفہ میں داخل ہوتا رہتا تھا، اسکے ساتھ ایک جماعت تھی جو اس کی بہت گروپیہ اور معتقد تھی، اس کے معتقدین بالمعوم اہل دار اور موصل کی سرزاں میں سے تعلق رکھتے تھے، صالح بن مسرح بالعلوم ان کو قرآن پاک سکھاتا اور قرآنی تقصی کے حوالوں سے بات کرتا تھا، مصغرین میں سے تھا اور رات دن عبادت اور ذکر الہی میں مشغول رہتا تھا، یہ خدا کی بہت حمد و شکر تا اور رسول اللہ ﷺ پر سلام بھی بھیجا تھا اور لوگوں کو زہد و تقویٰ اور آخوت سے لوگانے کی ترغیب بھی دیتا تھا، موت کا ذکر بکثرت کرتا تھا اور ابو بکر و عمر بن عثمان کی منقبت اور تعریف بیان کرتا تھا اور ان کا ذکر خیر بھی نہایت ادب و احترام سے کرتا تھا لیکن اس کے بعد جب حضرت عثمان کا ذکر کرتا تو ان کو گالیاں دیتا تھا اور اس قسم کے نازیبا کلمات ان کی شان میں کہتا تھا جو اسی قبیل کے دوسرے خوارج حضرت عثمان کی شان میں کہتے تھے اور جنہوں نے اہل مصر کے ساتھ مل کر خلیفہ سوم کو قتل کر دیا تھا، صالح بن مسرح حضرت عثمان کی شان میں کہتے تھے اور جنہوں نے اہل مصر کے ساتھ مل کر خلیفہ سوم کو قتل کر دیا تھا اور ابوبکر و عمر بن عثمان کی تلقین کے علاوہ اپنے متعلقین کو دوسرے خوارج کے ساتھ مل کر خروج پر بھی آمادہ کرتا تھا اور ان لوگوں کے قتل پر اپنے پیروکاروں کو اس ساتھ جو اس کے مشن کے مخالف تھے۔

یہ شخص چونکہ دنیا اور اہل دنیا کی زبردست نہ مدت کرتا تھا اور دنیاوی امور کو بنظر حفارت دیکھتا تھا اس لیے خاصی تعداد میں لوگ اس کی باتوں کو توجہ سے سنتے تھے اس شخص مذکور کے پاس شیب بن یزید خارجی کا ایک خط آیا جس میں اس نے اس پر خروج کے لیے زور دے کر لکھا اور پھر خود بھی صالح کے پاس پہنچ گیا، چنانچہ ان دونوں نے وعدے وعید کر کے ایک دوسرے کو اطمینان دلایا اور خروج کے لیے بدلتا تیاری کر کے لے کو اپنا ہدف مقرر کیا۔ چنانچہ اس مقصد کو پیش نظر رکھ کر شیب بن یزید اس کا بھائی مصادر، مجبل اور فضل، بن عمار اور بعض دوسرے بڑے بڑے سردار صالح بن مسرح کے پاس دارا پہنچے اور ان سب کی تعداد

تفہیماً ایک سو سی تھی اور مجید اس سبب نے مل کر محمد بن معاویہ کے گھاٹ میں پڑیا۔ کہونی اور ان کو منظر شکر کر دیا اور ہم اسی ورز کو اپنے ساتھ لے گئے جس کا ذکر ہم بعد میں کریں گے۔

اس سال جلوک وفات پائے ان میں اعرابی بن ساریہ بھی تھے جن کی کنیت ابو جعیج تھی اور حفص کے باشندے تھے یہ بڑے جلیل القدر صحابی تھے اور شروع میں تسلیم اسلام لے آئے تھے اور ابی صفیہ شمار ہوتے تھے اور ان معدود رہوں میں شامل تھے جن کے متعلق سورہ برأت میں ”وَلَا عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا آتُوكُمْ لِتَحْمِلُهُمْ“ آیت نازل ہوئی یہ سب لوگ تعداد میں نہ تھے یہ اس حدیث کے بھی راوی ہیں ”خَطَبَنَا رَسُولُ اللَّهِ خَطْبَةً ..... الْخَ“ رسول اللہ ﷺ نے ہمیں خطبہ دیا جس کو سن کر دلوں میں خوف پیدا ہو گیا اور آنکھوں سے آنسو جاری ہو گئے۔ عرباضؓ ایک حدیث یہ بھی بیان کرتے ہیں تھے کہ رسول اللہ ﷺ نے چیلی صفوں والوں کو تین بار مر جا کہتے تھے اور دوسرا صف و والوں کو ایک بار۔

عرباضؓ بڑے بزرگ تھے اور دل سے پند کرتے تھے کہ اللہ انہیں دنیا سے اٹھائے وہ اکثر دعا مانگتے تھے جس کے الفاظ یوں ہوتے تھے اے اللہ! میں بوڑھا ہو گیا ہوں میری ہڈیاں بو سیدہ ہو گئی ہیں پس تو اپنی طرف اٹھائے۔ انہوں نے متعدد احادیث بھی روایت کی ہیں۔

### ابو شعبہ الحشني

جلیل القدر صحابی ہیں ان کو بیعت رضوان میں شرکت کا شرف بھی حاصل ہوا اور غزوہ حنین میں بھی شریک ہوئے یہ ان لوگوں میں شامل تھے جو شام پہنچ پا یادشک کے مغربی حصہ میں جو قبلہ روتھا فروکش ہوئے یہ بھی کہا جاتا ہے کہ دمشق کے مشرقی گاؤں بلاط میں مقیم رہے واللہ اعلم۔

ان کے والد اور خود ان کے نام کے بارہ میں قدرے اختلاف ہے سب میں مشہور نام جرتوں بن اشر ہے، انہوں نے رسول اللہ ﷺ سے متعدد احادیث روایت کی ہیں اور صحابہ کرام کی ایک جماعت سے بھی روایات نقل کی ہیں اور خود ان سے بھی متعدد تالیعین نے روایات بیان کی ہیں جن میں سعید بن المسیب، مکحول، الشافعی، ابو ادریس خولانی اور ابو قلابة الجرمی شامل ہیں یہ کعب الاحرار کے ہم نشینوں میں داخل تھے، کبھی رات کو گھر سے نکل جاتے تو آسمان کی طرف دیکھ کر غور و فکر کرتے اور پھر گھر آ کر سجدہ رہ رہ ہو جاتے اور زبان سے کہتے جاتے تھے مجھے امید ہے اللہ مجھے ایسی اذیت و تنگی کی موت نہ دے گا جیسا تم لوگ مجھے تنگی و اذیت دیتے ہو ایک شب کو نماز پڑھ رہے تھے کہ ان کی روح سجدہ کی حالت میں قبض کر لی گئی۔ ان کی بیٹی نے خواب دیکھا کہ باپ کا انتقال ہو گیا ہے تو خوف زده ہو کر بیدار ہو گئی اور گھبرائی ہوئی مان کے پاس آئیں اور کہا میرے باپ کہاں ہیں؟ مان نے جواب دیا وہ مصلی پر ہیں، بیٹی نے باپ کو پکارا تو کوئی جواب نہ ملا، قریب آئی اور باپ کو بلا یا تو و پہلو کے بل کر گئے، ان کی روح قفس عنصری سے پرواہ کر چکی تھی، رحمہ اللہ۔

ابو عبیدہ محمد بن سعد اور خلیفہ وغیرہ نے کہا ہے کہ ان کی وفات ۵۷۷ میں واقع ہوئی ہے، مگر بعض دوسرے لوگوں نے یہ بھی کہا ہے کہ ان کی وفات امیر معاویہؓ کے اوپر میں ہوئی۔ واللہ اعلم۔

## اسود بن یزید

ان کا پورا نام اسود بن یزید تھا ہے ابادتا بھی ان میں شامل ہیں اسی سے تھیں جیلیں القدر بھم نہیں میں شمار ہوتے تھے اور کبار ایں کوفہ میں شامل تھے صائم الدھر تھے اور رُثْر سے روزہ رکھتے تھے اس باعث ایس آنکھ ضائع ہو گئی تھی اسی حج اور مرے کے تھے یہ کوفہ سے ہی احرام باندھ کر تسبیح و تکلیل میں مشغول ہو جاتے تھے۔ وہی میں ان کا انتقال ہوا سفر ہوا یا حضرت ہم روزہ قضاۓ کرتے تھے، حضرت میں ہوتے تو روتے رہتے تھے، لوگ ان سے رونے کی وجہ دریافت کرتے تو فرماتے میں کیوں نہ گھبراوں اور مجھ سے زیادہ اس کا کون حقدار ہے؟ فرمایا کرتے تھے اگر مجھے اپنی مغفرت کا علم ہو جائے تو میں اپنی بقیہ عمر بھی اس کے عوض دے ڈالوں۔ اگر کسی انسان کا چھوٹا سا گناہ بھی بخشن دیا جائے تو یہ اس کی زندگی لازوال بنانے کے لیے کافی ہے۔

## حمران بن ابان

یہ حضرت عثمان غنی کے غلام تھے جن کو حضرت عثمان نے عین انہر کی قیاد سے رہا کر خرید لیا تھا، یہ لوگوں کو حضرت عثمان بن عفان سے ملاقات کرتے تھے۔ وہی میں ان کا بھی انتقال ہو گیا۔ واللہ اعلم بالصواب۔

## ۲۷ھی کا آغاز

## اور اس میں رونما ہونے والے حوادث و واقعات

اس سن کے آغاز یعنی ماہ صفر کے اوائل کے بدھ کی ایک شب کو صفریہ کے امیر صالح بن مسرح اور نو جوان خارجی شہبیب بن یزید کے مابین اہم ملاقات ہوئی، اس نشست میں صالح بن مسرح نے کھڑے ہو کر لوگوں کو تقویٰ اختیار کرنے اور جہاد پر آمادہ کرنے کے لیے پروزور اپیل کی اور ساتھ ہی یہ بھی ہدایت کی کہ کسی شخص پر اس وقت تک تلوار نہ اٹھائی جائے جب تک اس کو اپنے مشن کی دعوت قبول کرنے کے لیے نہ کہا جائے۔ اس کے بعد وہ لوگ جزیرہ کے نائب امیر محمد بن مروان کے مویشیوں کی طرف راغب ہوئے اور ان کو پکڑ کر لے گئے، ان لوگوں نے دارا کی سرزی میں میں تیرہ دن قیام کیا اور وہاں پہنچ کر انہوں نے داراء نصیبین اور سنجارا کے باشندوں کو اپنے قابو میں کر لیا، یہ سن کر محمد بن مروان نائب جزیرہ نے عدی بن عبیرہ کی زیر سرکردگی پانچ سو سواروں کا جنگہ ان محصورین کی امداد کے لیے روانہ کیا اور اس کے بعد مزید پانچ سو سوار بطور لملک روانہ کئے یہ لوگ ایک ہزار کی تعداد میں خوارج کی سرکوبی کے لیے حران سے روانہ ہوئے مگر حالات ان کی یہ تھی کہ یہ اپنے دشمن یعنی خارجیوں کی طرف اس طرح خوف زده ہو کر بڑھ رہے تھے کہ گویا موت کے منہ میں دھکلیے جا رہے ہیں، ان پر یہ خوف اس لیے طاری تھا کہ وہ خارجیوں کی طاقت، حوصلہ اور بے دھڑک حملوں سے واقف تھے، بہر حال جب ان کی خارجیوں سے مدد بھیڑ ہوئی تو ان کو خارجیوں نے زبردست شکست دی اور جو کچھواں کے لشکر میں تھا وہ سب لوٹ کر لے گئے، جب ان کی شکست کا حال محمد بن مروان کو معلوم ہوا تو وہ بڑا غضبنما ک ہوا اور اس نے حارث بن جعونہ کو ڈیڑھ ہزار سواروں کے کران کی مدد کے لیے بھیجا، اور ڈیڑھ ہزار فوج خالد بن الحرس کی ماحصلتی میں مزید روانہ کی

ہر ایام میں سے کسی یا تم میں سے جو کوئی کم ماحصل ہے وہ، اس کی اگوں کہا جائے گا۔ پہنچیوں، مدنیوں اور تمیں نہ اور حادثوں کے متعلق خوارج کی طرف ہوتے ہیں کی تعداد، صرف ایک سو افراد پر مشتمل تھی۔ جب یہاں آپنے تم صالح نے پھرلوگوں کو خالد بن الحارث، صالح، سے مہینے لے لیا آئے ہو، مھاپا اور باقی لوگوں، تو اس نے شبیب فی سر مردگان میں حارث بن جعونہ کی طرف برخاد دیا۔ اس کے بعد طرفیں میں زبردست لڑائی ہوئی، لیکن جب رات ہوئی تو غیریں میں سے ہر ایک کو دوسرے کا حال راز معلوم ہوا پہنچا۔ اس لڑائی میں تقریباً ستر خوارج کام آئے تھے اور اہن مردان کے تیس آدمی بارے گئے تھے، خوارج رات کو ہی جزیرہ سے بھاگ کھڑے ہوئے تھے اور موصل میں داخل ہو گئے تھے۔ انہوں نے سرکاری ہیڈ کو اڑکو بھی عبور کر لیا تھا جہاں بہت سے مکانات خانقاہیں اور پولیس کی چوکی بھی بنی ہوئی تھیں۔

جان جوان کو اس کی اطاعت ملی تو اس نے حارث بن عمیرہ کی ماتحتی میں تمیں بزرگ روانہ کیا جن کی خوارج سے موصل کی سر زمین میں مدد بھیڑ ہوئی، اس وقت صالح بن مرح کے پاس نوے آدمیوں سے زیادہ غفری نہیں تھی لیکن وہ اپنی اس تھوڑی تعداد کے ساتھ ہی جان جوان کی فوجوں کے ساتھ بہردا آزمائہو اور اس نے اپنے آدمیوں کو تمیں دستوں میں تقسیم کر دیا ایک دستہ یا پالاؤں کی کمانڈ خود اس نے سنبھالی دوسرا پالاؤن کی کمان جس کو اس نے اپنی دائیں جانب رکھا تھا۔ شبیب کے حوالہ کی اور اپنی بائیں جانب کی کمان پر سوید بن سلیمان کو تینات کیا، یہ ان خوارج پر حارث بن عمیرہ نے حملہ کا آغاز کیا، ان کے دائیں جانب سے ابوالرواع الشاکری بڑھا اور ان کی بائیں سمت سے زیر بن الارواح المحبی نے اقدام کیا، لیکن خوارج نے بڑے صبر و استقلال سے اپنا دفاع کیا اور اپنی قلت تعداد سے ہر اسالند ہوئے۔

اس کے بعد سوید بن سلیمان شہدار ہوا اور اس نے صالح بن مرح کو جو خوارج کا سردار تھا، قتل کر دیا، اسی دوران شبیب اپنے گھوڑے سے بڑھ رکھ رکھا تو باقی خوارج نے اسے اٹھا لیا اور قریبی قلعہ میں اس کو لے گئے، باقی سب لوگ بھی قلعہ بند ہو گئے، اس وقت بھی ستر خوارج باقی تھے، صرف میں خوارج اس وقت تک لڑائی میں کام آئے تھے چنانچہ ان لوگوں کا حارث بن عمیرہ نے گھیرا، اور اپنے آدمیوں کو حکم دیا کہ قلعہ کے دروازہ میں آگ لگادی جائے جس کی قیل کی گئی، اس کے بعد سرکاری فوج اپنے خیموں میں چلی گئی اور دروازہ کے جلنے کا انتظار کرتی رہی تاکہ خوارج کو زبردستی وہاں سے نکالا جاسکے لیکن جب خوارج باہر نہ نکلے تو یہ لوگ بھی مطمئن ہو کر اپنے خیموں میں بے خبر ہو کر سو گئے، جب رات زیادہ ہو گئی تو خوارج نے نہایت سخت مصائب برداشت کر کے سب سے پہلے حارث بن عمیرہ کے لشکر پر شب خون مارا اور ان کے بہت سے آدمی مارہ اے اور یقینے لوگ افرانفری میں مداہن کی طرف بھاگ کھڑے ہوئے اور شبیب نے اس سے فائدہ اٹھا کر لشکر اور سرکاری فوج کا سب اناشلوٹ لیا۔

بہر حال جمادی الآخرین کے ختم ہونے میں ابھی تیرہ دن باقی تھے کہ خوارج کا مشہور لیڈر صالح بن مرح اس مہینے کے آخری منگل کو قتل ہو چکا تھا۔

اس سال شبیب کو فریضہ میں اپنی بیوی غزالہ کے ساتھ داغل ہوا، اس کا قصہ بڑا تفصیل طلب ہے اور جو صالح بن مرح کے بعد وقوع پذیر ہوا، تمام خوارج نے شبیب کے ہاتھ پر بیعت کر لی تھی اس لیے جان نے اس سے جنگ کے لیے ایک اور لشکر بھیجا جس

نے اول شیب کو شکست دی اور ان کی جماعت کو منتشر کر دیا۔ لیکن ۱۰ خرداد قیامت ان عمارتیں، بُلگوی پاک، یا اس کے بعد، مدائن چالائیا تھیں ان سے بچتا و ان وغیرہ وصول نہیں کیا۔ پھر شہرب آگے بڑھا اور اس نے جماعت کے موئیش گھوڑا کے مقام پر اپنے قبضہ میں لے لیے۔ اس کا ارادہ اس مدن پر قبضہ نہ مارنے کا تھا تھیں جو سرکاری فوج کے آدمی و بان مسجد، تھے، پیغمبر پر کوئی کی طرف روانہ ہو گئے بہب جماعت کو یہ خبر لگی تو اس نے چار ہزاری لشکر تیار کر کے شیب سے مقابلہ کے لیے روانہ کیا۔ یہ لوگ مدائن پر سے گزرے اور پھر شیب کی تلاش میں آگے چلے، شیب ان لوگوں سے تھوڑا راستہ آگے آگے جا رہا تھا جس سے ظاہر ہوتا تھا کہ وہ ان لشکریوں سے خوف زدہ ہے مگر پھر وہ اچانک ان کے ہراویں دست پر بلٹ کر حملہ کر بیٹھتا تھا اور اس کو لوٹ مار کر کے تتر بر کر دیتا تھا حتیٰ کہ جو کوئی بھی اس کے مقابلہ آتا تھا وہ منہ کی کھاتا تھا، جماعت کا اپنے لشکر سے یہ مطالبہ بڑھتا جاتا تھا کہ شیب کو پکڑ کر حاضر کیا جائے اور اس غرض سے وہ بر ارجحیتے چھوٹے دستے لمک کے طور پر بھیجا رہتا تھا لیکن شیب کسی کو خاطر میں نہیں لاتا تھا حالانکہ اس کے ساتھ صرف ایک سو سانچہ سوار تھے اور لوگوں کو اس کی جرأت بے خوفی پر بڑی حیرت ہوتی تھی اسی دوران اس نے دوسرا راستہ اختیار کیا اور کونڈ جائیکا اور تینیں اس کا سامنہ سرکاری فوج سے ہوا، اور جماعت کی کلیئہ فوج سمجھ کے مقام پر لڑائی کے لیے اس کے مقابلہ آ کھڑی ہوئی۔

شیب کو جب اس کا علم ہوا تو اس نے اس کی کوئی پرواہ نہیں کی بلکہ امثالوگ اس سے خوف زدہ ہو گئے اور لشکر نے خوف کے مارے کو فد میں داخل ہو کر قلعہ بند ہونا چاہا دریں وقت شیب نے اپنے اور اپنے آدمیوں کے لیے کھانا پکوانے کا بندوبست کیا اور کسی قسم کی بے اطمینانی اور پریشانی کا اظہار نہیں ہونے دیا اور جب اس کو سرکاری فوجوں کی آمد اور جنگ کی تیاریوں کا علم ہوا تو بھی اسی نے اس کا کوئی نوٹ نہیں لیا اور نہ ہی فوجوں کی کثرت کو نظر میں لا یا بلکہ دہقانی باور پی کو اہتمام سے کھانا پکانے کی تاکید کرتا نظر آتا تھا، چنانچہ جب کھانا تیار ہو گیا تو اس نے اطمینان سے بیٹھ کر کھانا کھایا اور اس کے بعد پوری طرح خسوکی اور اپنے ساتھیوں کو اطمینان کے ساتھ طول طویل قرأت کے ساتھ نماز پڑھائی، پھر اس نے اپنی زدہ پہنی اور دلوواریں لٹکائیں اور آہنی گز ہاتھ میں لیا اور لوگوں سے مخاطب ہو کر کہا میرے خچر پر زین کسوار وہ اپنے خچر پر سوار ہو گیا، اس کے بھائی مصادنے کاہن خچر کی بجائے آپ گھر سے پرسوار ہوں، اس نے جواب نہیں میں دیا اور کہا موت ہر چیز پر حاوی ہے یہ کہہ کروہ اپنے خچر پر سوار ہو کر اپنی خانقاہ پر آیا اور اس دروازہ کھولا اور زبان سے کہا میں ابوالملہ ہوں "لا حکم الا لله" اس کے بعد وہ سرکاری لشکر کے امیر کے پاس پہنچا اور اپنے آہنی گز سے اس کو ہلاک کر دیا اس امیر کا نام سعید بن الجمال تھا، اس کے بعد وہ دوسرے حکومتی لشکر پر حملہ آور ہوا جو کثیف میں تھا، اس لشکر کا سردار بھی شکست کھا گیا اور اس کے لشکری اس کے سامنے سے بھاگ کھڑے ہوئے اور کونڈ پہنچ گئے اور شیب بھی ان کے پیچے فرات کے نیچے سے ہو کر کونڈ جا پہنچا اور وہاں پہنچ کر اس نے بہت سے لوگوں کو قتل کر دیا۔

اس پر جماعت کونڈ سے نکل کر بصرہ کی طرف بھاگا، اپنی روائی سے پہلے اس نے اپنا قائم مقام کو فد میں عروہ بن مغیرہ بن شعبہ کو مقرر کر دیا تھا۔ اب شیب کو فد کے بالکل قریب پہنچ چکا تھا اور شہر میں داخل ہونا چاہتا تھا کہ عروہ بن مغیرہ بن شعبہ نے تمام دہقانوں کو اس امر سے مطلع کیا جنہوں نے جماعت کو اس امر سے آگاہ کیا جس پر جماعت نے فوری طور پر بصرہ سے کو فد کی طرف کوچ کیا

اپر عصر کے وقت کوئی میں داخل بہگتا، شدید بھجن غور بے آفتاب کے وقت مرد پہنچ گئی اور رات کے آخر کی حصہ میں شدید بھجی کوئی میں داخل ہو گیا اور وہ سید حافظہ نے محل پر پہنچ گیا جہاں پہنچ کر اس نے آہنی گمراہ سے دروازہ پر خیس لکائیں اس کی آہنی ضرب اب اتنی مشموہ ہو گئی تھی کہ جب وہ سب لگاتا تو لوک فوراً بھجو جاتے کہ یہ شبیب نے آہنی مرزا ضرب بے وہ شہرے گئی و چوں میں بے باکا نہ لکھتا تھا۔ وہ لڑائی اور جنگ وجدال کا ذرا سا بہانہ بھی ہاتھ سے جانے نہیں دیتا تھا جو سامنے آتا تھا اس کو قتل کرنا تھا، اس نے کوفہ کے رؤساء اور شرفاء میں سے ابو سلیم کو جولیٹ بن ابی سلیم کا باپ تھا مارڈ والا اس کے علاوہ عدی بن عمرہ ازہر بن عبد اللہ العامری وغیرہ کو بھی قتل کر دیا۔ شبیب کے ہمراہ اس کی بیوی غزال بھی رہتی تھی جو شجاعت و بہادری میں مشہور تھی وہ کوفہ کی مسجد میں داخل ہوئی اور منبر پر بیٹھ گئی، جہاں اس نے آں مروان کی برائیاں بیان کرنا شروع کیں۔ حاجج نے لوگوں میں منادی کرائی کہ اے اللہ کے مجاهدو! جہاد کے لیے تیار ہو جاؤ۔ اس پر شبیب بھی کوفہ سے نکل کر جدال و قتال کے میدان میں آگیا، جس کی مدافعت اور مقابلہ کے لیے حاجج نے چھ ہزار کا بڑا شکر تیار کر کے بھیجا تھا۔

چنانچہ وہ سب شبیب کے پیچھے روانہ ہوئے، شبیب آگے آگے ہوتا تھا اور حاجج کا شکر اس کے پیچھے پیچھے چلتا تھا، شبیب بھی کبھی اوٹھتا تھا اور پھر اپنی گردن کو جھنکا دے کر ادھر ادھر خوب عقدے دیکھتا اور پھر پلٹ کر اپنا پیچھا کرنے والوں پر حملہ کر کے قتل کر دیتا تھا، حتیٰ کہ اس نے حاجج کے بہت سے سپاہیوں کو قتل کر دیا اور امراء میں سے بھی بہتوں کو قتل کرڈا لاجب میں زائدہ بن قدامہ بھی شامل تھے جو مختار کے چیاز اد بھائی تھے اس کے بعد حاجج نے عبد الرحمن بن اشعث کو ابن قدامہ کی جگہ تعینات کیا لیکن وہ بھی شبیب کے سامنے نہیں آئے اور واپس ہو گئے، اس لیے ان کی جگہ عثمان بن قطن المارثی کو لڑائی کی کمان پر دیکی گئی چنانچہ دونوں طرف کی فوجوں کا اس سن کے آخر میں آمنا سامنا ہوا جس میں عثمان بن قطن بھی مارے گئے اور ان کی فوج کو بھی ہزیرت سے دوچار ہونا پڑا۔ اس لڑائی میں حاجج کی بھی ہوئی فوج کے چھ سو فرماں کام آگئے جن میں عقیل بن شداد اسلوی، خالد بن نبیک الکندري اور اسود بن زبید جیسے اعیان و اشراف بھی شامل تھے۔

شبیب کی ان جگلی معرکہ آرائیوں میں زبردست کامیابی حاجج اور اعیان حکومت نیز تمام فوجیوں میں کھلبی مچا دی اور اس کی زبردست دھاک بھا دی، جس سے عبدہ برآ ہونا ان سب کو مشکل نظر آنے لگتا اور عبد الملک بن مروان تو شبیب کے نام سے ہی سخت خوف زدہ رہنے لگا تھا اور یہی حال حاجج اور تمام امراء اور اعیان حکومت کا تھا۔

چنانچہ اس کے مقابلہ کے لیے اب شام سے فوجیں بھی گئیں لیکن شبیب اپنی تھوڑی اسی تھیعت کے باوجود سب کے لیے ہوا بنا تھا اس کا لوگوں کے دلوں پر اس قدر خوف طاری تھا کہ وہ اس کے ازالہ کے لیے اب بڑے سے بڑے نظرات برداشت کرنے کو تیار تھے غرضیکہ طرفین میں آنکھ پھولی کا یکھیل اس طرح ابھی جاری تھا کہ موجودہ سال کا بڑا حصہ اس کی نذر ہو گیا تھا۔

ابن جریر کا بیان ہے کہ ۵۷ھ میں پہلی بار عبد الملک بن مروان نے درہم و دینا کو منقوش و کندہ کرایا اور ماوردی نے ”الاحکام السلطانية“ میں لکھا ہے کہ اس بارہ میں اختلاف ہے کہ اسلام میں پہلی بار کس نے سکوں پر عربی میں لکھایا۔ سعید بن مسیب کے مطابق یہ پہلا شخص عبد الملک بن مروان ہی تھا جس نے منقوش (درہم) لیٹنی کے جاری کئے ورنہ اس سے قبل رومی و کسری وی

درالہم و دنایر کارواج تھا۔ چنانچہ ابوالزناد لکھتا ہے کہ پہلا منقوش سکھ رکھی یہ میں باری ہوا۔ مگر الہ اکنی کے مقابل یہ کام دیکھنے میں بوا اور لکھنے میں یہ سکے سب جگہ چل رہے۔ بیان کیا جاتا ہے کہ ان سکوں کے ایک جانب ”الله احمد“ لکھا ہوتا تھا اور دوسری جانب ”الله احمد“ لیکن سچی، ان نہمان غفاری نے اپنے باپ کے حوالہ کے لئے پہلا منقوش بس نے درہم و دیناروں اور انہوں نے درہم کے نمونہ پر ہی درالہم لکھوایا تھا جن پر ایک طرف ”الملک“ لکھا ہوتا تھا اور دوسری طرف ”الله“ کا لفظ لکھا ہوتا تھا جس کو بعد میں تبدیل کر کے حاج نے ایک جانب اپنا نام لکھ کر لایا تھا۔

لیکن یزید بن عبد الملک کے زمانہ میں یوسف بن ہبیرہ نے درالہم کے نقش صاف کرائیے تھے جن کو خالد بن عبد اللہ القشیری نے زیادہ بہتر طور پر شام کے زمانہ حکومت میں صاف سترہ بنا دیا تھا، لیکن یوسف بن عمر نے اپنے ہر دو پیشوڑوں سے بھی زیادہ اور بہتر طور پر اس کام کو انجام دیا تھا اور یہ اس لیے کیا گیا تھا کہ منصور ہبیریہ، خالدیہ اور یوسفیہ درالہم کے سوا کوئی اور درہم قبول نہیں کرتا تھا۔

یہ بھی بیان کیا جاتا ہے کہ لوگوں میں ان سکوں کی مالیت کے اعتبار سے خاصا اختلاف تھا، یعنی اپنی قدر و مالیت کے اعتبار سے یہ درالہم مختلف حیثیت رکھتے تھے مثلاً علیہ درہم آٹھ دو اوقتیں کا ہوتا تھا اور طبریہ درہم چار درہم چار دو اوقتیں کا ہوتا تھا اور یہی ایک درہم کا ہوتا تھا، حضرت عمر فاروق نے بعلی اور طبری درہم میں تقطیق کی یہ صورت نکالی کہ دونوں کے مجموعہ کا نصف لے کر ایک درہم شرعی بنا دیا جو ساڑھے پانچ مشتمل کا ہوتا تھا، بیان کیا جاتا ہے کہ مشتمل کا وزن نہ کبھی زمانہ جاہلیت میں کم و بیش ہوا ہے اور نہ زمانہ اسلام میں واللہ اعلم بالصواب۔

اسی سال مروان بن محمد بن مروان الحکم پیدا ہوا جو مروان الحمار کہلاتا ہے، یہ بنی امیہ کا آخری خلیفہ ہوا ہے کیونکہ اسی خلیفہ کے عہد میں بنی امیہ سے خلافت بوعباس میں منتقل ہوئی ہے۔ اسی سال ابان بن عنان بن عفان مدینہ کے نائب نے لوگوں کو ج کرایا، عراق کی امارت و گورنری پر جاجن فائز ہوا اور خراسان پر امیہ بن عبد اللہ حکمران ہوا۔ اسی سال مملکت کے اعیان میں سے جو لوگ وفات پا گئے ان میں ابو عنان الکندی القضا عی بھی ہیں جن کا اصل نام عبد الرحمن بن مسلل ہے۔ یہ عہد نبوت میں مسلمان ہو گئے تھے اور جلواء قادریہ، تصر، نہادنڈا، ذربانیجان وغیرہ میں شریک ہو کر دعوت مبارزت دے چکے تھے، بہت عابد و زاہد صائم الدھر اور قائم اللیل تھے، ان کا انتقال کوفہ میں ایک سو ہفتیں سال کی عمر میں ہوا۔

### صلہ بن اشیم عدوی

صلہ بن اشیم عدوی بصرہ کے کبار تابعین میں گزرے ہیں، صاحب فضل و تقوی اور عبادت گزار بزرگ تھے، ان کی نسبت ابوالصہباء تھی، اکثر و بیشتر وقت نماز اور عبادت اللہ میں گزارتے تھے، یہ کثیر المناقب اور اوصاف حمیدہ کے مالک تھے۔ نوجوان طبقہ ان نے اٹھکلیلیاں اور شوختیاں بہت کرتا تھا تو یہ ان سے کہتے مجھے ایسی کسی قوم کی نشاندہی کرو جو سفر کا ارادہ رکھتی ہو مگر جس کے دن

کھیل کو، میں اور راتیں نینہ میں گزرتی ہوں، بتاؤ، و سفر کسپ اور کیسے طے کرے گئی، یہ سن کر ایک نوجوان بولا غدا کی قسم ایسے ہماری قوم نہ تو ہے جو دن لہو و لعب میں بسر کرتی اور راتیں سوکر گزارتی ہے۔ اس کے بعد وہ نوجوان صد کا ایسا مطبع و مقلد بن کر تمام اوقات نمازیں پڑھتا رہتا تھا۔

ان کے قریب ایک نوجوان کا گزر جو اپنا کپڑا اگھیستہ ہوا چلتا تھا، الگوں نے اس کو بکڑا ناچاہا تو صد بن اشیم بولے اسے چھوڑ دو تم سب کی طرف سے اس سے میں نہ الوں کا اور پھر اس نوجوان کو اپنے قریب بلا یا اور کہا اسے میرے بھتیجے مجھے تم سے کچھ کام ہے، اس نے کہا کیا کام ہے بولے اپنا کپڑا اٹھا لو۔ اس نے کہا بہت خوب اور اپنا کپڑا سمیٹ لیا۔ اس پر صد بن اشیم بولے دیکھو اگر تم اسے برآ جلا کہتے تو وہ بھی تم کو برآ جلا کہتا۔

اسی طرح کی ایک حکایت جعفر بن زید نے بیان کی ہے کہ ایک دن ہم لوگ جنگ کے لیے نکلے جس میں صد بن اشیم بھی ہمارے ساتھ تھے لوگوں نے آخری شب کے قریب پڑا کیا، میں نے لوگوں سے کہا آج رات کو میں صد بن اشیم عدوی کی نگرانی کروں گا اور دیکھوں گا کہ یہ رات کو کیا کرتے ہیں، جعفر بن زید کا بیان ہے کہ رات کو صد بن اشیم عدوی گھنے درختوں کی طرف نکل گئے اور میں بھی ان کا پیچھا کرتا رہا، میں نے دیکھا کہ نماز کے لیے کھڑے ہو گئے، اتنے ہی میں ایک شیر آیا اور ان کے قریب آ کر کھڑا ہو گیا انہوں نے شیر سے کہا اگر تجھے کسی کام کا حکم ملا ہے تو تو اسے پورا کر، میں یہ سارا ماجہہ ایک درخت پر پڑھا ہوا دیکھ رہا تھا اور سوچ رہا تھا کہ شیر صد بن اشیم کو پھاڑے بغیر نہیں چھوڑے گا، لیکن میں نے دیکھا کہ شیر نے جب صد کے یہ الفاظ سننے کہ اگر تجھے کوئی حکم ملا ہے تو اسے پورا کر ورنہ جا پانپار ذکر کیں اور تلاش کر، شیر اس کے بعد دھاڑا جس سے سارا پہاڑ اور بن لڑاٹھا اور وہاں سے چلا گیا، جب صحیح ہوئی تو صد بن اشیم نے اللہ تعالیٰ کی ایسی حمد و شناکی کہ اس سے پہلے میں نے کسی کی زبان سے ایسی حمد نہیں سنی تھی، اس کے بعد اس نے خدا سے گڑا گڑا کر یہ دعا مانگی یا اللہ میں تجھے سے عذاب جہنم سے نجات طلب کرتا ہوں، کیا مجھے جیسا شخص اس امر کی جرأت بھی کر سکتا ہے کہ تجھے سے جنت طلب کرے۔ جعفر بن زید کہتے ہیں صد کے ساتھ جو کچھ میں، نے دیکھا اس سے میری تمام رات گویا کاٹنے پر بسر ہوئی اور میں نے اپنی اور صد کی زندگی میں بڑا ذریعہ فرق محسوس کیا۔

کہا جاتا ہے ایک دفعہ صد بن اشیم کا پیچرہ معہ سامان کے غائب ہو گیا تو انہوں نے خدا سے دعا مانگی اے خدا میں تجھے سے دعا مانگتا ہوں کہ میرا پیچرہ معہ سامان کے میرے پاس داہیں بیچج دے اس دعا کے نتیجہ میں صد بن اشیم کا پیچرہ ان کے سامنے آ موجود ہوا اور اس پر صد بن اشیم کا پورا سامان لدا ہوا تھا۔

ایک روز صد بن اشیم نے بتایا کہ جب ہمارا سامنا جنگ میں دشمن سے ہوا تو ہم نے اور ہشام بن عامر نے دشمنوں کی تلوار اور نیزروں سے خوب خبر لی اس پر دشمن نے کہا کہ ہم پر دعرب حملہ آوروں کے حملہ کا تو یہ عالم تھا گرسارے عربوں سے واسطہ پڑتا تو کیا حال ہوتا؟ اس لیے مسلمانوں کا کہنا مان لو اور ان کا حکم بجالا و صد نے یہ بھی بتایا کہ وہ ایک مرتبہ شدید بھوکا تھا اور جنگ اپنے شباب پر تھی، ابھی وہ اپنے رب سے کھانے کی دعا مانگ ہی رہا تھا کہ اس نے اپنے پیچھے ایک زوردار آواز سنی اور گھوم کر جو دیکھا تو ایک سفید رومال میں اتنی کھجوریں تھیں کہ اس نے خوب پیٹ بھر کر کھائیں۔

اسی طرح ایک روز شام کو حالت سفر میں تھے تو کہیں جگہ نہ پا کر ایک راہب کی خانقاہ میں داخل ہو گئے جس نے انہیں پیش بھرا رکھو ریں لھائیں، ایک عرصہ دراز کے بعد ان کا لزر پھر اسی راہب کی طرف ہوا جس کے پاس اسی قسم کی تیس بھروسیں موجود تھیں انہیوں نے راہب سے کہا یہ تو اسی قسم کی بھروسیں ہیں جیسی تھیں پہلے کھلائی تھیں ہب صدہ بن اشیم کو معاذہ کرنیزی بطور تھیں اسے بھتیجہ کی جانب سے پیش کی گئی جس نے اس کو پہلے نہلا دھا کر اور خوبیوں میں بسا رصد کے لیے جملہ عروی میں داخل کیا تو اس کی طرف متوجہ ہونے کی بجائے صدرات بھر نماز میں مشغول رہے اور ان کے ساتھ معاذہ بھی نماز میں مشغول رہی حتیٰ کہ صح نما در ہو گئی جب صدہ بن اشیم کے بھتیجہ کو اس کا علم ہوا تو اس نے اپنے چھا سے پوچھا اور کرنیزی کی طرف متوجہ ہونے کی وجہ دریافت کی تو صدہ بن اشیم نے جواب دیا، تم نے مجھے جس مکان میں دن کے آغاز میں داخل کیا تھا اس کے آگ کا تذکرہ نہیں کیا تھا یہ کہہ کر صدہ بن اشیم خاموش ہو گیا، جس سے ان کا بھتیجا شرمende ہو گیا۔

ایک شخص نے صدہ بن اشیم سے دعا کرنا چاہی تو انہیوں نے کہا اے اللہ ان کو ایسی چیزوں کی طرف رغبت کی توفیق دے جن گو بقا اور دوام حاصل ہے اور اس کو ایسی چیزوں سے دور رکھ جن کو فنا اور زوال ہے اور اس کو اذ عان ولیقین کی دولت سے نواز۔

صدہ بن اشیم کو ایک جنگ میں اپنے بیٹے کے ساتھ شریک ہونے کا اتفاق ہوا تو بولے: اے بیٹے آگے بڑھ اور جنگ میں پورے ذوق و شوق سے حصہ لے تاکہ میں تیرا محاسبہ کر سکوں، بیٹا باپ کے یہ الفاظ سن کر جنگ میں کو دیکھا اور مارا گیا، پھر صدہ بن اشیم خود آگے بڑھے اور جنگ میں حصہ لے کر قتل ہوئے۔ تمام عورتیں دونوں کے قتل کا سوگ منانے کے لیے معاذہ کے پاس آئیں تو اس نے کہا اگر تم مجھے مبارک باد دینے آئی ہو تو مر جا کہتی ہوں اور تمہیں خوش آمدید ہے اور اگر تعزیت کرنے آئی ہو تو واپس چل جاؤ، صدہ بن اشیم نے بہت سی لڑائیوں میں حصہ لیا، جن میں ان کے ساتھ ان کا بیٹا شریک رہا۔ ان کا انتقال اسی سال بلاد فارس میں کسی جنگ میں ہوا۔

### زہیر بن قیس البلوی

یہ بزرگ مصر کی فتح میں شریک رہے اور وہیں ایک مدت تک قیام پذیری گئی رہے۔ ان کو رو میوں نے بلاد مغرب میں برقة کے مقام پر قتل کیا اور اس کا سبب یہ تھا کہ مصر کے حاکم عبد العزیز بن مرداون نے برقة میں پڑا کیا اور وہیں اپنی فوج کو رو میوں کے خلاف لڑنے کا حکم جاری کیا جس کے مقابل زہیر اپنے چالیس آدمیوں کے ساتھ رو میوں کی طرف بڑھا لیکن اس نے اپنے لشکر کے پہنچنے تک توقف کا ارادہ کیا تو اس کے ساتھیوں نے کہا انتظار کی ضرورت نہیں، ہم سب تو ہی پہلی کرنا چاہیئے، بھر حال ان لوگوں نے حملہ تو کر دیا لیکن یہ سب لوگ لڑائی میں مارے گئے، منذر بن الجارود نے بھی اسی سال انتقال کیا، وہ بیت المال کا سربراہ رہا اور معاویہ کے پاس بھی وند کی صورت میں گیا تھا۔ واللہ اعلم۔



## خارج کے ساتھ جنگیں

### کے کا آغاز

اس سال جمیع نے الہیان کوفہ کی چالیس ہزار فوج ابتداء تیار کی جس میں دس ہزار کا مزید اضافہ کر کے اس کو پچاس ہزار کر دیا گیا اور عتاب بن ورقاء کو ان کا کمانڈر بنا کر اس کو تاکید کی گئی کہ شیب خلائق کا پیچھا کیا جائے اور وہ جہاں بھی ملے اس کو لڑکر شکرانے لگا دیا جائے۔ کہا جاتا ہے اس وقت شیب کے پیچھے ایک ہزار آدمی لگے ہوئے تھے جن کو حکم تھا کہ وہ ماضی کی طرح میدان سے فرار ہو کر شکست نہ حاصل کیں بلکہ جم کراس کا مقابلہ کریں اور شیب کو تھیار ڈالنے پر مجبور کر دیں۔ شیب کو جب یہ معلوم ہوا کہ جم نے اس کے مقابلہ کے لیے اتنی زبردست فوج بھیجی ہے تو وہ اسکو بالکل خاطر میں نہ لایا اور اپنے ساتھیوں کو حسب معمولی وعظ وصحت کرتا رہا، اور دشمن سے جنگ ہونے کی صورت میں استقلال و پامردی اور عزم و حوصلہ کے مظاہرہ کرنے کی تلقین میں مشغول رہا۔ اس کے بعد شیب اپنے ساتھیوں کو لے کر عتاب بن ورقاء کی طرف چلا اور بالآخر ان کی غروب آفات کے وقت ایک دوسرے سے ملاقات اور آمنا سامنا ہو گیا۔ شیب نے اپنے موذن سلام بن یوسفیانی کو اذان کہنے کا حکم دیا، چنانچہ موذن نے مغرب کی اذان دی اور شیب نے اپنے آدمیوں کو بڑے سکون و اطمینان سے نماز پڑھائی۔ اس دوران عتاب بن ورقاء بھی اپنی فوجوں کی صفائح بندی کر چکا تھا، اور اس نے اپنی اور اپنی فوج کی حفاظت کی خاطر خندق بھی کھو دی تھی، جب شیب مغرب کی نماز سے فارغ ہو گیا تو وہ چاند طلوع ہونے اور چاندنی کے پوری طرح پھیلنے کا منتظر رہا، پھر اس نے میمنہ اور میسرہ پر ایک نظر ڈالی اور پھر عتاب کے لشکریوں پر حملہ آور ہو گیا، جب وہ حملہ کر رہا تھا تو اس کے منہ سے یہ الفاظ نکل رہے تھے: "میں شیب ابوالمدله ہوں لا حکم الا لله" چنانچہ اس نے ان لوگوں کو ہزیرت پر مجبور کر دیا اور ان کے امیر و مردار قبیصہ بن ورقہ اور اس کے ساتھی دوسرے سرداروں کا بھی صفائح کر دیا۔ اس کے بعد وہ میمنہ اور میسرہ پر پھر حملہ آور ہوا اور حکومتی فوج کے ان دونوں طرف کے دستوں کو بھی منتشر کر دیا۔ اس کے بعد شیب اپنے آدمیوں کے ساتھ مقابل فوج کے قلب پر حملہ آور ہوا اور بے جگہی سے لڑتا رہا، حتیٰ کہ اس نے جم کی فوج کے امیر عتاب بن ورقاء اور زہر بن جونہ کو بھی قتل کر دیا، جس کے بعد پوری فوج شکست کھا کر میدان جنگ سے بھاگ کھڑی ہوئی اور اپنے امیر عتاب کی لاش کو بھی بے خبری میں روندی چلی گئی اور زہر بھی گھوڑے ناپوں سے کچلا گیا اس معرکہ میں عمر بن یزید الکھی بھی کام آگیا تھا۔

اس کے بعد شیب نے اپنے ساتھیوں سے کہا "بھاگنے والوں کا پیچھا نہ کرو" اور جم کی فوج بھی کوفہ کی طرف شکست کھا کر روان ہو گئی۔ ان میں سے جو بوج باقی رہ گئے انہوں نے شیب کے ہاتھ پر بیعت کر لی اور لشکر کے وہ مال و متاع جو کوفہ بھاگ جانے والی فوج چھوڑ گئی تھی، شیب نے اپنے قبضہ میں لے لیا۔ اس کے بعد اس نے اپنے بھائی مصادو کو مدائن سے طلب کر کے کوفہ کا

قصد لیا اس دوران مذکور سے سفیان بن ابی ذئب اور صبیب بن عبد الرحمن الحنفی جوہ بزار سورا فوج کا ایک دستہ لے کر بہت سے شامیوں کے ہمراج ان کے پاس پہنچ گیا۔ اپنی آنونش امداد یعنی سے انکار کرنے لئے ہوئے خدا تعالیٰ حمد و ثناء لے بعد اس نے اس دلہ دوختا طب رکھنے والے افراد پر خطاب کیا اسے اپنی کوفہ اللہ تمہارے نے۔ یعنی کسی کو عزیز نہ کرو۔ امام زین تمہارے نے اپنے لئے تھیں کی مدد اور امداد۔ یہاں سے انکل جاؤ اور خبردار ہمارے درمیان وہ سنن لے ساتھ جنگ میں شریک نہ ہونا جیسا وہ اپنے ہاں اور یہود و انصار قریٰ لی حیثیت میں رہوئے ہمارے ساتھ جنگ میں بجز ہمارے عالموں اور ان لوگوں کے جنہوں نے مقابِ بن ورقہ کے قبال میں شرکت نہیں کی تھی اور کوئی شریک نہ ہو گا۔

اب حجاج نے شبیب سے بے شنس نہیں خود جنگ لڑنے کا فیصلہ کیا۔ چنانچہ شبیب بھی پل کرصاط کے مقام پر پہنچ کیا، غرض کہ اس سے لڑنے کے لیے حجاج بھی بہت سے شامیوں وغیرہ کو لے کر انکل کھڑا ہوا جب دونوں فریقوں کا آمنا سامنا ہوا تو حجاج نے نظر انہا کر شبیب کو دیکھا، جس کے ساتھ چھ سوآدمی تھے۔ اس موقع پر حجاج نے اہل شام کو خطاب کرتے ہوئے کہا اے اہل شام تم اطاعت گزار ادکام کو سننے اور منے والے ہو اور صبر و یقین کے حامل ہو ان مردوں اور حق کو نہ منے والے باطل پرستوں کو تم پر غالب نہیں آنا چاہیے، پس اپنی آنکھیں پیچی رکھو اور سواریوں پر جھر ہو اور نیزے لے کر آگے بڑھو، چنانچہ انہوں نے اس کی تعییں کی، اب شبیب آگے آیا اور اس نے اپنے ساتھیوں کو تین جنہوں میں تقسیم کرنے کا بندوبست ایک جتھے اپنے ساتھ رکھا، جب کہ دوسرا سویدا بن اسلم کی ماتحتی میں دیا اور تیرے جھتے کو محلہ بن والل کے حوالہ کیا، اس نے سب سے پہلے سویدا کو حملہ کرنے کا حکم دیا، چنانچہ اس نے شبیب کے حکم کی تعییں کی اور حجاج کے لشکر پر حملہ کر دیا۔

انہوں نے تھوڑا صبر سے کام لیا اور سویدا کی ایک جماعت کو قریب آنے دیا اور جب وہ قریب آگیا تو ان لوگوں نے یکبارگی ان پر زبردست حملہ کر دیا جس سے سویدا کو شکست ہوئی اور وہ میدان سے ہٹ گیا۔ اس پر حجاج نے باہر بلند کہا اے اہل شام تم بات سننے والے اور اطاعت کرنے والے ہو اسی طرح حملہ کرتے رہو۔ اس کے بعد حجاج کوئی پر بیٹھ کر آگے آیا۔ یہ دیکھ کر شبیب نے اپنے دوسرا امیر محلہ کو حملہ کا حکم دیا، لیکن حجاج کی فوجوں نے پھر ثابت قدی کا مظاہر کیا اس کے بعد حجاج اور آگے بڑھا لیکن شبیب نے اپنی خستہ حالی کے باوجود حملہ کر دیا لیکن حجاج کی فوج نے بھی ثابت قدی کے ساتھ اس کا مقابلہ کیا حتیٰ کہ چاروں طرف سے تیروں اور نیزوں کی بارش ہونے لگی اور سخت جنگ ہوئی۔ اور اہل شام نے شبیب پر اتنی شدت سے تیر اندازی کی کہ وہ اپنے ساتھیوں سے جانی پر مجبور ہو گیا اور جب اس نے ان لوگوں کے عبرہ استعمال کا عظیم منظر دیکھا تو اس نے سویدا کو پکار کر کہا اپنے گھوڑوں سے اس دستہ پر حملہ کرو شاید تم ان کو یہاں سے ہٹانے میں کامیاب ہو جاؤ اور حجاج کے اوپر عقب سے حملہ کرو اور ہم اس پر سامنے سے حملہ کریں گے۔

اس نے ایسا ہی کیا مگر وہ اس میں کامیاب نہ ہو سکا، جس کی وجہ یہ تھی کہ حجاج نے تین سوار دے کر عروہ بن مغیرہ بن شعبہ کو پہلے ہی اس کے توڑ کے لیے سویدا کی فوج کے عقب میں لگا رکھا تھا۔ علاوہ ازیں حجاج خود بھی ماہر حرب تھا اور وہ ان جنگی داؤں گھات سے خوب واقف تھا، یہ دیکھ کر شبیب نے اب اپنے دستہ کے لوگوں کو برائیختہ کیا جس کو حجاج نے بھاپ لیا، چنانچہ اہل شام

لی دلبوی کرنے کے لیے کہاے سنئے اور اطاعت کرنے والے لوگو! اس سخت مرکز کا رائی اور شدید حملہ پر صبر و ہمت سے کام لوز پھر خدا کی قسم جو آسمان ورین کا مالک ہے توئی پتیر تبارے اور تمہاری فتح نے درمیان اب حائل نہیں ہوئی اپنے گھوڑوں کی پشت پر جمع رہوا اور ایکبارگی دشمن پر لوث ہو، چنانچہ حاج آفی فوجوں نے ایسا ہی کیا، لیکن شبیب نے بھی اپنے آدمیوں کے ساتھ اپنا کٹ اور ایک دم ان پر حملہ کر دیا اور جب وہ ان پر پھانگئے تو بجان نے پھرا پس اشکریوں کو پکارا جو شبیب کے مقابلہ میں پھر جا کر ذات گئے اور زبردست جنگ ہوئی اور انہوں نے شبیب کی جماعت کو اپنی جگہ سے ہٹا کر پیچھے دھکیل دیا۔ شبیب نے اس وقت اپنے لوگوں کو مخاطب کر کے کہا اے اللہ کے دوستو! یخچے اتر آؤ اور اس کے بعد وہ خود بھی اپنے گھوڑے سے یخچے اتر آیا اور اس کے ساتھی بھی یخچے اتر آئے، اس کے بعد حاج نے حسب معمول اہل شام کو اہل اُسمع و الاطاعة کہہ کر پھر مخاطب طلب کیا اور کہا یہ پہلی کامیابی ہے خدا کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، یہ ہماری پہلی فتح ہے اور ایک مسجد پر چڑھ کر ہر دو فریق پر نظر ڈالنے لگا، اس وقت شبیب کے ساتھ صرف بیس آدمی تھے جن میں صاحبانِ فضل اور کریمِ انفس لوگ بھی تھے، ان لوگوں نے دن بھر بخت لڑائی کو ٹوٹی تھی، جس کا اعتراف ہر شخص ایک دوسرے سے کر رہا تھا، اور حاج اپنی جگہ سے دونوں فریقوں کو دیکھ رہا تھا، اس کے بعد خالد بن عتاب نے حاج سے جماعت میں گھس جانے کی اجازت طلب کی، تاکہ خوارج اس کے پیچھے آئیں، حاج نے اس امر کی اجازت دے دی، چنانچہ تقریباً چار ہزار آدمیوں کو لے کر وہ جماعت میں جا گھسا، جس کے پیچھے خوارج کی فوج لگ گئی اندھر پیش کر خالد بن عتاب نے شبیب کے بھائی مصاد کو قتل کیا اور شبیب کی بیوی غزالہ کو بھی قتل کر دیا۔ اس کو ایک شخص ضرورہ بن دقاق الکھی نے قتل کیا تھا۔ اس موقع پر شبیب کی فوج دو حصوں میں منقسم ہو کر رہ گئی حاج کو اور اس کے ساتھیوں کو اس کامیابی پر بہت خوش ہوئی اور انہوں نے نعرہ تکمیر بلند کیا اس کے بعد شبیب اور اس کے بچے کچھ ساتھی گھوڑوں پر سوار ہو کر وہاں سے روانہ ہو گئے۔

اس پر حاج نے حکم دیا کہ یہ لوگ جہاں جائیں ان کا پیچھا کیا جائے اور ان پر سختِ دباؤ ڈال کر ہریمت پر مجبور کیا جائے۔ شبیب کو لوگوں کی اب پہلی سی حمایت حاصل نہ رہی تھی، بہر حال وہ لوگ وہاں سے چل کھڑے ہوئے اور ان کے پیچھے حاج کے آدمی لگ رہے، شبیب اپنے گھوڑے پر اوپھتا ہوا چلا جا رہا تھا اور اس کے پیچھے لگے ہوئے لوگ بھی اس کے قریب پہنچ چکے تھے چنانچہ اس کے بعض ساتھیوں نے اس کو ایسے نازک موقع پر اوپھنے اور غفلت سے راستے کرنے سے منع کیا، لیکن اس نے اپنے ساتھیوں کے کہنے سننے کی کوئی خاص پرواہ نہیں کی اور اسی انداز سے چلتا رہا۔ جب یہ معاملہ طول کھینچ گیا تو حاج نے اپنے آدمیوں سے کہا شبیب کو جہنم میں جانے دو، اور اس سے اب تعرض نہ کرو، چنانچہ وہ لوگ اس کو چھوڑ کر واپس لوث آئے، اس کے بعد حاج کو فد میں داخل ہوا اور اس نے خطبہ دیا جس میں اس نے کہا کہ شبیب کو اس سے قبل کبھی شکست نہیں ہوئی تھی۔ اب شبیب نے بھی کوفہ کا ارادہ کیا جس کو روکنے کے لیے حاج کی فوج کے بھی تھوڑے سے آدمی نکلے جن کی بدھ کے دن ان سے مدد بھیڑ ہو گئی اور یہ لوگ جمعہ کے دن تک برادریتے رہے۔

حجاج کی فوج میں ایک شخص حارث بن معاویہ اُتفھی بھی تھا، جس کے ساتھ ایک ہزار کی نفری تھی، شبیب نے حارث بن معاویہ پر حملہ کر دیا اور اس کی جمیعت کی تلپٹ کر دیا، جن میں سے خاصے لوگ ہلاک ہو گئے اور باقی لوگ کوفہ کی طرف

بھاگ کھڑے ہوئے اس کے بعد جاج کا غلام ابور الورد ایک چھوٹا سا شکر لے کر شبیب کے مقابلہ کے لیے نکلا لیکن وہ بھی لڑتا ہوا مارا گیا اور اس کے ساتھی شکست کھا کر کوف چلے گئے اسکے بعد ایک دوسرا سردار شبیب کے مقابلہ کے لیے نکالیں اس کی جمیعت ہی نہ پہنچ کر منتظر ہوئی اس کے بعد شبیب اپنے ساتھیوں کے لئے بصرہ اور کوف کے درمیانی علاقہ کی طرف روانہ ہو گئی بہاں است میں اس کی مدد بھیج جاج کے فوجیوں سے ہوتی چل گئی مگر وہ سب کو نہ کانے اگاتا چاگیا اور پھر اپنے ساتھیوں کو خطاب کرتے ہوئے اس نے کہا تم دین چھوڑ کر دنیا میں مشغول ہو گے ہو اور پھر سارا مال و متعار دریائے فرات کی نذر کر دیا۔ اور پھر اپنے ساتھیوں لے کر آگے روانہ ہوا اور بہت سے شہروں کو فتح کرتا چلا گیا جو بھی اس کے سامنے آتا وہ نج کر جانے نہیں پاتا تھا، اشارہ میں بعض شہروں کے امراء بھی اس کے مقابلہ کے لیے نکلے جن میں سے ایک امیر نے شبیب سے مخاطب ہو کر کہا آؤ میرے مقابلہ کے لیے نکلو میں بھی تم سے مقابلہ کے لیے نکلتا ہوں، جس شخص نے شبیب کو یہ چیلنج دیا تھا وہ دراصل اس کا دوست تھا، اس لیے شبیب نے جواب میں اس سے کہا میں تم کو مارنا نہیں چاہتا ہوں، لیکن اس شخص نے کہا میں تو تمہیں مارڈا نا چاہتا ہوں اور جو کہ اب تک تمہیں کام بیباں ہوئی ہیں سے دھوکہ نہ کھانا اور یہ کہہ کر اس نے شبیب پر حملہ کر دیا، جس کے جواب میں شبیب نے بھی اس کے سر پر کاری وار کیا جس سے اس کے سر کی ہڈیاں نٹ کر دماغ کے اندر گھس گئیں اور پھر خود ہی اس کی تجدیش و تکفیں بھی کر دی۔ جاج نے شبیب کو زیر کرنے کے لیے اپنی فوج پر زر کشی صرف کیا تاکہ وہ کسی طرح قابو میں آجائے لیکن وہ شبیب پر قابو نہ پاس کا لیکن حکم الہی اس پر موت طاری ہو چکی تھی، بہر حال وہ جس طرح مر اس میں جاج یا اس کی فوج کا کوئی عمل دخل نہ تھا۔

### شبیب کی ہلاکت

جاج نے بصرہ کے نائب امیر حکم بن ایوب بن الحکم بن ابی عقیل کہ جو کہ اس کا داماد تھا، حکم دیا کہ چار ہزار فوج تیار کر کے شبیب کے پیچھے لگا دی جائے، مگر یہ لوگ سفیان بن الابرد کے پیروکاروں میں سے منتخب ہونے چاہئیں، حکم نے جاج کے حکم کی تعییل کی اور چار ہزار فوج لے کر شبیب کی طلب میں نکلا اور بالآخر اس موقع پر جب ابن الابرد اپنے آدمیوں کے ساتھ حکم بن ایوب کے فوجی دستے کے ساتھ شامل ہونے کے لیے بصرہ سے نکلا تو اسکے ساتھ بہت سے شامی بھی آکر شامل ہو گئے اور پھر یہ سب میں کر شبیب کی طرف روانہ ہوئے اور پھر اس سے ان کی سخت ترین جنگ ہوئی اور ہر فریق نے دوسرے کے لیے صبر کے ساتھ بہت کچھ برداشت کیا، اس کے بعد جاج کی فوج نے خوارج پر ٹوٹ کر حملہ کر دیا، خوارج کی تعداد چونکہ ان کے مقابلہ میں بہت کم تھی اس لیے وہ شکست کھا کر بھاگ کھڑے ہوئے اور بالآخر ایک پل کی آڑ لینے پر مجبور ہوئے، یہاں تھوڑا توقف کرنے کے بعد شبیب نے اپنے ایک سو آدمیوں کے ساتھ اپنے دشمن پر حملہ کر دیا، یہ حملہ ایسا سخت تھا کہ سفیان بن الابرد بھی اس کے مقابلہ کی تاب نہ لاس کا اور اس کو دن بھر کی لڑائی کے بعد شبیب کے مقابلہ سے گریز کر کے کافی پیچھے ہنپڑا۔

لیکن اس کی یہ گریز پائی غالب جگہ مصلحت تھی، ابن الابرد نے اولاً اپنی فوج کو تیروں کے تابتوڑ حملہ اور زبردست یورش کا حکم دے کر خوارج کو میدان سے بھاگنے پر مجبور کر دیا، لیکن اس کے تھوڑی دیر بعد ہی خوارج نے ابن الابرد کی فوج پر پلٹ کر شدید

حملہ کر دیا اور اسکے تیس آدمی مارڈا نے پوٹلہ اب رات ہو پچھی تھی اس لیے ہر فریق نے لڑائی بند کر دی۔ اور جب صبح ہوئی تو شیب اپنے ساتھیوں کو لے کر پل جبور رنے نے لیے پل پر ابا بھی وہ پل کے وسط تھی میں ہا اور اپنے نوڑے پر سوار تھا کہ اس کا گھوڑا اپنے آئے تھے اور اپنے ساتھیوں کی پرستی میں الف ہو گیا جس کے دروان شیب کا گھوڑا اپنے سوار سمیت نہیں پانی میں نہ رہا اس وقت شیب کی زبان پر قرآن کی وہ آیت تھی جس کا مطلب ہے "اللہ جو چاہتا ہے وہ ہو رہتا ہے" اس کے بعد شیب نے پانی میں ڈوبنے سے قبل کئی بار غوطے کھائے کبھی وہ اپر آتا تھا اور کبھی نیچے چلا جاتا تھا مگر اس کی زبان پر جو آیت تھی اس کا مفہوم ہے "یہ اللہ بزرگ و برتر کا حکم اور اس کی مشیت ہے"۔ اس کے بعد وہ اس پل کے نیچے ہی گھرے پانی میں غرق ہو گیا جب خوارج کو اس کے ڈوبنے کا قطعی یقین ہو گیا تو ان سب نے غرہ تکمیر بلند کیا اور پھر منتشر ہو کر مختلف شہروں کی سمت کوچ کر گئے، حاجج کے شکر کے سردار کو جب پہلے پہل اس کی اطلاع ملی تو اس نے شیب کو پانی سے نکلوا یا اس کے جسم پر زرد تھی اس کو اتر و ایا گیا اور اس کے بعد اس کا سینہ بھی پاک کیا گیا تو گوشت پوست کا پتھر جیسا سخت قسم کا لوحڑا انکلا جس کو وہ زمین پر پٹخ کر اس کی تھی کو جانچ رہے تھے شیب کی موت کی خبر اس کی ماں کو ہوئی تو اس نے خبر دینے والوں سے کہا تم سچ کہتے ہو، جب میں حاملہ تھی تو میں نے اس وقت ایک ایک خواب دیکھا کہ میرے جسم سے آگ کا شعلہ نکلا ہے، تو میں نے سوچا تھا کہ آگ تو پانی ہی بجا سکتا ہے، صرف پانی ہی، اس کی ماں ایک حسین و جمیل کنیز تھی اور نہایت بہادر تھی، وہ اکثر اپنے بیٹے شیب کے ساتھ جنگوں میں حصہ بھی لیتی رہی، اس کا نام جہرہ تھا۔

اسی طرح اس کی بیوی بھی بہت بہادر تھی جس کا نام غزال تھا اور لوگوں کے دلوں پر اس کا بھی بہت رعب رہتا تھا وہ بھی اپنے شوہر شیب کے ساتھ ایسی معز کر آ ریاں کر پچھی تھی جن میں شرکت سے بڑے بڑے سورا مگبراتے تھے، غزال کی بہادری سے حاجج بھی بہت خوفزدہ رہتا تھا۔

ابن خلکان لکھتا ہے کہ شیب کی ماں جہرہ بھی اسی جنگ میں کام آئی۔ کہا جاتا ہے کہ شیب بن یزید بن نعیم بن قیس بن عمرو بن الصلت بن شر ابن شراحیل ابن صبرہ بن زہل بن شیبان الشیبانی خلافت کا مدعی تھا اور لوگ اس کو امیر المؤمنین کہتے تھے اور اگر اللہ تعالیٰ کے حکم سے وہ غرقابی کی موت نہ مرتا تو شاید خلافت حاصل کر لیتا، اس پر کوئی شخص بھی قابو نہ پا کا، جب عبد الملک نے شام سے اس کی سر کو بی کے لیے فوجیں بھیجنیں تو بمقتضائے الہی وہ حاجج کے ہاتھوں نرغ میں آ گیا اور جس اس کا گھوڑا انہر دجلیل میں گرا تو ایک شخص نے کہا، کیا امیر المؤمنین غرق ہو گئے، اس پر شیب نے جوابا کہا "یہ رب ذ الجلال کی مشیت ہے جوٹا نہیں جا سکتی" اس کے بعد اس شخص نے اس کو نہر سے نکلا اور حاجج کے پاس اس کی لاش بھیجی گئی جس نے اس کا دل نکالنے کا حکم دیا اور جب اس کو نکلا گیا تو وہ پتھر کی طرح سخت تھا، شیب طویل القامت پھری اور چھوٹے بالوں والا شخص تھا، وہ لڑکہ میں یوم الخر کو پیدا ہوا تھا، خوارج میں سے ایک شخص کو روک کر عبد الملک بن مروان کے پاس بھیجا گیا، جس نے اس سے دریافت کیا، کیا تم نے ہی یہ شعر کہا تھا؟ نعم

فَانِيَكْ مِنْكُمْ كَانَ مَرْوَانَ وَابِهِ وَعِمْرُونَ وَمِنْكُمْ هَاشِمَ وَحَبِيبَ

فَمَنَا حَصِينَ وَالْبَطِينَ وَقَعْنَبَ وَمَنَا امِيرُ الْمُؤْمِنِينَ شَبِيبَ

نتیجہ: "اگر تم میں سے مروان اور اس کا بیٹا عمرو، هاشم اور حبیب ہیں تو ہم میں سے بھی حصین و بطین و قعنب ہیں اور ہمارا

امیر المؤمنین شبیب ہے۔

عبدالملک کے استفسار کے جواب میں اس شخص نے اہمیں لے تو یہاں حاصلہ اے امیر المؤمنین شبیب، میں سے ہے۔  
بہاللہ کو اس شخص کی یہ غدر خواہی پسند آئی اور اس کو ہماکر دیا۔ واللہ عالم۔

کہا جاتا ہے اس سال حاج کے نائب مہلب بن ابی صفرہ اور ازارقہ کے خوارج کے امیر قطری بن الجواہ کے مابین بکترت جنگیں ہوئی، قطری بھی مشہور شہزاد اور بہادر جنگ جو تھا، لیکن اس کے رفقاء اس کو چھوڑ کر مختلف علاقوں میں نکل گئے تھے۔ اس کے بعد پھر یہ معلوم نہ ہوا کہ اس شخص کا کیا حشر ہوا اور کہاں چلا گیا، اتنا ضرور معلوم ہے کہ اس کے اور اس کے ساتھیوں کے درمیان عرصہ تک چیقلش چلتی رہی، جس کو ابن جریر نے اپنی تاریخ میں تفصیل بیان کیا ہے۔

ابن جریر لکھتا ہے کہ اس سال کبیر بن وشاح نے جو خراسان کا نائب تھا اپنے ماتحت امیہ بن عبد اللہ بن خالد سے انتقام لیا تھا جس کی تفصیل یہ ہے کہ امیہ بن عبد اللہ کے خلاف کبیر نے لوگوں کو بھڑکایا، اور بڑی بے وفا کی کے ساتھ اس کو موت کے گھاٹ اتر وادیا جس کے بعد دونوں طرف کے لوگوں میں ابن جریر کے بقول بڑی طویل معز کہ آرائیاں ہوئیں، اسی سال جیسا کہ ہم اوپر بیان کرچکے ہیں، شبیب بن یزید، جیسے بہادر، نذر اور بے باک گھوڑ سوار کی موت بھی واقع ہوئی جس کی نظری تاریخ میں صحابہ کے دور کے بعد نہیں ملتی۔ اسی طرح الاشتراک کا پیٹا ابراہیم، مصعب بن زبیر اور اس کا بھائی عبد اللہ بھی شجاعت و بہادری میں قطری بن الجواہ کی طرح ازارقہ کی تاریخ میں نام پیدا کر گئے ہیں، اس سال بعض دیگر اعلیٰ و عمامہ بھی انتقال کر گئے جن میں سب سے معروف کثیر بن الصلت بن معدی کرب الکندی گزرے ہیں، جو اپنی قوم کے مطاع اور محبوب سردار تھے مدینہ میں ان کا قلعہ نما مکان مصلیٰ کے قریب تھا کہا جاتا ہے کہ یہ عبد الملک بن مرداون کے میراثی تھے ان کا انتقال شام میں ہوا۔

### محمد بن موسیٰ بن طلحہ

مشہور ہے کہ موسیٰ بن طلحہ بن عبد اللہ کی بہن عبد الملک بن مرداون کی بیوی تھی اور غالباً اسی وجہ سے اس کو عبد الملک نے جستاں کا حاکم بھی بنادیا تھا، جب وہ جستاں کا چارج لینے چلا تو اس سے لوگوں نے کہا، خیال رہے تمہارے راستے میں شبیب بھی پڑے گا جس سے لوگ عاجز آئے ہوئے ہیں، بہتر ہے اسے تم نہ تھا جاؤ اور اگر تم اس کو قتل کر سکو گے تو تمہاری شہرت کو چارچاند لگ جائیں گے اور ہمیشہ کے لیے امر جاؤ گے چنانچہ جب محمد موسیٰ روانہ ہوا تو اس کی شبیب سے مذکور ہو گئی جس نے اس کو قتل کر دیا۔

### عیاض بن غنم الشعري

یہ مسکوک کی بیوی میں شریک ہوئے، صحابہ کی کثیر جماعت سے انہوں نے احادیث بیان کی، بصرہ میں انتقال کیا، رحمہ اللہ۔

### مطرف بن عبد اللہ

یہ متعدد بھائی تھے جن کے نام عروہ، مطرف، حمزہ تھے، پونکہ ان سب کا میلان بنو امیہ کی طرف تھا اس لیے حاج نے ان سب بھائیوں کو مختلف مکلوں میں عامل و حکمران بنادیا، چنانچہ عروہ کو کوفہ میں، مطرف کو مدائن میں اور حمزہ کو ہمدان میں مقرر کیا گیا۔

## ۸۔ چھ کا آغاز

اس سند کے آغاز ہی سے مسلمانوں کو رومی شہروں میں جنگیں لڑنا پڑیں، سب سے پہلے اس علاقہ میں انہوں نے ارتقیہ کا معزکہ سر کیا، جب اس کو فتح کر کے واپس ہوئے تو ان کو ختنۃ الہ باری اور شدید بارش کا سامنا ہوا، جس سے شدید سردی بڑھ گئی اور بہت سے مسلمان فوجی اس کی بھینٹ چڑھ گئے، اسی سال عبد الملک نے موسیٰ بن نصیر کو کل بلاد مغرب میں لڑائیوں کا انچارج بنا کر طنجہ کی جانب بھیجا اور اس نے اس مہم کے ہراول دستے کا انچارج طارق کو بنایا۔ ان شہروں کے امراء اور بادشاہوں سے شدید جنگوں کے بعد موسیٰ بن نصیر اور طارق نے ان کو قتل کر دیا۔ اسی سال عبد الملک نے امیہ بن عبد اللہ کو خراسان کی امارت سے برطرف کر کے جمیع کو جھستان کے ساتھ خراسان کا اضافی چارچ بھی دے دیا اور جمیع کو جب شبیہ سے فراغت ہوئی تو وہ کوفہ چھوڑ کر بصرہ چلا گیا اور کوفہ کی امارت پر اپنی جگہ پر مخیرہ بن عبد اللہ عامر الحضر می کو مقرر کر گیا، اس اثناء میں مہلب از ارقہ سے نہ کر جمیع کے پاس سیدھا بصرہ جا پہنچا، جمیع نے مہلب کو اپنے ساتھ تخت پر پہنچایا اور ان لوگوں کو طلب کیا گیا، جن کی کارکردگی جنگ میں اچھی رہی تھی، اور ان میں سے جس کی مہلب نے جمیع سے سفارش کی ان کو جمیع نے عطیات سے نواز اس کے بعد جمیع نے مہلب جھستان کی گورنری بھی تفویض کی اور عبد اللہ بن ابی بکرہ کو خراسان کا گورنر مقرر کیا اس کے بعد ان دونوں میں جمیع کے ایوان سے باہر آنے سے قبل کچھ روکد ہوئی جس کے متعلق کہا جاتا ہے کہ یہ مہلب کی طرف سے شروع ہوئی تھی، اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اس نے پولیس چیف عبد الرحمن بن عبید بن طارق الشمشی کو بھی اپنی مدد کے لیے طلب کر لیا تھا اور جمیع کو بھی اس سے آگاہ کر دیا تھا، جس میں عبد اللہ نے مہلب پر ایک لاکھ درهم کے متعلق الزام عائد کیا تھا۔

ابو معشر کہتا ہے اس سال ولید بن عبد الملک نے لوگوں کو جمیع کرایا۔ اس وقت ابیان بن عثمان مدینہ کا گورنر تھا، اور عراق، خراسان اور جھستان دو میگر ماحقہ علاقوں کا گورنر جمیع تھا مگر اس نائب امیر خراسان میں مہلب بن ابی صفرہ اور جھستان کا نائب امیر عبد اللہ بن ابی بکرۃ الشفیعی تھا، کوفہ کے عہدہ قضا پر شریعت بن الحارث مقرر تھا اور بصرہ کا قاضی موسیٰ بن انس بن مالک الانصاری تھا، اس سال جابر بن عبد اللہ بن عمر و بن حرام اور ابو عبد اللہ الانصاری اسلامی صحابی رسول ﷺ جیسے علماء دین کا انتقال ہوا، مؤخر الذکر نے بہت سی احادیث بھی روایت کی ہیں، یہ بیعت عقبہ میں موجود تھے اور جنگ بد مریں بھی شرکت کے خواہش مند تھے مگر ان کے والد نے ان کو شرکت سے منع کر دیا تھا۔ ان کے نوبہن بھائی تھے یہ بھی کہا جاتا ہے کہ یہ انتقال سے قبل بصرہ چلے گئے تھے جابر بن عبد اللہ کی وفات مدینہ میں ہوئی تھی، اور اس وقت ان کی عمر چور انوے سال تھی، ان سے ایک ہزار پانچ سو چالیس احادیث کی روایت منسوب ہے۔

### شرح بن الحارث

یہ قیس بن ابی امیہ الکندي کے بیٹے تھے اور کوفہ کے عہدہ قضا پر مأمور تھے اور حضرت عمر بن خطاب، حضرت عثمانؓ کے علاوہ حضرت علیؓ کے ابتدائی دور میں بھی قاضی رہے مگر بعد کو حضرت علیؓ نے ان کو معزول کر دیا لیکن امیر معاویہؓ نے اپنے عہد میں ان کو پھر

### ڈیھنے کے واقعات کے بیان میں

لہبہ کا تھا پر مامور کر دیا گواہ پے انتقال کے وقت لعنی دستی تکم ای وہ نہ گئی۔ یہ مشہور ہے اس کا اس منصہ پے قضاۓ کی  
انجمنوں اوس زمانہ میں درست ہم ملکی تھی، لیکن بعض موئین گے بقول ان کی تحریر، پرانی سو مردم تھیں، وہ جب فیصلہ کرنے کے لیے اپنے گھر  
کے نعمت تھے، اب تک الحکوم پہلی باری کا کہ اس نے کس کا حق مارا ہے۔ کے قدر میں انہی زبانی سے نکلتے تھے۔  
یہ بھی مشہور ہے کہ وعدالت و انصاف کی کرسی پر بیٹھتے تھے تو قرآن پاک کی یہ آیت تلاوت کرتے تھے۔  
﴿إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَشْعُ عَلَيْهِمْ هَوْنًا﴾.

”هم نے تجھے زمین میں خلیفہ بنایا ہے پس تو لوگوں کے مابین انصاف سے فیصلہ کر اور اپنی خواہش کی پیداواری نہ کر۔“

وہ یہ بھی کہا کرتے تھے:

”کہ ظالم سزا کا منتظر ہے اور مظلوم مددگار“۔

کہا جاتا ہے کہ شریعہ تقریباً ستر برس عہدہ قضا پر مامور ہے لیکن بعض لوگوں کا یہ خیال ہے کہ انہوں نے اپنی موت سے قبل اس منصب سے استعفی دے دیا تھا، واللہ اعلم۔

بہر حال اصلاحیہ ایرانی انسل تھے جن کے اسلاف یمن میں آ کر آباد ہو گئے تھے اور رسول اللہ ﷺ کی وفات کے بعد شریعہ مدینہ آگئے تھے لیکن ان کا انتقال کوفہ میں بھر ایک سو آٹھ سال ہوا طبرانی نے لکھا ہے کہ ہم تک علی بن عبدالعزیز ان کو ابوالعمان ان کو حمد بن زید ان کو شعیب ابن الحجاج اور ان کو ابراہیم الہنی کے ذریعہ یہ خبر پہنچی ہے کہ شریعہ کہا کرتے تھے: ”کہ ظالموں کو جلد معلوم ہو جائے گا کہ انہوں نے کس کا حق مارا ہے“ نیز یہ کہ ظالم کو عتاب کا انتظار کرنا چاہیے اور مظلوم کو صرفت دعا اعانت کا۔

اعمش کا کہنا ہے ایک مرتبہ شرط کے پیر میں تکلیف ہوئی اس پر انہوں نے شہد لگالیا اور دھوپ میں بیٹھ گئے لوگ ان کی مزاج پر سی کو آتے اور ان سے پوچھتے کیا حال ہے؟ اس کے جواب میں شرط کہتے خدا کا شکر ہے سب خیر ہے، اس پر وہ لوگ کہتے کیا کسی طبیب کو آپ نے دکھایا ہے؟ شرط کہتے دکھا چکا ہوں، پھر وہ لوگ دریافت کرتے کہ اس نے پھر کیا کہا؟ وہ جواب دیتے اس نے اچھی ہی امید دلائی ہے۔

ایک روایت کے مطابق مشہور ہے کہ ان کے انگوٹھے میں زخم ہو گیا اس پر لوگوں نے دریافت کیا کیا آپ نے اسے کسی طبیب کو دکھالا ہے؟ کہاں اسے جس نے پر زخم دیا ہے۔

او زائی کا بیان ہے کہ مجھ سے عبید بن ابی البابے نے بیان کیا ہے کہ ابن زبیر کا فتنہ نو برس تک چلتا رہا لیکن شریع نہ خود اس کی جستجو میں رہتے تھے اور نہ کوئی دوسرا ان سے اس کی ٹوہر لیتا تھا۔ ابن ثوبان عبید سے عبدہ شعی سے اور شعی شریع سے ان کا یہ قول نقل کرتے ہیں کہ جب تک یہ فتنہ چلتا رہا مجھ سے کسی نے اس کی بابت دریافت نہیں کیا، اس پر ایک شخص نے کہا اگر میں تمہاری طرح ہوتا تو مجھے اس کی پرواہ نہ ہوتی کہ کب موت آئے گی اس پر شریع نے جواب دیا تمہیں کیا معلوم کہ میرے دل میں کیا گزرتی ہے۔ اسی طرح شفیق بن سلمہ نے بھی شریع کی بابت بیان کیا ہے کہ وہ کہا کرتے تھے کہ اس فتنہ بابت نہ میں نے کبھی کھون لگائی

اور نہ کسی نے مجھ سے دریافت کیا اور نہ میں نے کبھی کسی مسلمان پر ظلم کیا اور نہ ہی کسی معاملہ پر ذرا برابر ظلم کیا۔

ابو امکل کا بیان ہے کہ میں نے شریعت سے کہا کاش انگریز تھاری جگہ ہوتا تو سبقت لے جانا پسند کرتا اور اس کے بعد شریعت کے قرآن کی طرف اپنے ہاتھ پر تو بولے کیا مختصر بہت آئیں مرتبہ شریعت کا گزارائیں مجھ پر ہوا تو بولے اخترم لوگ چھین کو دیں کیوں مصروف ہو؟ وہ بولے تم کام سے فارغ ہیں، شریعت نے فوراً کہا آختمہیں کس کام سے فراغت مل گئی ہے؟

سوار بن عبد اللہ العبری بیان کرتے ہیں کہ مجھ سے ملا، بن الجیر العبری نے اور ان سے سالم ابو عبد اللہ نے بیان کیا ہے کہ ایک روز شریع کے پاس موجود تھے کہ ایک شخص شریع کی خدمت میں حاضر ہوا شریع نے اس شخص سے دریافت کیا کہاں سے آئے ہو؟ اس نے جواب دیا میرے اور تمہارے درمیان ایک دیوار کا فاصلہ ہے اور پھر بولا میں شام کا رہنے والا ہوں، شریع نے جواباً کہا بڑا فاصلہ ہے، اس کے بعد اس شخص نے کہنا شروع کیا کہ میں نے ایک عورت سے نکاح کیا ہے، شریع نے کہا اللہ مبارک کرے اس پر اس شخص نے کہا میں نے اس عورت سے ایک مکان کا وعدہ کیا ہے، شریع نے کہا وعدہ ایقاء ضروری ہے، اس شخص نے شریع کو مخاطب کرتے ہوئے پھر کہا ہمارے درمیان فیصلہ کیجیے، شریع نے جو کچھ مجھے کہنا تھا وہ کہہ دیا۔

سفیان کہتے ہیں، لوگوں نے شریع سے پوچھا کہ علم کے اس مرتبہ پر آپ کیسے پہنچے، انہوں نے جواب دیا علماء سے لیں دین کے باعث میں ان سے کچھ لیتا ہوں اور کچھ انہیں دیتا بھی ہوں۔ عثمان بن ابی شیبہ نے عبد اللہ بن محمد بن سالم سے انہوں نے ابراہیم بن یوسف سے انہوں نے ابو اسحاق سے اور ابو اسحاق نے ہمیرہ سے نقل کیا ہے کہ حضرت علی کو انہوں نے یہ کہتے ہوئے سنایا: ”اے لوگو! میرے پاس تمہارے فقہاء آتے ہیں، میں ان سے کچھ مسائل پوچھتا ہوں اور کچھ مسائل وہ مجھ سے پوچھتے ہیں۔ چنانچہ صح سویرے ہی لوگ حضرت علی کی قیام گاہ کی طرف چل پڑتے تھے، حتیٰ کہ وہاں پہنچ کر ساری جگہ بھر جاتی تھی، حضرت علیؑ نے کچھ مسائل پوچھتے تھے اور بعض مسائل فقہاء حضرت علی سے دریافت کرتے تھے، غرض کہ اسی طرح مسائل کی آپس میں پوچھ گچھ ہوتی تھی اور جب دن چڑھ آتا تھا تو تمام لوگ بجز قاضی شریع کے منتشر ہو جاتے تھے یہ وہیں گھنٹوں کے بل بیٹھے رہتے کوئی سوال ایسا نہ ہوتا جس کا جواب حضرت علیؑ ان کو نہ دیتے۔

ہمیرہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت علیؑ کو یہ کہتے ہوئے سنایا ہے کہ شریع انہوں نم اب سب سے بڑے قاضی العرب ہو۔ ایک مرتبہ قاضی شریع کے پاس دعورتیں ایک بچہ کی بابت بھگڑے کا تصفیہ کرنے کے لیے آئیں، ان میں سے ہر ایک اس بچہ کی مدعی تھی اور خود کو زیادہ مستحق تھی، ان میں سے ایک بچہ کی دادی اور دوسری اس کی ماں تھی۔

ابا امية اتیناک وانت المستعان به اتاك جدة ابن وام كلتنا نغريه

”اے امیہ کے باپ! ہم تیرے پاس مدد طلب کرنے آئے ہیں تیرے پاس بیٹے کی ماں اور دادی آئی ہیں،“

فلو کنت ناکحت لاما نازعتکی فيه زوجت فهاتیه ولا يذهب بك القيامة

”اگر میں نکاح نہ کرتی تو میرا اس سے بھگڑا نہ ہوتا میں نے نکاح کر لیا تو یہ اس کا نتیجہ ہے خدا تمہیں سمجھ دے،“

ایا ایها القاضی فھذہ قصتی فيه

”...فِي ضَعْفٍ إِنْ يَكُونُ أَصْلَ حَمْكَرَاً بِهِ“

پتنچہ اس سے بعد مال نے کہنا شروع کیا۔

الا ايها القاضى قد قالت لك الحدة  
قولا فاستمع مني ولا نطوى نوى (د ۵۵)

”اے قاضی دادی نے جو کچھ کہنا تھا کہہ دیا  
اب تو میری بات سن اور ستر دئ کر“

تعزى النفس عن ابی و کبdi جملت کبدة

”میری جان کا سہارا یہ میرا بیٹا ہے جسے میں نے بڑی شفقت سے پالا ہے“

فلما صار فی حجری یتیما مفرداً و خده

”جب یہ میری گود میں یتیم والا وارث ہو کر تھارہ گیا تھا“

تزوجت رجاء الخير بن کفنسی فقره

”تو میں نے خیر کی امید میں ایک شخص سے نکاح کر لیا جو میری کفالت کر کے“

ومن يظهر لى الود ومن يحسن لى رفده

”اور مجھ سے الفت کا اظہار کرے اور میرا بخوبی سہارا بن سکے“

اس پر شریح نے جواب دیا:

قد سمع القاضى ما قلت ما ثم قضى و على القاضى جهر ان تحفل

”جو کچھ تم دنوں نے کہا وہ قاضی نے بغور سن لیا اور پھر اس نے صحیح فیصلہ کیا جو اس کی ذمہ داری ہے“

قال للجدة بیشی بالصبي وخذی ابنتک من ذات العدل

”اس نے بچہ کا فیصلہ دادی کے حق میں کیا اور اس سے کہا پئے میں کو خدا کا عطیہ سمجھ کر قبول کرو“

انھا لو صبرت کان لها قبل دعوى ما تبتغيه للبدل

”اگر وہ چندے صبر کرتی تو یہ بیٹا اسی کو دعویٰ سے قبل مل جاتا“

یہ کہہ کر قاضی نے وہ بچہ دادی کو دلوادیا۔

عبد الرزاق کا بیان ہے کہ ان سے معرب بن عون نے اور انہوں نے شریح سے سن کر یہ روایت بیان کی ہے کہ انہوں نے ایک مرتبہ ایک شخص کے اقرار کی بنا پر اس کے خلاف فیصلہ صادر کر دیا، اس نے کہا یا ابو میری آپ نے میرے خلاف بلا گواہ فیصلہ دے دیا، اس پر شریح نے جو اپا کہا ہاں مجھے تمہاری خالہ کے بھائیجے نے سب کچھ بتا دیا ہے۔ اسی طرح علی بن جعد کا بیان ہے کہ ہمیں سعودی نے ابن حصین سے سن کر بتایا ہے کہ ایک مرتبہ قاضی شریح سے ایک ایسی بکری کے متعلق دریافت کیا گیا جو کیزے مکوڑے کھاتی تھی، انہوں نے کہا ”چارہ بھی مفت کا ہے اور دو دھن بھی طیب ہے۔“

ابو حیان اشیٰ نے بیان کیا کہ قاضی شریح کے گھر میں جب کوئی سور (لومڈی نما ایک جانور) مر جاتی تو وہ اس کو گھر کے صحن

بھی میں ہے اور نبیت تھے اور مدبوغ ہیلے کا اندریہ سے اس کو باہر نہیں بھیکھتا تھے تھا کہ مسلمانوں کو اس کی بدیو سے اذیت نہ پہنچے ان کے لئے پرانے بھی ان کے لئے گھر کے اندریہ گرتے تھے تا کہ راستے سے گزرنے والے مسلمان تنکیف سے دور چارنے ہوں۔ ایک شخص نے شریع سے کہا آپ کی حالت تو پھر اچھی ہے شریع نے ان کر کہا مجھے تو ایسا محسوس ہوتا ہے تمہیں اللہ کی نعمتیں دوسروں پر تو نظر آتی ہیں اپنی ذات میں انہیں بھول جاتے ہو۔ طبرانی کا بیان ہے کہ عبد الرحمن بن عبد اللہ بن زیاد بن سمعان کے قول کے مطابق شریع نے اپنے اس بھائی کو جو طاعون کے خوف سے گھر چھوڑ کر بھاگ رہا تھا لکھا: ”تم جس مکان کو چھوڑ کر بھاگنا چاہتے ہو اور جس مقام سے چلا جانا چاہتے ہو اس ذات گرامی کی نظر میں ہے جس سے نہ کوئی نفع کرنے کا نکل سکتا ہے اور نہ اسے کوئی عاجز کر سکتا ہے اس کی پکڑ اور طلب سے کوئی باہر نہیں ہے، ابو بکر بن ابی شبیر کہتے ہیں کہ حضرت عمر فاروقؓ نے قاضی شریع کو لکھ کر بھیجا

”جب تمہارے سامنے کوئی مرحلہ پیش ہو تو سب سے پہلے کتاب اللہ میں اس کا حکم تلاش کرو اور اس سے روگردانی نہ کرو اور جب تم اس کا جواب کتاب اللہ میں نہ پاؤ تو پھر سنت رسول کی طرف رجوع کرو اور اس کے مطابق فیصلہ کرو لیکن اگر تم کتاب اللہ اور سنت رسول میں بھی اس کا جواب نہ ملتے تو تمہیں چاہیے کہ اجماع پر نظر ڈالو اور اس بارہ میں فقهاء و علماء کے فیصلہ کو اپنا مأخذ بناؤ۔ ایک روایت کے مطابق آپؐ نے فرمایا کہ صالحین کے فیصلہ کے مطابق اپنا بھی فیصلہ دو اور اگر وہاں بھی اس کا جواب نہ ملتے تو چاہو تو جلد فیصلہ کر ڈالو اور چاہو تو تھوڑا سا توقف اور تاخیر سے کام لو اور میرے نزدیک ایسی صورت میں تاخیر ہی میں خیر اور بھلانی ہے والسلام“۔

قاضی شریع بیان کرتے ہیں میں ایک روز میں حضرت علیؓ کے ہمراہ کوفہ کے بازار سے گزر رہا تھا ہم لوگ ایک قصہ گو کے قریب سے گزرے تو حضرت علیؓ وہاں رک کر کھڑے ہو گئے اور اس قصہ گو سے مخاطب ہو کر بولے: ہم تم دنوں قریب العہد ہیں، میں تم سے ایک سوال کرتا ہوں اگر تم نے اس کا صحیح جواب دیا تو خیر درندہ میں تمہیں تادیب کروں گا، قصہ گو نے کہا یا امیر المؤمنین پوچھیے جو پوچھنا ہو، حضرت علیؓ نے اس سے دریافت کیا ایمان کس چیز سے قائم رہتا ہے اور کس چیز سے زائل ہو جاتا ہے، قصہ گو نے برجستہ جواب دیا ایمان کا قیام تقویٰ اور پرہیز گاری سے ہے اور اس کا زوال حرص ولائق میں ہے، حضرت علیؓ نے کہا صحیح ہے، اب جو کچھ تمہیں وعظ و نصیحت کرنا ہے شوق سے کرو۔ کہا جاتا ہے یہ وعظ اور قصہ خوان بزرگ نوف الباری تھے۔ ایک شخص نے قاضی شریع سے کہا تم دوسروں کے فضل و انعام کا توزیع کر کر تے ہو مگر اپنے آپ کو نظر انداز کر جاتے ہو، قاضی نے جواب کہا قسم خدا کی مجھے تمہاری نعمتوں پر رشتہ آتا ہے اس نے جواب دیا اس سے تمہیں تو کوئی فائدہ نہ پہنچے گا اور نہ مجھے نقصان۔

جریر نے شبیانی سے انہوں نے شعی سے روایت کیا کہ حضرت عمرؓ نے ایک شخص سے ایک گھوڑا اس شرط پر خریدا کہ وہ پہلے اس کو دیکھیں گے، چنانچہ انہوں نے گھوڑا خرید لیا اور اسے لے کر چل پڑے مگر وہ اسی اثنائیں ہلاک ہو گیا، انہوں نے گھوڑے کے مالک سے کہا اپنا گھوڑا اپس لؤ اس نے لینے سے انکار کیا اور کہا چلو قاضی سے اس کا فیصلہ کر لیں اور شریع کے پاس چلتے ہیں، حضرت عمرؓ نے کہا کون شریع؟ گھوڑے نے والے نے جواب دیا ”شریع عراقی“، چنانچہ قاضی شریع کے پاس پہنچے اور ماجرہ ابیان کیا گیا، شریع نے سارا واقعہ نکل کر حضرت عمرؓ سے کہا یا امیر المؤمنین اس کو گھوڑا یا یعنیہ و اپس کو دیجیے یا جس حالت میں خرید اتحا اس کو قبول

سچی۔ حضرت عمرؓ نے سن کر کہا: ”بے شک فیصلہ صحیح ہے، کوہہ چلو میں تمہیں وہاں عبده قضا پر مامور کرتا ہوں، کیونکہ آج مجھے تمہارے جو ہرہ پتہ پل کیا ہے۔“

ہشام بن محمد اکفمن کا بیان ہے کہ ان سے حسن بن القاسم کی اولاد میں ایک شخص نے بیان کیا کہ شریعت کا ایک بیٹا ایسا تھا جو اپنے پالتا تھا اور ان وہ سرے توں سے لڑاتا تھی تھا جنما پھر ایک روز اس نے قلم دوات اور کاغذ مہاگ کر اس کے اہلیق کو لکھا۔

**ترک الصلوة لا كليب يسعى بها طلب الهواش مع الفواش الرجس**  
”اس نے نماز چھوڑ دی ہے کتوں کے ریس کی خاطر وہ اپنے گمراہ و بدعادت دوستوں کے ہمراہ کتوں کو لڑاتا رہتا ہے،“

**فإذا أتاك فعفة بملامة وعظه من عظة الاديب الا كيس**  
”وہ جب تمہارے پاس آئے تو اس کو ملامت کرنا اور اس کو سمجھ دار اہلیق کے طریقہ پر فہاش کرنا،“

**فإذا هممت بضربة فبدرة فإذا ضربت بها تلانا فاجس**

”اگر اس کو ضرب لگانے کا ارادہ ہو تو تین کوڑے لگانا اور پھر قید کر دینا،“

**واعلم بانك ما اتيت لنفسه مع ماتجو عنى اعز الا نفس**

”دھیان رہے جو کچھ تم اس کی اصلاح کے لیے کر دے وہ ایک گونہ میرے لیے بھی بہتر ہوگا،“

قاضی شریعہ نے حضرت عمرؓ سے اور انہوں نے حضرت عائشہؓ سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ان سے کہا: ”اے عائشہ قرآن کی آیت ”ان الذين فوقوا دينهم و كانوا شيعا“ سے اصحاب بدعت، اصحاب اہوا اور اس امت کے گمراہ اصحاب مراد ہیں اور ہر گنہگار کے لیے توبہ ہے بجز اصحاب اہوا اور اصحاب بدعت کے، میں ان سے بری الذمہ ہوں اور وہ مجھ سے بری الذمہ ہیں۔“

اور ایسی ہی ضعیف و غریب روایت محمد بن مصطفیٰ نے بقیہ سے اور انہوں نے شعبہ وغیرہ سے اور انہوں نے شعی سے بیان کی ہے اور محمد بن کعب القرطبی نے حسن سے اور حسن نے شریعہ سے عمر بن الخطاب کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”عنقریب تمہاری چھان پہنک ہو گی حتیٰ کہ تم ان لوگوں میں بچ کچھ رہ جاؤ گے جنہوں نے نہ اپنے عہدوں کا پاس کیا اور نہ اپنی مانقوں کا لحاظ کیا،“۔

کسی نے پوچھا یا رسول اللہ ﷺ ہم کس زمرہ میں ہوں گے؟ فرمایا:

”تم لوگ معروفات پر عمل کرتے ہو اور مکرات سے بچتے ہو اور احد پکارتے ہو اور دعا کرتے ہو کہ اے رب ظالموں کے مقابلہ میں ہماری مدد کرو اور سرکشوں سے بھیں بچا،“۔

حسن بن سفیان نے تیجی بن ایوب سے انہوں نے عبد الجبار بن وہب سے انہوں نے عبد اللہ السلمی سے اور انہوں نے شریعہ سے روایت کیا ہے کہ مجھ سے بدربی صحابہ نے جن میں عمر بن الخطاب بھی شامل تھا۔ ان کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”جو نہ جوان دیا تو اس اور احمد علیب کو حیمت دیتا ہے اور اپنی جو ان اللہ کی اطاعت میں بھر کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کو بختم صدیقوں کا اجر عنایت کرے گا۔“

اور پھر آپ سے فرمائے: اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:  
”اے میری خاطر اپنی خواہشات کو جھوٹنے والے نوجوان اور نیری خاطر اپنی جوانی کو خراب کر لینے والے تو یہ رے نزدیک میرے بعض ملائکہ کی طرح ہے۔“

اور یہ حدیث غریب ہے۔

اور ابواد بنے کہا ہے کہ ہم سے صدقہ بن موئی نے ابو عمران الجوفی نے قیس بن زید کے حوالہ سے اور قیس بن زید نے مصریوں کے قاضی شریح سے عبد الرحمن بن ابی بکر الصدیق کے حوالہ سے یہ روایت پیان کی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:  
”اللہ تعالیٰ قیامت کے دن صاحب دین کو پکار کر کہے گا اے ابن آدم تو نے کیوں لوگوں کے حقوق مارے اور کس چیز میں ان کے اموال ضائع کئے، جواب میں بندہ کہے گا اے رب میں نے جان بوجھ کر ضائع نہیں کیے یہ مصیبت مجھ پر مال ڈوئے یا جل جانے کے باعث آپڑی تھی،“۔

اس پر اللہ تعالیٰ فرمائے گا: ”آج میں تیری طرف سے دکالت یا تھا کا حق دار ہوں۔“

چنانچہ اس کی نیکیاں اس کی برائیوں پر غالب آ جائیں گی اور اس کو جنت میں داخلہ کا حکمل جائے گا۔ ایک دوسری روایت کے مطابق جس کو یزید بن بارون نے صدقہ سے روایت کیا ہے یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کوئی چیز طلب کرے گا اور اس کو ان کے میزان میں رکھے گا جس سے اس کا وزن بڑھ جائے۔ واللہ سبحانہ و تعالیٰ اعلم۔

### عبداللہ بن الاشعري

عبداللہ بن الاشعري فلسطینی مہمان تھے، صحابہ کی ایک جماعت سے انہوں نے احادیث روایت کی ہیں ان کے متعلق یہ بھی کہا جاتا ہے کہ ان کو رسول اللہ ﷺ کی صحبت کا شرف بھی حاصل تھا، ان کو حضرت عمر بن خطاب نے شام کی طرف بھج دیا تھا تاکہ وہاں کے لوگوں کو فنقہ کی تعلیم دے سکیں، یہ صالحین اور متلقی لوگوں میں تھے۔

### جنادہ بن امیہ الازدی

یہ بزرگ مصر کی فتح کے وقت موجود تھے اور امیر معاویہ کی طرف سے بحری جنگ میں بھی بحیثیت امیر اشکر انہوں نے قیادت کی تھی یہ شجاعانہ کارناموں اور سخاوت کے لیے بھی مشہور تھے ان کا شام میں تقریباً اسی برس کی عمر میں انتقال ہوا۔

### العلاء بن زیاد البصری

علاء بن زیاد بصرہ کے صالحین میں شمار ہوتے تھے ان میں خوف خدا اور تقویٰ بہت تھا، اپنے گھر ہی میں زیادہ تراپنا وقت تباہی میں گزارتے تھے، اور بہت کم لوگوں سے ملتے تھے، اور ہر وقت روٹے رہتے تھے، حتیٰ کہ زیادہ رونے کے باعث بالآخر

ان سچے سو گنے تھے ان کے فضاں میں وہنا تھا۔ ہیں ان کا انتقال بھی دیکھے ہوں۔ ایک غیارہ یہ ہے کہ مدد بن زیاد کی رفتار اور اُنہیں اس وقت سے بہت اضافہ ہو گیا تھا جب شام کے ایک شخص نے خواب میں ان کو اہل جنت میں دیکھا تھا، جس کے بعد اس شخص سے علاء بن زیادہ نے تھا تھا اے میرے بھائی تم نے میری بابت جو کچھ خواب میں، یکھا اللہ تم کو اسی جزاے خیر دے، لیکن تمہارے خواب نے میری تواب یہ حالت کر دی ہے کہ مجھے رات کو جیجن اور نہ دن کو آرام چتا چاہے اس کے بعد سے ان کی یہ حالت ہو گئی تھی کہ انہوں نے کھاتا پینا بھی چھوڑ دیا تھا، جس کے باعث قریب المرگ ہو گئے تھے اور ہر وقت بلا نامہ نماز ہی میں مصروف و مشغول رہتے تھے حتیٰ کہ ایک دن ان کا بھائی حسن بصری کے پاس آیا اور کہنے لگا کہ میرے بھائی کی توجہ بلوہ تو بلا نامہ دروزے رکھتے جا رہے ہیں نہ کھاتے ہیں اور نہ سوتے ہیں اور شب و روز رو تے رہتے ہیں۔ بعض لوگوں نے ان کو خواب میں اہل جنت میں سے پایا ہے۔ حسن بصری علاء بن زیاد کے دروازہ پر پہنچے۔ دروازہ کھنکھٹایا لیکن انہوں نے دروازہ نہیں کھولا۔ آپ نے کہا دروازہ کھولو میں حسن ہوں، جب علاء نے حسن بصری کی آواز نی تو دروازہ کھول دیا، اس پر حسن نے ان کو مخاطب کرتے ہوئے کہا اسے میرے جنتی بھائی جنت کیا شے ہے، مومن کے لیے مومن تو خدا کے نزدیک جنت سے بھی بہتر ہے، تم اپنے نفس کو بلاک کیے جا رہے ہو وہ ان کے پاس مقیم رہے حتیٰ کہ علاء بن زیاد نے کچھ کھانا پینا شروع کیا اور جس افراط میں بتلتا تھا اس میں بھی کی کر دی۔ این ابی الدنیا کی ان کے متعلق یہ روایت ہے کہ ایک شخص ان کے پاس آیا جس نے ان کی پیشانی کے بال پکڑ کر کہا اے غلام کھڑا ہو اور اللہ کو یاد کر اللہ تھے یاد کرتا ہے۔ ابھی ان کی پیشانی کے بال اس شخص کے ہاتھ میں ہی تھے کہ ان کی روح نفس عصری سے پرواز کر گئی بعض روایات کے مطابق جیسا کہ بعض لوگوں نے خواب میں دیکھا ان کے یومیہ اعمال صالح کی تعداد بہت سی مخلوق کے اعمال سے زیادہ ہوتی تھی۔ علاء بن زیاد اپنی زندگی میں کہا کرتے تھے کہ:

”هم ایسی قوم ہیں جس نے اپنے آپ کو دوزخ کے قابل بنالیا ہے اب اللہ ہی اپنے فضل سے ہمیں عذاب نار سے نکالے گا تو نکلیں گے۔“

ایک دن انہوں نے کہا کہ ایک شخص اپنے عمال کا دکھا دکھا کر تھا، وہ اپنے کپڑے سمیٹ کر بڑی زور دار آواز میں قرأت کرتا تھا اور جس شخص کے پاس سے گزرتا تھا اس کو گالیاں دیتا تھا، اور برآ بھلا کہتا تھا لیکن اللہ نے اس کو اخلاص و یقین کی دولت سے نوازا تو اس نے اپنی آواز بھی پست کر لی اور اپنی بہت کچھ اصلاح کر لی اور اب اس کا یہ حال ہو گیا ہے کہ جس شخص کے قریب سے گزرتا تھا اس کے لیے دعائے خیر کرتا تھا۔

### سراقہ بن مرداد الساذری

بڑے خود رائے اور خود پسند شاعر تھا، اس نے ماجن بن یوسف کی بھوکھی تو اس نے شام کی طرف اس کو جلاوطن کر دیا جہاں جا کر وہ مر گیا۔

### التابقۃ الجعدی

شاعر تھا، اس کا پورا نام الساذر بن زید الکندی کا تھا، ۲۷۷ میں اس کا بھی انتقال ہوا، اور اسی سال سفیان بن سلمہ الاسدی، معاویہ بن قرقۃ البصری اور زر بن حبیش نے بھی انتقال کیا۔

## ۹۔ چھے کا آغاز

### اور اس میں پیش آمدہ واقعات

وچھے میں شام میں طاعون کی ہلاکت آفرینیوں نے موت کا بازار گرم کر دیا تھا اور اس بیماری سے بچے کچھ لوگ اس قدر کمزور و لاغر ہو گئے کہ اہل شام میں لڑنے کی بھی سخت نہ رہی تھی جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ رومیوں نے اٹا کیہ کو جب اپنا ہدف بنایا تو وہاں کے باشندوں میں جنگ کرنے کی ہمت و طاقت نہ رہی تھی۔ اسی سال عبد اللہ بن بکرہ نے ترک کے بادشاہ تمیل سے جنگ کی اور اس کے ملک کو روندو لا جس کے باعث مجبور ہو کر عبد اللہ سے سالانہ جزیہ دینے پرصلح کر لی، اسی سال عبد الملک بن مروان کے ہاتھوں الحارث بن سعید الحنفی الکذاب کا قتل بھی ہوا۔ یہ شخص حارث بن عبدالرحمن بن سعید الدمشقی بھی کھلا تھا اور الحکم بن مروان کا غلام تھا، یہ شخص دراصل جولہ کا رہنے والا جو دمشق میں آ کر بس گیا تھا اور وہیں اپنی عبادت و زہد اور تقویٰ کا ذھونگ رچا کر لوگوں کو اپنی طرف مائل کرنے کی کوشش کرتا تھا، یہ شخص نہایت بد عقیدہ تھا اور قرآنی آیات و احکام کا منکر تھا، اور صالحین کے گروہ سے نکل کر شیطان کے گروہ میں داخل ہو گیا تھا، اور اسی طرح اپنی دنیا دین اس نے خراب کر لی تھی۔

ابو بکر بن ابی خیثہ کا بیان ہے کہ حارث کذاب دمشق کا رہنے والا تھا اور ابو الجلاس کا غلام تھا۔ اس کا باپ جولہ میں رہتا تھا لیکن اس پر شیطان سوار ہو گیا، اگرچہ اس سے قل بداعبد و زاہد سمجھا جاتا تھا اور جب یہ اپنا شہر اعبا پہن کر بیٹھتا تھا تو اہل مجلس کی نظر میں بڑا باوقار عابد اور متغیر فراہم کھاتا تھا اور جب خدا کی حد بیان کرتا اور ذکر و فکر میں مشغول ہوتا تھا تو بڑے بڑے اہل علم اور ثقة لوگ اس کے گن گانے لگتے تھے۔ اس نے ایک مرتبہ اپنے باپ کو جولہ لکھا ”جلدی میرے پاس آ جاؤ میں نے خواب میں ایسی چیزیں دیکھی ہیں جن سے مجھے اندر شہر ہوتا ہے کہ یہ سب کچھ شیطان کے کرتوں ہیں لیکن باپ نے سن کر اس کی گمراہی میں مزید اضافہ کر دیا اور اسے لکھا ”اے میرے بیٹے جو کچھ میں نے تمہیں نصیحت کی ہے اس پر فوراً عمل کرو کیونکہ اللہ تعالیٰ کہتا ہے کہ کیا میں تمہیں اس سے آگاہ نہ کر دوں کہ ”شیطان کن لوگوں پر نازل ہوتے ہیں وہ ہر جھوٹے بہتان تراش گناہگار پر نازل ہوتے ہیں“ اور چونکہ تم جھوٹے اور گنہوار نہیں ہو اس لیے جو کچھ میں نے تم کو حکم دیا ہے وہ کر گز رو۔

حارث کذاب کا قاعدہ تھا کہ وہ اہل مسجد میں سے ہر ایک کے پاس فرد افراد آجائے کر ملاقات کرتا اور اپنی بات ان کو سنا تا اور ان سے عہد و بیان لیتا تھا، اگر وہ اس کی بات حق سمجھتے ہیں تو اس پر عمل کریں ورنہ اس پر پردہ ڈالے رکھیں اور اس کو خیثہ رکھیں یہ شخص لوگوں کو عجیب عجیب کرامات بھی دکھاتا تھا۔ وہ مسجد میں سنگ مرمر کے پاس ایک ٹکڑے کے پاس کھڑے ہو کر اس کو اس طرح

ہاتھ سے بجا تا تھا کہ گویا اس میں سے تسبیح و تبلیل کی آوازیں نکل رہی ہیں، یہ لوگ اس حیرت و استحقاب میں پڑ جاتے تھے اور ایک سورج میں برپا ہو جاتا تھا۔

ابوالعباس بن تیم یہ جیسے بزرگ شیخ کو لوگوں نے یہ کہتے ہوئے تھے کہ یہ شخص زندگی میں دار، بے دین ہے، اسی خیال سے ایک روایت میں بیان کیا ہے کہ حارث لوگوں کو موسم سرما کے پھل آدمیوں میں اور زمستان کے چال موسم سرما میں الحلا تا تھا اور لوگوں سے کہتا تھا باہر نکل آئو میں تمہیں فرشتے دکھاتا ہوں اور یہ کہہ کر ان کو براقت کی خانقاہ میں لے جاتا تھا اور وہاں گھوڑوں پر سورا آدمیوں کو نظر آتے تھے، اس کی اس حرکت اور شعبدہ بازی کو دیکھنے کے لیے ایک انبوہ کشیدج ہو جاتا، غرض کہ اس کی اس بات کا چرچا مسجد میں پھیل گیا اور لوگ اس کے گرد جمع ہو گئے، شدہ شدہ یہ خبر جب قاسم بن مخراہ کو بھی پہنچی تو حارث نے اس پر بھی اپنا جادو چلایا اور اس سے کہا اور عہد لیا کہ اگر وہ اس کی بات کا یقین کرتا ہے اور نتیجہ اس کو قبول کر لیتا ہے تو تھیک ہے اور اگر یقین کرتا ہے تو اس راز کو راز ہی رہنے دے اور پرده فاش نہ کرے اور پھر اس سے اس نے کہا کہ میں نبی ہوں، یہ سن کر قاسم نے کہا اور خدا کے دشمن تو جھوٹا ہے تو نبی ہرگز نہیں ہے، اور ایک روایت کے مطابق یہ کہا کہ رسول اللہ ﷺ کی ایک حدیث کی رو سے ان دجالوں میں سے ایک دجال ہے جن کے بارے میں رسول اللہ ﷺ نے ہم کو خبر دی ہے اور حدیث یہ ہے کہ اس وقت تک قیامت قائم نہ ہوگی جب تک تمیں ایسے دجال پیدا نہ ہو لیں جو نبوت کے دعویدار ہوں گے، اور تو بھی انہی میں سے ایک ہے تھے سے کوئی عہد و پیمان نہیں کیا جا سکتا۔ اور پھر قاسم وہاں سے اٹھ کھڑے ہوئے اور ابو ادریس کے پاس پہنچ چوہ مشک کے قاضی تھے اور ان کو حارث کے متعلق تمام باتیں بتائیں ابوبادریس نے کہا ہم اسے اچھی طرح جانتے ہیں، اور پھر ادریس نے عبد الملک کو حارث کی بابت سب کچھ بتایا۔

اور ایک روایت کے مطابق کھول اور عبد اللہ بن ابی زائدہ حارث کے پاس آئے تو اس نے ان دونوں کو بھی اپنی نبوت کی دعوت دی لیکن ان دونوں نے اس کی دعوت کو مسترد کر دی اور اس کو جھوٹا قرار دے کر اس کی نبوت کی ختنی سے تردید کی اور پھر انہوں نے عبد الملک کو اس واقعہ سے مطلع کیا؛ جس پر عبد الملک نے حارث کی طلبی کے احکام جاری کر دیئے، جس کو سن کر حارث چھپ گیا اور اپنے گھر بیت المقدس کی طرف چل پڑا۔ لیکن عبد الملک بھی اس کے حالات سے برابر واقفیت حاصل کرتا رہا یہاں تک کہ وہ اس کے پیچھے نصیر یہ پہنچا جیاں اس کے دربار میں ایک شخص اہل نصریہ کا آیا جو حارث کے پاس بھی آتا جاتا رہتا تھا اس نے حارث کی جانے رہائش اور دیگر حالات سے عبد الملک کو آگاہ کیا اور اس نے عبد الملک کی ترکی سپاہیوں کی ایک نفری اپنے ساتھ لے جانے اور حارث کا محاصرہ کرنے کی درخواست کی، عبد الملک نے اس کی درخواست قبول کر کے کچھ ترک سپاہی اس کے ساتھ کر دیئے اور بیت المقدس کے نائب کو بھی حکم دیا کہ وہ بھی اس شخص کی مدد کرے اور اس کی ماتحتی میں رہ کر ہر طرح کا تعاقون کرے چنانچہ اس شخص نے حکم دیا کہ زیادہ شعیس اکٹھی کی جائیں اور ہر سپاہی کے ہاتھ میں ایک ایک شیخ دے دی جائے تاکہ حارث کے مکان تک کا سارا راستہ روشن رہے اور تاریکی کی وجہ سے کسی کام میں رکاوٹ نہ ہوگا۔

اس کے بعد مذکورہ شخص بنفس نفس حارث کے گھر میں داخل ہوا اور اس کے دروازہ پر کھڑے ہو کر حاجب و دربان سے کہا

اپنے نبی سے میرے داخلہ کی اجازت طلب کرہا دربان نے جواب دیا صبح تک کسی کو داخلہ کی اجازت نہیں مل سکتی۔ اس پر نصیری نے پیغام کر کھالو گو! اپنی شمعیں خوب روتیں اکٹھا لو گوں نے اپنی شمعیں پوری طرح روتیں کر لیں جس سے دن کا ماں بندھ گیا، پونکہ نصیری نے حارث کا عقاب قریب کر رکھا تھا، حارث یہ ایکچھ کر بلکہ سرگ میں ہس گیا۔ اس محورت مالی کو ایکچھ کر حارث کے ہوا ریوں نے کہا ہے افسوس کی بات ہے اللہ کے نبی تک یہ لوگ پہنچنے کی کوشش کر رہے ہیں وہ تو آسمان کی طرف اٹھائیے گئے ہیں، اس پر نصیری نے اپنا ہاتھ سرگ میں داخل کر دیا اور اسکے باتحفہ میں حارث کا کپڑا آگیا اس نے اس کو کپڑے ہی سے بکڑا بابر ہٹھیخ نکالا اور پھر ترک سپاہیوں سے کہا اس کو پکڑ کر قید کرلو۔ کہا جاتا ہے ہٹھڑیاں کئی مرتبہ اس نے باتحفہ سے نکالنے کی کوشش کی اور اس کی گردان میں جو طوق ڈالا گیا تھا وہ بھی کئی مرتبہ اس کی گردان سے کھکھ کر نیچے آ گیا اور آخر کار اس نے زور زور سے قرآن پاک کی یہ آیت پڑھنا شروع کی، تم کہہ دو اگر میں گراہ ہوں تو اس گمراہی کا دبال مجھ پر ہی پڑے گا، اور اگر میں راہ یا بہوں تو اپنے رب کی وحی کی وجہ سے وہ قریب ہے سننے والا ہے، اور اسکے بعد ترک سپاہیوں کو مخاطب کر کے اس نے کہا اور قرآن پاک کی یہ آیت پڑھی "کیا تم ایسے آدمی کو قتل کرے ہو جو کہتا ہے میر ارب اللہ ہے"۔ اس پر سپاہیوں نے اپنی زبان اور لغت میں جواب دیا "بذاہما راقر آن ہے تم اپنا قرآن لاو"؛ جب سپاہی اس کو لے کر عبد الملک کے پاس پہنچنے تو اس نے اس کو حملکی کے ساتھ باندھ دینے کا حکم دیا اور ایک آدمی کو حکم دیا کہ اس کو چھوٹے نیزے کے ساتھ کیفر کردار کو پہنچانے اس نے نیزہ اس کی پسلی میں مارا۔ بعض روایت کے مطابق عبد الملک نے پہلے حارث کو قید رکھا اور اہل فقد کو حکم دیا کہ اس کو راہ راست پرلانے کے لیے پہلے وعظ و نصیحت سے کام لیں اور اس کے سر پر جو شیطان سوار ہے اس کو دور کرنے کی کوشش کریں، لیکن جب اس پر بھی وہ بازنہ آیا اور انکار بھی کرتا رہا تو اس کو چھانی دے دی گئی۔ غرض کہ عدو انصاف کے تمام تقاضے پورے کر کے اس کو کیفر کردار تک پہنچادیا گیا۔

ولید بن مسلم نے ابن جابر کے حوالہ سے علاء بن زیاد العدوی کے متعلق بتایا ہے کہ اس نے عبد الملک کے اس مستحسن فعل کو رشک کی نظر میں سے دیکھا کہ اس نے حارث جیسے جھوٹے نبی کو کیفر کردار کو پہنچایا اور رسول اللہ ﷺ کے اس قول پر علم کر دکھایا کہ: "قیامت اس وقت تک قائم نہ ہوگی جب تک میں دجال پیدا نہ ہوں گے اور ان میں سے ہر ایک اپنے آپ کو نبی کہے گا جو کوئی ایسا کہے اس کو قتل کر دینا اور جو کوئی ایسے شخص کو قتل کرے گا وہ جنت میں جائے گا"۔

ولید بن مسلم کا بیان ہے کہ مجھے یہ اطلاع ملی ہے کہ خالد بن یزید بن معاویہ نے عبد الملک سے کہا تھا اگر میں تمہارے پاس موجود ہوتا تو تمہیں حارث کے مروانے کا حکم نہ دیتا، عبد الملک نے کہا کیوں اس پر خالد بن یزید نے کہا وہ نفیانی طور پر اپنے طریقہ کار پر عمل کر رہا تھا اگر تم اس کو مزید کچھ کرنے دیتے اور مہلت مزید دے دیتے تو وہ اپنے مذہب اور طریق سے خود دست بردار ہو جاتا اور تمہیں اس کو مروا نے کی ضرورت ہی پیش نہ آتی۔

وَحَدَّهُ هی میں عبید اللہ بن ابی بکرہ کی ملک الترک الاعظم ریتمل سے معرکہ آ رائی ہوئی، جو کبھی مسلمانوں سے صلح کر لیتا تھا اور کبھی تمروں کی پآ مادہ ہو جاتا تھا، چنانچہ حاجج نے ابن ابی بکرہ کو حکم دیا کہ جو کچھ مسلمان تم اپنے ساتھ لے جاسکتے ہو اپنے ساتھ لے کر اس پر حملہ آ وہ ہو جاؤ اس کی تعلیم بندیوں کو منہدم کر دو اور اس کے علاقہ میں جنگ کر کے اس کی سر زمین اس پر تنگ کر دو اس

حکم کے ملتے ہی عبد اللہ نے نصرف بہت سا شکر جمع کیا بلکہ اہلیان بصرہ و کوفہ میں سے بھی بہت سے لوگوں کو لے کر مدینہ جنگ کی طرف روانہ ہوا اور تمیل ملک اتر کی فوجوں سے جا بھڑا اور اس کا تیار پانچ گز الا۔ اس کے بعد ابن ابی بکرہ اور اس کے شکری شہروں میں بطور جاسوس گئے اور ان کے بہت سے شہروں، قلعوں اور سیتوں پر قبضہ کرایا اور بہت کم صباہ کرڑا، تمیل یہ ماجرا دیکھ کر اتنے پاؤں لوٹا تھا ابن ابی بکرہ بھی اس کا پیچھا کرتا رہا اور تمیل کے مدینہ عظیٰ تک اس کا تعاقب کرتا چلا گیا، شہر کے باشندے اس تعاقب سے بہت خوف زدہ ہو گئے لیکن تمیل نے پیچھے بہت کر مسلمانوں کا ایک مقام پر محاصرہ کر لیا اور ان کے باہر نکلنے کے راستے اس قدر تنگ کر دیئے کہ مسلمانوں کو خود اپنی ہلاکت کا سخت خطرہ لاحق ہو گیا۔ یہ دیکھ کر ابن ابی بکرہ نے تمیل سے صلح و مصالحت کی طرح ڈالی، چنانچہ تمیل اس امر پر تیار ہو گیا کہ وہ سات لاکھ دینار سالانہ مسلمانوں کو دیتا رہے گا، اور مسلمانوں کو راہداری اور آمدورفت کی تمام سہوتیں بھی مہیا کرے گا، چنانچہ اس کام کے لیے شریع بن ہانی کا بطور سفیر تقرر ہوا جو ایک مقتدر صحابی تھے اور اصحاب علم میں شمار ہوتے تھے لیکن مسلمان اس مصالحت پر راضی نہ ہوئے اور جدال و قتال پر تیار ہو گئے جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ترکوں کے ہاتھوں اس معرکہ آرائی میں بہت سے مسلمان مار گئے اور شریع بن ہانی مندرجہ ذیل رجزیہ اشعار پڑھتے رہ گئے۔

اصبحت ذات اقصیٰ الکبراء      قد عشت بین المشرکین اعصراء

”میں نہایت مخاطب و مغموم ہوں میں مشرکوں کے درمیان ایک عرصہ تک رہ چکا ہوں“

ثم ادرکت النبی المنشدا      وبده صدیقه و عمراء

”اس کے بعد مجھے اپنے نبی مسیح کی صحبت نصیب ہوئی اور اس کے بعد ابو بکر صدیق اور عمر بن خطاب کا دور دیکھ

و يوم مهران ويوم تسترا      والجمع فى صفينهم والنهراء

”مہران اور تستر کے موقعوں پر بھی موجود تھا اور صفين اور نہروان کے مرے کے بھی دیکھئے“

هیهات ما اطول هذا عمراء

افسوس ہے اس طویل عمر پر!

اس کے بعد امام ہانی نہایت بے گذری سے لڑے اور شہید ہو گئے اور ان کے ساتھ ان کے ساتھوں کے بہت سے ساتھی بھی اس اڑائی میں کام آگئے، بعد ازاں جو لوگ بھی تمیل کی اس خونی سرز میں سے نکل سکے وہاں سے نکل آئے اور عبد اللہ بن ابی بکرہ بھی معاپنے تھوڑے تھوڑے ساتھیوں کے وہاں سے نکتے میں کامیاب ہو گئے، یہ اطلاع حاجج کو بھی ملی اور جو کچھ وہ انتظام کر سکتا تھا وہ کر کے اس نے عبد الملک کو اس کی پوری پوری رپورٹ بھیجی اور ساتھ ہی عبد الملک کو تمیل کے ملک میں عظیم فرس سمجھنے کے لیے بھی لکھا جس کی تائید عبد الملک نے بھی کی اور مسلمانوں کو جو عظیم نقصان پہنچا تھا اس کا تمیل سے انتقام لینے کے لیے حاجج کی بھرپور حمایت کی جب یہ خط حاجج کو ملا جو عبد الملک کی جانب سے حاجج کو لکھا گیا تھا تو اس نے ایک لشکر عظیم تمیل کے مقابلہ کے لیے تیار کیا، جس کی تفصیل الگے سال کے واقعات میں لکھی جائے گی۔

بیان کیا جاتا ہے اس جنگ میں اہم ہانی سمیت تقریباً تیس ہزار مسلمان شہید ہوئے اس کے علاوہ بہت سے لوگ بھوک

سے بھی مر گے۔ اس جنگ میں مسلمانوں یہ سخت مظالم بھی کئے گئے تھے، اور ان سے فی کس ایک دینار تا ان جنگ بھی لیا گیا تھا، مسلمانوں نے ان جنگ میں بہت سے ترکوں کو بھی مار دلا تھا۔ کہا جاتا ہے اس سال قاضی شریح نے عہدہ تشاء میں آئندی دے دیا تھا، اس کے نتیجے اس نے قبول کر کے ان کی جنگ ایزو بر دو دن اپنی نبوت اللہ عزیز کا آئندہ امر یاد کیا تھا، قاضی شریح کی وाई نیات کا مختصہ حال گزر دشیہ سال کے واقعات میں بیان کیا جا پکا ہے۔

وائدی، ابو المعشر اور دیگر اہل سیرے لکھا ہے کہ اس سال مدینہ منورہ کے گورنمنٹ بیان بن عثمان نے لوگوں کو حج کرایا تھا اور اس سال قطری بن الجباءۃ اتممی، ابو نعامہ خارجی کو بھی قتل کر دیا گیا تھا، یہ شخص نامور شجاع اور بہادر تھا، مشہور ہے کہ اس کے ساتھی اس کو تقریباً بیس سال تک خلیفہ کہتے اور سمجھتے رہے اور اس کی بہادری و شجاعت کے کارنا میں اس وقت زبان زد خاص و عام تھے جب یہ مہلہ بن اپنی صفرہ کے مقابلہ میں جو حجاج کی طرف سے امیر لشکر بنا کر بھیجا گیا تھا، اپنی جوانمردی اور بہادری کے جو ہر دکھار ہاتھا، اس کے شجاعانہ کارنا میں اس کے مقابلہ میں اس کے خروج نیز بہت سے قلعوں وغیرہ پر اس کے قبضہ کی کہانیوں کا حال ہم نے کسی دوسری جگہ تفصیل سے لکھا ہے، اس کے مقابلہ میں حجاج نے کئی بار کشہر فوجیں بھی بھیجیں جن کو اس نے بھیشہ شکست سے دوچار کیا۔ بیان کیا جاتا ہے کہ ایک مرتبہ ایک شخص اچانک اجنی طور پر اس کے سامنے نمودار ہوا جس کے ہاتھ میں لو ہے کا گرز تھا اور جو ایک سرکش و منہ زور گھوڑے پر سوار تھا جب یہ شخص قطری کے قرب آیا تو قطری نے اپنا چہرہ کھول دیا اس شخص نے قطری کو پیچاں لیا اور وہاں سے بھاگنے لگا، قطری نے کہا بھاگ کر کہاں جاتے ہو؟ تمہیں بھاگتے ہوئے شرم نہیں آتی، آڈ کچھ نیزہ بازی اور شمشیر زدنی کا مظاہرہ ہو جائے اس شخص نے کہا کوئی انسان تھجھیے انسان سے بھاگنے میں نہیں شرما تا ہے، بہر حال بالا خرق قطری کا میدان جنگ میں الابرد لکھی سے آمنا سمنا ہوا اور طبرستان کے میدان میں فریقین میں لڑائی ہوئی، اتفاقاً قطری گھوڑے سے لڑکھڑا کر قریب ہی زمین پر آ رہا تو یہ سب لوگ اس پر ایک دم بھپٹ پڑے اور اس کو قتل کر کے اس کا سرجان کے پاس بھیج دیا۔

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ قطری کو جس شخص نے ٹھکانے لگایا اس کا نام سودہ بن الحرا الداری تھا۔ قطری بن الجباءۃ اپنی شجاعت و بصلت کے ساتھ خطباء عرب میں سے تھا، اس کی بلا غلت و فصاحت کے چیزے زبان زد خاص و عام تھے وہ جو دوت کلام اور اشعار کی پاکیزگی و سلامت کے لیے بہت مشہور تھا جو کوئی اس کا کلام سنتا تھا وہ لطف اٹھاتا تھا وہ اکثر اپنے شجاعانہ کارنا میں کا تذکرہ اپنے اشعار میں بھی کرتا تھا جن کا صاحب حماسہ نے بھی ذکر کیا ہے اور این خلکان نے بھی اس کی تحسین کی ہے مندرجہ ذیل اشعار اس کے بصیرت افروز خیالات کی عکاسی ہوتی ہے۔

اقول لها طارت شعاعا من الابطال ويحك لن تراعي

”جب زندگی بہادروں کے جسم سے نکل کر ہوا ہو گئی تو میں نے اس سے کہا افسوس کہ تھے بچایا نہ جاسکا“

فانك لوطليت بقاء يوم على الاجل الذي لک لم تطاعى

”اگر تو ایک دن کی مہلت بھی موت کے مقابلہ میں طلب کرتی تو وہ تھے نہ ملتی“

فَصَبْرًا فِي مَجَالِ الْمَوْتِ صَبْرًا      فَمَا نَيْلَ الْخَلُودِ بِمُمْسِطَاعِي

”بس موت کے میدان میں سبر ہی بہتر ہے کیونکہ یہاں دیگر قیام نہیں۔“

وَلَا تُوبُ الْحَيَاةَ بِتُوبَ عَزَّ      فِي طَوْرِي عَنِ الْحَيَاةِ أَطْعَنَ الْمِرَاحِي

”زندگی کا لباس قابل ختنہیں اسے کوئی بھی کمی نہ ہے، اگر شخص پیٹھ پرستا ہے،“

سَبِيلِ الْمَوْتِ غَايَةَ كُلِّ حَيٍّ      وَدَاعِيهَ لَا هَلَ الْأَرْضَ دَاعِيَ

”ہر ذی نفس کو موت کا مزہ چکھنا ہے اس کا لبدخاکی کو چھوڑ کر جانے والا اہل دنیا کو یہی پیغام دیتا ہے

فَمَنْ لَا يَغْتَبِطْ بِسَآمَ وَيَصْرَمْ      وَتَسْلِيمَهُ الْمَنْوَنَ إِلَى الْانْقَطَاعِي

”جو شخص کی زندگی قابل رشک نہ ہو وہ تحک کر بوڑھا ہو جاتا ہے اور موت اس کو زیرہ ریزہ کر دیتی ہے۔“

وَمَا لِلْمُرِءِ خَيْرٌ فِي حَيَاةٍ      اِذَا مَا عَدَ مِنْ سَقْطِ الْمَتَاعِي

”اس آدمی کی زندگی میں کوئی خیر نہیں جس کا شمارنا کارہ اور کھوٹی پونچی میں ہوتا ہے۔“

وَكَيْهُ مِنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي بَكْرٍ كَأَنْتَقَالْ هَوَاجُوا سَلَامِي لِشَكْرِ كَأَمِيرٍ وَسَرَادَتْهَ كَأَرْجَنْهُوْنْ نَمَلَ الْتَّرْكِ رَتِيلَ كَمَلَ مِنْ  
گھس کر جنگ کی تھی اور جیسا کہ ہم گزشتہ سطور میں بیان کرچکے ہیں، اسلامی لشکر کے بہت سے جانباز محدثین بن ہافی کے مارے  
گئے تھے، ایک مرتبہ عبید اللہ بن ابی بکرہ حاجج کے پاس آیا اس وقت وہ اپنے ہاتھ میں انگوٹھی پہنے ہوئے تھا، حاجج نے اس سے  
دریافت کیا کہ اس انگوٹھی پر تو نے کتنی رقم خرچ کی؟ اس نے جواباً کہا چالیس لاکھ دینا، حاجج نے پھر پوچھا، وہ رقم کہاں صرف کی؟  
اس نے کہا بھلائی کے کاموں میں، معموم لوگوں کے رنج و غم دور کرنے میں، صناعوں اور کارگروں کے مکانات میں اور شریف  
عورتوں کے نکاح کرانے میں۔

بیان کیا جاتا ہے کہ ایک مرتبہ عبید اللہ کو پیاس لگی ایک عورت اس کے پاس ٹھنڈے پانی کا کوزہ پھر کر لائی، اس نے اس  
عورت کو نیس ہزار دینار دیئے۔ کہا جاتا ہے کہ ایک مرتبہ ایک نابالغ لڑکا اور ایک نابالغ لڑکی عبید اللہ کی خدمت میں بطور تھفہ پیش کی  
گئی، اس وقت تو اپنے درباریوں اور مصاحبوں میں بیٹھا ہوا تھا، لہذا اس نے اپنے کسی مصاحب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا کہ  
یہ دونوں تمہارے لیے ہیں اور پھر تھوڑی دیر یو پھنے کے بعد کہا، بلاشبہ بعض مصاحبوں کو بعض پر ترجیح دینا ایک طرح کا بڑا بخل ہے اور  
بڑی کمیگی و دناءت ہے اور پھر غلام سے مخاطب ہو کر کہا، میرے مصاحبوں اور ہم نشینوں میں سے ہر ایک کو ایک وصف اور وصفہ یعنی  
غلام اور لوٹڑی دے دی جائے جب یہ غلام اور لوٹڑیاں شمار کی گئیں تو ان کی تعداد اسی تھی۔

عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي بَكْرٍ كَأَنْتَقَالْ بَسْتَ مِنْ أَوْلَعِضَ كَزَنْدِيْكَ فَرُونْخَ مِنْ ہَوَا۔ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالصَّوَابِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ۔



## ۸۰۔ بھرگی

۱۷۔ سال مارچ میں ۱۲:۰۰ سنت سیا ب آیا، وہ جنیوہ بہادر لے گیا، حاج نے بھی آمد سے اپنے سامان وغیرہ شہر سے منتقل کر کے باہر پہنچا دیا، مردوں اور سورتوں کو سیا ب کی تباہ کاریوں سے پچا شکل ہو گیا، سیا بی پانی تک پہنچ گیا اور بہت نتوق ڈوب گئی۔ کہا جاتا ہے کہ پانی کی سطح اتنی بلند ہو گئی تھی کہ خانہ کعبہ کے ڈوبنے کا اندیشہ ہو گیا تھا والذالم۔

ابن جریر نے واقعی کے متعلق بتایا ہے کہ اس نے بتایا کہ اس سال بصرہ میں طاعون بھی پھیلا تھا لیکن جیسا کہ ہم گز شدہ سطور میں بیان کرچکے ہیں یہ بھی مشہور تھا کہ یہ طاعون ۲۹۔۰۳۔۷۶ میں پھیلا تھا ۲۹۔۰۳۔۷۶ میں مہلب بن ابی صفرہ نہر عبور کر کے مکش میں دو سال تبلیل کے پہنچائے ہوئے نقصانات کا ازالہ صبر واستقلال سے کرتا رہا اور یہاں رہ کر ترکوں سے بہت سے معاملات کو ہرے استقلال و ہمت سے نمٹاتا رہا۔ یہاں اس کے پاس ابن الاشعث کی طرف سے خطوط بھی آتے رہے جن وہ حاج کے پاس بھیجا رہا اور اس کے بعد اس سلسلہ میں جو کچھ ہوا اس کا ذکر آگئے گا۔ اسی سال حاج نے بصرہ کو فوج کے لوگوں پر مشتمل ایک بڑا لشکر تیار کیا تاکہ تبلیل اور اس کے لشکر سے مسلمانوں کو پہنچائے ہوئے زخمیوں کا پورا پورا انتقال لیا جاسکے اور عبد اللہ بن ابی بکرہ کو فوج کے مقتولوں کا بدل چکایا جاسکے، چنانچہ چالیس ہزار فوجیوں کا ایک لشکر جرأتیار کیا گیا۔ جس میں ہزار صرف مصری تھے اور ان سب کا امیر عبد الرحمن بن محمد الاشعث کو مقرر کیا گیا، حالانکہ حاج اس سے سخت کبیدہ خاطر اور زنجیدہ تھا اور کہتا تھا کہ میں جب اس کو دیکھتا ہوں اس کو مردا نے کی بابت سوچتا ہوں، ایک روز ابن الاشعث حاج کے پاس آیا اور وہاں عامر شعی بھی موجود تھا، حاج نے اس سے کہا خدا کی مشیت کو دیکھو میں نے اس کی گردان اڑادینے کی قسم کھالی تھی، یہ بات عامر شعی نے ابن الاشعث کو بتا دی اس پر ابن الاشعث نے کہا خدا کی قسم میری اور اس کی زندگی نے اگر وفا کی تو اس کو فتدار سے ہٹا کر درم لوں گا۔

بہر حال حاج نے اس لشکر کو پوری طرح تیار کرنے اور اسے انعام و اکرام سے نواز نے میں کوئی کسر نہ اٹھا رکھی، اور بہت کچھ پس و پیش کے بعد اس کی امارت و سرداری بھی عبد الرحمن بن محمد بن ابن الاشعث کے سپرد کر دی اور اسی کو اس لشکر کا امیر بنادیا، عبد الرحمن بن محمد بن ابن الاشعث کا چچا اسماعیل بن ابن الاشعث حاج کے پاس آیا اور کہنے لگا، تم نے عبد الرحمن بن ابن الاشعث کو امیر تو بنا دیا ہے لیکن مجھے اندیشہ ہے کہ صراط کا بیل عبور کرتے ہی وہ تمہاری اطاعت سے باہر ہو جائے گا، اس پر حاج نے جواب دیا وہ وہاں پہنچ کر تمہارا نہیں اب میرا دوست ہے اور مجھے اندیشہ ہو گا کہ وہ میرا مخالف ہے یا میرے حکم سے باہر نکل گیا ہے تو کیا میں تسلیم کر لوں گا اور کچھ نہ کہوں گا۔ غرض کہ ابن الاشعث لشکر کو لے کر تبلیل کے علاقہ کی طرف چل کھڑا ہوا، جب تبلیل کو ابن الاشعث کی آمد کی اطلاع ہوئی تو اس نے اس کو خط لکھا جس میں اس نے گز شدہ سال مسلمانوں کو اس کے ہاتھوں جو زک پہنچا تھا اس کے متعلق بہت کچھ عذر و مغفرت کی اور لکھا کہ جو کچھ ہوا اس کو مجبوراً کرنا پڑا تھا، اور مسلمانوں نے ہی اسے جنگ و جدال پر مجبور کر دیا تھا۔ اس کے بعد اس نے ابن الاشعث سے صلح کرنے اور سالانہ خراج دینے کی بھی پیش کش کی لیکن ابن الاشعث نے اس خط کا تبلیل کو کوئی جواب نہ دیا اور اس کے ملک میں داخل ہونے کا مضمون ارادہ کر لیا، تبلیل نے بھی اپنا لشکر تیار کیا اور لڑائی کے لیے تیار ہو گیا۔ ابن

ابن الاشعث جن شہروں اور قلعوں پر قبضہ کرتا جاتا تھا، میں اپنا نائب اور جانشین مقرب کرتا جاتا تھا۔ اور تمام اہم مقامات پر علماء و مشائخ کو بھی مقرر کر دیتا تھا، غرض کہ ابن الاشعث نے اس کے ملک اور بہت سے شہروں پر قبضہ کر لیا اور بہت سالاں خدمت بھی مسلمانوں کو ملاد۔ اس کے علاوہ ابن الاشعث نے تبلیل کے بہت سے لوگوں کو بھی قید کر لیا۔ ابن الاشعث نے اپنے لوگوں کو تبلیل کے نتائج میں غیر محتاط طریقہ سے گھس جانے اور دلیل ہونے سے رو کے رکھا اور شہروں کے قیمتی اثاثوں پر اس وقت تک دست درازی سے منع کیا جب تک تمام علاقہ پر مکمل کنٹرول حاصل نہ ہو جائے اور تمام شہروں، قلعوں اور قصبات پر انتظامیہ کا پورا پورا عمل داخل نہ ہو جائے اور اس میں خاصا وقت لگ گیا۔

ابن الاشعث نے حاجج کو تمام واقعات اور فتح کی پوری تفصیل سے آگاہ کیا اور تبلیل اور اس کے فوجیوں کے ساتھ جو کارروائی ہوتی تھی اس سے بھی حاجج کو اطلاع دی۔

بعض لوگوں نے یہ بھی لکھا ہے کہ حاجج نے ہمیان بن عدی السدوی کو کرماروانہ کیا تاکہ وہاں سے لوگوں کو مسلح کر کے بھutan اور سندھ کے حاکم کی مدد کے لیے روانہ کرے لیکن ہمیان نے اس کے حکم سے سرتاہی کی اس پر حاجج نے ابن الاشعث کو ہمیان کی سرکوبی کے لیے روانہ کیا، جس نے اس کو شکست دی اسی دوران عبید اللہ بن ابی بکرہ کا انتقال ہو گیا، تو حاجج نے ابن الاشعث کو ابن ابی بکرہ کی جگہ بھutan کا امیر بھی بنایا اور اس کے پاس مزید لشکر بھیجا، جس پر فتح تھا کاف کے علاوہ دولاں کو زرخا اور پرخی ہوئے یہ لشکر جیش الطواویں کے نام سے مشہور ہوا، اسی لشکر نے بعد کو تبلیل پر چڑھائی کی تھی۔

و اقدی اور ابو معشر نے لکھا ہے کہ اس سال ابن بن عثمان نے لوگوں کو حج بھی کرایا لیکن دوسروں کا کہنا یہ ہے کہ یہ حج ابن بن عثمان نے نہیں بلکہ سلیمان بن عبد الملک نے کرایا تھا۔ اس سال صائفہ میں ولید بن عبد الملک امیر بنا تھا، مدینہ میں ابن عثمان گورنر تھا اور پورے شرقی علاقہ پر حاجج گورنر تھا، اس طرح کوفہ کی مسند قضا پر ابو بردہ بن ابی موئی اور بصرہ کی مسند قضا پر موئی بن انس بن مالک مامور تھے۔

وہ عمائد جن کا اس سنہ میں انتقال ہوا

### عمر بن خطابؓ کے غلام اسلام

ان کا پورا نام زید بن اسلم تھا، عین الخر کے قیدیوں میں سے تھے جب حضرت عمرؓ نے اللہ میں حج کیا تو ان کو کہہ میں خرید لیا تھا، جب ان کا انتقال ہوا تو ان کی عمر ایک سو چودہ سال تھی انہوں نے حضرت عمرؓ سے متعدد احادیث روایت کی ہیں، بعض احادیث انہوں نے حضرت عمرؓ کے ہم نشیوں سے بھی روایت کی ہیں، ان کے بہت سے مناقب ہیں۔

### جبیر بن نفیر

یہ ابن مالک حضرت تھے ان کو رسول اللہ ﷺ کی صحبت کا شرف بھی حاصل تھا اور کچھ احادیث بھی انہوں نے روایت کی ہیں، یہ اہل شام کے علماء میں تھے اور اپنی عبادت اور علم کے لیے شہرت رکھتے تھے ان کا انتقال شام میں ایک سو میں سال کی عمر میں ہوا۔ بعض لوگ اس سے بھی زیادہ عمر کے قائل تھے اور بعض کم کے۔

### عبداللہ بن جعفر بن ابی طالب

یہ جو شہر کی سڑک میں پیدا ہوئے ان کی والدہ کاتام اسماء بنت عُمیس تھا، یہ بنی هاشم کے خانوادہ کے آخری فرد تھے جنہوں نے رسول اللہ ﷺ کو، یکجا تھا، جب ان کے باپ ابو جعفر کی بہن مومنہ میں شہادت ہوئی تو نبی ﷺ ان کی ماں کے پاس تشریف لائے اور ان سے کہا میرے بھائی کے بیٹے کو میرے پاس لاوڑوہ حضور کے پاس لائے کئے تو چوزے اپنی مانند تھے آپ نے نبی کو بلوایا اور ان کا سرمنڈ وایا اور پھر دعا فرمائی اے اللہ جعفر کے گھر کو اس کے وارث سے رونق دے اور اس کی زندگی میں برکت عطا کر۔ ان کی والدہ رسول اللہ ﷺ سے فرمائی گئیں ان کے پاس تواب کچھ نہیں رہ گیا ہے، اس پر آپ نے فرمایا میں ان کے باپ کی جگہ ہوں، عبد اللہ بن جعفر اور عبد اللہ بن زیر نے سات برس کی عمر میں رسول اللہ ﷺ سے بیعت کی جب کہ ایسا کسی اور کے ساتھ نہیں ہوا۔ عبد اللہ بن جعفر نہایت سخی اور فیاض تھے وہ لوگوں کو بڑی فراخ دلی سے دینا دلانا رکھتے تھے۔ ایک مرتبہ انہوں نے ایک شخص کو دو لاکھ درہم دیئے اور ایک شخص کو سانچھہ ہزار درہم عطا کئے اور ایک اور سائل کو چار ہزار درہم دیئے۔

کہتے ہیں ایک مرتبہ ایک شخص سر کے لئے کرم دینہ آیا جس کا کوئی خریدار نہ ملا، عبد اللہ بن جعفر نے اپنے کسی منتظم کو حکم دیا کہ اس شخص کا سر کہ خرید کر لوگوں کو ہدیہ کر دیا جائے۔ یہ بھی منقول ہے کہ جب معاویہؓ تھے وہ لوگ عبد اللہ بن جعفر کے گھر مقیم ہوئے تو انہوں نے دربان سے کہا دیکھو اگر تمہیں حسن یا حسین یا ابن جعفر وغیرہ میں سے کوئی دروازہ پر ملے تو ان کو میرے پاس لاوڑا دربان باہر نکلا تو اس نے وہاں ان میں سے کسی کو نہیں پایا اور ان کو آکر بتایا کہ سب لوگ عبد اللہ بن جعفر کے بیہاں صبح کے ناشتر پر موجود ہیں، امیر معاویہؓ نے کہا ہم بھی انہی کی طرح ایک ہیں اور پھر لاثھی میکتے ہوئے جعفر کے دروازہ پر پہنچ گئے۔ اور دروازہ پر پہنچ کر اجازت طلب کی اور اجازت ملنے پر اندر داخل ہوئے۔

عبداللہ بن جعفر نے ان کو احترام کے ساتھ صدر مقام پر بٹھایا امیر معاویہ نے کہا اے ابن جعفر تمہارے ناشتر و کھانے کا سامان کہاں ہے؟ عبد اللہ بن جعفر نے کہا آپ کیا کھانا چاہتے ہیں، جو خواہش ہو وہ منگواؤں، امیر معاویہ نے کہا ہمیں مغز (بججا) کھلواو، ابن جعفر نے اپنے غلام کو حکم دیا کہ مغزا لایا جائے چنانچہ تین پلٹیں کیے بعد گیرے مغرب کی لائی گئیں، معاویہ کو اس پر بڑا تعجب ہوا اور کہنے لگئے تم لوگوں کو اتنی کثرت سے کھلاتے ہوئے تھکتے نہیں ہو؟ جب معاویہ وہاں سے لکھ، تو انہوں نے عبد اللہ بن جعفر کے لیے پہچاں ہزار دینار دینے کا حکم دیا۔ اب ابن جعفرؓ معاویہؓ کے دوست بن گئے تھے اور وہ ہر سال ان کو ایک لاکھ درہم عطیہ کے طور پر سمجھتے تھے اور ان کی ہر طرح کی ضرورت پوری کرتے تھے۔ جب حضرت امیر معاویہؓ مرنے لگے تو انہوں نے اپنے بیٹے پریزید کو بھی وصیت کی، چنانچہ جب عبد اللہ بن جعفر پریزید کے پاس پہنچے تو اس نے دریافت کیا، آپ کو امیر المؤمنین سالانہ کتنا دیتے ہیں؟ انہوں نے جواب دیا ایک لاکھ اس پر پریزید نے کہا اب آپ کو دو لاکھ سالانہ ملیں گے، عبد اللہ بن جعفر نے کہا آپ پر میرے ماں باپ قربان ہوں، یہ دعانہ اس سے پہلے میں نے کسی کو دی ہے اور نہ آپ کے بعد کسی کو دوں گا، اس پر پریزید نے جوابا کہا، نہ اتنا مجھ سے پہلے کسی کو کسی نے دیا ہے اور نہ آئندہ کوئی کسی کو دے گا۔ کہا جاتا ہے کہ عبد اللہ بن جعفر کے پاس ایک کنیز تھی جو بہت عمدہ گاتی

تھی اور جس سے وہ مجبور تھیں کہ اپنے اس کا نام عمارہ تھا، ایک مرتبہ یزید عبده اللہ بن جعفر کے پاس آتا تو وہ کہنے لگا ناگاری تھی نہیں بلکہ نے جب اس کا گانا سناتے فریغ ہو گیا، لیکن عبد اللہ بن جعفر سے اسے مانگنے کی بہت نہ کر سکا۔ اس کے دل میں اس کی نیزہ کو حاصل کرنے کی خواہش بھیش باتی رہی تھی کہ جب امیر معاویہ کا انتقال ہو گیا تو اس نے ایک عراتی باشندہ اوس کی نیزہ کے حاصل کرنے پر مامور کیا۔ وہ عراتی باشندہ مدینہ پہنچ کر عبد اللہ بن جعفر کے پرتوں میں مقیم ہو گیا اور بہت سے قسمی شیائیں اسے عبده اللہ بن جعفر کے پاس پہنچنے شروع کیے، حتیٰ کہ وہ اپنے مقصد میں کامیاب ہو گیا اور کیزہ کو لے کر یزید کے دربار میں پہنچا۔

کہا جاتا ہے کہ حسن بصریؓ عبد اللہ بن جعفر کو گانا سننے، لہو و لعب میں بنتا ہونے اور کیزہ و فروخت پر بہت برا بھلا کہتے تھے اور کہا کرتے تھے کہ کیا عبد اللہ بن جعفر کے لیے ساعت غنا کی برائی کافی نہ تھی جو بہت سی برا بخوبیوں کی حامل ہے، عبد اللہ بن جعفر سے تیرہ احادیث کی روایت بھی منسوب کی جاتی ہے۔ یہاں یہ ذکر نہیں جانہ ہو گا کہ جب حاجج نے بنت جعفر سے نکاح کیا تو وہ اکثر کہا کرتا کہ میں نے یہ نکال آل الی طالب کو ذلیل کرنے کے لیے کیا ہے اس پر عبد الملک نے اس سے طلاق دلوائی۔

### ابو اور میں الخواں

ان کا نام عائد اللہ بن عبد اللہ تھا، ان کے بہت سے مناقب و احوال بیان کیے گئے ہیں ان کا قول تھا کہ میلے کچلے کپڑوں میں پا کیزہ دل صاف سترے کپڑوں میں گندے دل سے بہتر ہے یہ مشق میں محبدہ قضا پر بھی مامور ہے، ہم نے ان کی سوانح اپنی کتاب تکمیل میں بیان کی ہے۔

### عبد الجبیر القدری

ان کا نام دراصل معبد بن عبد اللہ بن علیم تھا، وہ اس حدیث کے راوی ہیں کہ ”مردار کی کھال اور گوشت سے نفع حاصل نہ کرو“۔ انہوں نے ابن عباس، ابن عمر، معاویہ اور عمران بن حصین وغیرہ سے حدیث کی سمعت کی تھی، وہ تکمیل کے موقع پر بھی موجود تھے، انہوں نے اس سلسلہ میں ابو موسیٰ س بھی پوچھ چکھ کی تھی اور ان کو اور عمرو بن العاص کو اس کے متعلق کچھ نصیحت بھی کی تھی اور بہت کچھ ان پر لے دے کی تھی اور اپنی گفتگو کے دوران عمرو بن العاص سے کہا تھا اے جہنم کے مینڈھے تمہیں نہ ظاہر کا پتہ ہے نہ باطن کا اور نہ تمہیں اس سلسلہ میں نفع پہنچ گا اور نہ نقصان یہی وہ شخص تھا جس نے سب سے پہلے قدر کا مسئلہ چھیڑا تھا اور جس کو اس نے عراق کے ایک نصرانی سے جبے سوں کہتے تھے سیکھا تھا۔

محض یہ کہ قدر و جبر کا فتنہ معبد ہی کا پیدا کیا ہوا تھا، گو ظاہر معبد متفق و پرہیز گار تھا، جس کی تو شیش ابن معین وغیرہ نے بھی کی ہے، لیکن حسن بصریؓ نے کہا تھا کہ لوگومعبد سے بچو کیونکہ وہ خود بھی گمراہ ہے اور دوسروں کو بھی گمراہ کرتا ہے اور یہی وہ شخص ہے جس نے ابن الاشعث کے ساتھ خروج کیا تھا، جس پر حاجج نے اس کو سزا دی تھی اور طرح طرح کی تکالیف میں بنتا کیا تھا، اور پھر قتل کرادیا تھا۔ لیکن سعید بن عفیر نے کہا کہ اس کو عبد الملک بن مروان نے ۸۶ھ میں مشق میں پہلے چھانسی دی اور پھر قتل کرادیا۔ مگر خلیفہ خیاط کا کہنا ہے کہ وہ ۹۷ھ سے قبل مرا اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ سب سے قریب الغہم بات یہ ہے کہ اس کو عبد الملک نے ہی قتل کرایا تھا۔ واللہ سبحان و تعالیٰ اعلم۔

## ۸۳ھ بھری

### اور اس کے حادثات و واقعات

اس سال عبید اللہ بن عبد الملک بن مردان نے تاریخ شہر فتح کیا اور اس فتح کے ساتھ مسلمانوں کو بہت سامنے غینمہ ہاتھ آیا۔ اس سال کا دوسرا واقعہ بکیر بن دشاح کا قتل تھا جس کو بحیر بن ورقاء الصرمی نے قتل کیا تھا۔ بکیر بہادر شخص تھا لیکن ابن دشاح کا انتقام اسی کے ایک ہم قوم صعصعہ بن حرب العنی الصرمی نے لے لیا، چنانچہ وہ بحیر بن ورقاء مارا گیا جس نے بکیر بن دشاح کو قتل کیا تھا اور یہ اس وقت قتل ہوا جب وہ مہلب کے پاس بیٹھا ہوا تھا، مارنے والے نے اس کو خبر سے مارا تھا، مہلب نے اس کی جان کنی کی حالت میں اس کے گھر بھجوادیا تھا اور صعصعہ کو بھی اس کے پاس بھجوادیا چنانچہ جب بحیر بن ورقاء نے اس پر اچھی طرح قابو پا لیا تو اس نے حکم دیا کہ صعصعہ کا سر میرے پاؤں کے پاس رکھو اور اسکے بعد بحیر بن ورقاء نے اس کو اپنے یزہ سے مارڈا جس کے بعد وہ مر گیا کہا جاتا ہے انس بن طارق نے بحیر سے کہا اس کو معاف کرو، تم بکیر بن دشاح کو تو پہلے ہی قتل کر پکھے ہو، اس نے کہا نہیں۔ خدا کی قسم میں اس وقت تک نہیں مردوں گا جب تک یہ زندہ رہے گا، پھر اس کو قتل کر دیا، یہ بھی کہا گیا ہے کہ بحیر کے مرنے کے بعد اس کو قتل کیا گیا تھا۔ واللہ اعلم۔

### ابن الاشعث کا فتنہ

ابو الحسن کا بیان ہے کہ اس فتنہ کی ابتداء ۸۲ھ میں ہوئی لیکن واقدی کہتا ہے ۸۲ھ میں یہ فتنہ شروع ہوا، لیکن ابن جریر اس کو ۸۲ھ کا فتنہ ہی تسلیم کرتا ہے اور اسی کو ہم بھی تسلیم کرتے ہیں اس فتنہ کا سبب یہ تھا کہ حاج ابن الاشعث سے سخت دشمنی رکھتا تھا، اور وہ بھی اس کی دشمنی کو خوب اچھی طرح جانتا تھا اور حاج کی طرف سے اس کو اپنے دل میں لیے اس کے اقدار کے زوال کا خواہش مند تھا، چنانچہ جب حاج نے اس جبھی کو حکم دیا جس کا ذکر بچھلی سطور میں گزر چکا ہے اور اس کو تبلیل کے ملک میں داخل ہونے کا حکم دیا تھا، جس کے مطابق ابن الاشعث نے تبلیل کے ملک کا کچھ حصہ لے بھی لیا تھا، لیکن اس کے بعد اس نے اپنی فوج کو آرام کرنے اور آئندہ سال کے لیے تیار رہنے کا حکم دے رکھا تھا۔ اور اس کے متعلق اس نے حاج کو بھی لکھ دیا تھا، مگر حاج ابن الاشعث کے پروگرام سے بالکل متفق نہ تھا۔

چنانچہ اس نے ابن الاشعث کی رائے کو تکھرا کر اس کی عقل کا ماتم کیا اور اس کو نہایت بزدل اور جنگ سے دل چرانے والا قرار دے کر حکم دیا کہ فوراً عظیم لشکر تیار کر کے تبلیل کے ملک میں داخل ہو جائے اور اس کے بعد پے در پے اس مضمون کے تین خط لکھ کر اپنے ہر کارہ کے حوالہ کیے اور ان سب خطوط میں ابن الاشعث کو غدار اور مرتد اور جولا ہے کے میئے خفیف القاب سے خطاب کیا اور لکھا کہ میں تم کو بار بار لکھ چکا ہوں کہ فوراً دشمن کے ملک پر چڑھائی کر دو، اگر تم نے ایسا نہ کیا تو تم کو ایسی سزا دوں گا جو تم سے برداشت نہ ہو سکے گی۔ چونکہ حاج ابن الاشعث سے سخت ناراض تھا اس لیے اس کو حمق، بھکاری اور حاصل کے ناموں سے یاد کرتا

تھا۔ اور ساتھ ہی بھی کہتا تھا کہ یہ شخص ہے جس کے باپ نے امیر المؤمنین حضرت عثمانؓ کے کیڑے چینے اور ان کا قتل کیا اور عبید اللہ بن زید، کو مسلم بن عثیل کا پیٹ بتایا جس نے ان کو قتل کر دیا اور سد یہ بے کہ ابن الاشعث اسلام سے ہمدرد ہوئیا ہے میں جب اسے دیکھتا ہوں تو اس کے قلب کا رنگ کر ریتا ہوں جب تجھ نے اسی الشامت لوچ یا تمہارے پیٹ خلدوں میں لکھیں تو ۰۰۰ جن غصہ بنائے ہو گیا اور اس نے کہا جب تجھ میرے متعلق ایسی باتیں لکھتا ہے تو میرے نزدیک بھی وہ نہ میرے لشکر میں رہنے کے قابل ہے اور نہ میں اسے اپنے خادموں میں لینا پسند کروں گا، کیونکہ وہ طبیعت اور آزادی کا کمزور ہے، کیا اسے میرا باپ یا دیشیں جس کی بیوی غزالہ نے جوشیب کی منکوہ تھی جاج جیسے بزدل اور کمینہ آدمی کو اور اس کی فوج کو مار بھگایا تھا اور یہ عورت جب کوفہ میں داخل ہوئی تو تجھ اور اس حواری سارے وہاں سے بھاگ کھڑے ہوئے تھے اس کے بعد ابن الاشعث نے اہل عراق کے تمام سرداروں اور امیروں کو جمع کیا اور ان سے مخاطب ہو کر کہا کہ تجھ کا اصرار ہے کہ تم لوگ دشمن کے ملک میں گھس جاؤ اور یہ وہ ملک ہے جہاں گزشتہ دنوں تمہارے بھائی ہلاک ہو چکے ہیں اور وہ تمہیں اس سردموسیم میں بتاہی کے گھر میں پھینک دیتا چاہتا ہے اب تم اپنا اچھا برا سوچ لوجہاں میرا تعلق ہے میں تو تجھ کی اطاعت کر کے اپنے آپ کو مصیبت میں نہیں ڈالوں گا اور جو کچھ میں نے کل رائے قائم کر لی ہے آج اس کو پس پشت نہیں ڈالوں گا اور پھر اس نے ان سب سرداروں کو مخاطب کرتے ہوئے کہا اور ان کے متعلق اپنی رائے اور مشورہ کا کھل کا اظہار کیا اور ان کی رائے بھی مفتوح علاقوں کے استحکام و اصلاح کے بارہ میں دریافت کی اور کہا کہ میرا مشورہ تو یہ ہے کہ سرست اپنی طاقت کو بحال کیا جائے اور اچھی طرح تیاری کر کے اپنے اموال و متاع اور موقع پر قفل کی آمدی کو وصول کر کے دشمن پر حملہ کرو گرام بنا�ا جائے اور ایک ایک شہر کو فتح کر کے رتبیل کے پورے علاقے پر قبضہ کیا جائے۔ یہ سننا تھا کہ سب لوگوں نے بیک زبان ابن الاشعث کی رائے کی تائید کی اور تجھ سے بیزاری کا اعلان کیا اور کہا کہ ہم اس دشمن خدا کی کوئی بات نہ نہیں گے اور نہ نہیں گے۔

ابو الحسن کہتا ہے کہ مجھے مطرف بن عامر بن والملہ عن الکنانی نے بتایا کہ اس کا باپ وہ پہلا شخص تھا جو اس موقع پر بولنے کے لیے کھڑا ہوا، وہ شاعر و خطیب بھی تھا جو کچھ اس نے کہا اس کا خلاصہ یہ ہے کہ اس معاملہ میں تجھ کی اور ہماری مثال اس پہلا شخص کی مانند ہے جس نے اپنے بھائی سے کہا تھا کہ اپنے غلام کو گھوڑے پر سوار کرو اگر ہلاک ہو گیا تو ہو گیا اور اگر نجیگیا تو تم کو ہی ملے گا۔ اے لوگو! اگر تم اس معاملہ میں کامیاب اور سروخرو ہو گئے تو اس سے تجھ کے اقتدار میں اضافہ ہو گا اور تم ہلاک ہو گئے تو تم مبغوض اور بدترین دشمن شہرو گے اور اپنی تقریر کا سلسلہ جاری رکھتے ہوئے اس نے کہا اے لوگو! اللہ کے دشمن تجھ کی اطاعت سے نکل جاؤ اس موقع پر اس نے عبد الملک کی اطاعت سے نکل جانے کا کوئی ذکر نہیں کیا اور کہا کہ اپنے امیر عبد الرحمن بن ابن الاشعث کے ہاتھ پر بیعت کر لؤ میں تم کو گواہ کر کے تجھ ہوں کہ تجھ کے حلقة اطاعت سے نکلنے والا میں پہلا آدمی ہوں گا، اس پر چاروں طرف سے لوگوں نے اس کی ہاں میں ہاں ملائی اور کہا ہم بھی خدا کے دشمن کو چھوڑتے ہیں اور اس کے بعد سب لوگ عبد الرحمن بن ابن الاشعث پر ٹوٹ پڑے اور تجھ کی بجائے اس کی بیعت کر دیں ان لوگوں نے بھی اس موقع پر عبد الملک کو چھوڑنے کا کوئی اعلان نہیں کیا۔ اس کے بعد ابن الاشعث نے اپنا قاصد رتبیل کے پاس اس پیغام کے ساتھ بھیجا کہ وہ اس سے صلح کا خواہش مند ہے اور اقرار کرتا

ہے کہ اگر اس بوجاج کے مقابلہ میں کامیابی ہوئی تو رتبیل سے بھی بھی خراج و سول نہیں کیا جائے گا اور پھر ابن الاشعث اپنی فوجوں کے مقابلہ کے لیے بختان سے بختا کر جائے گی تھیں یہاں پڑے ہے بے یار بھر تھی ماتحت کے ساتھ بوجاج نے آپس میں بہا جب بھر نے جان کو چھوڑا تے تو یہ ایک طرف سے عبد الملک بن مروان کو بھی چھوڑ دیا ہے چنانچہ سب سرداروں نے بالاتفاق اپنے لشکر کے دونوں وچھوڑا یا اور ابن الاشعث کے لیے سب نے ہیئت کی تجوید کر لی ہے۔ سب نے بوجاج کو بخوبی کیا اور اس کے ساتھ جہاد لرنے پر بیعت کی جب بوجاج کو سب نے کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کے اختیار کرنے اور بے دین انہم اور ملحدین کے ساتھ بجهاد لرنے پر بیعت کی جب بوجاج کو اس کا علم ہوا کہ ابن الاشعث اور اس کی فوجوں نے اس کو اور عبد الملک کو چھوڑ کر بغاوت کی راہ اختیار کر لی ہے تو اس نے عبد الملک بن مروان کو تمام حالات سے مطلع کیا اور جداس سے فوجیں بھیجنے کی درخواست کی چنانچہ بوجاج بصرہ پہنچ گیا اور اس کی اطلاع جب مہلب کو ہوئی اور ابن الاشعث کے اقدام کا بھی اس کو علم ہوا تو اس نے ابن الاشعث کو بلانے کا خط لکھا اور بوجاج کو بھی ایک قاصد کے ذریعہ خط بھیجا، مہلب نے ابن الاشعث کو لکھا اے ابن الاشعث تو نے اپنا پاؤں لبی رکاب میں پھسادیا ہے امت محمدیہ کے دائرہ میں رہا اور اپنی ذات کا خیال کر، خود کو ہلاک نہ کر اور مسلمانوں کا خون بہانے سے باز رہ اور جماعت میں تفرقہ نہ ڈال اور بیعت کو نہ توڑ، اگر تو یہ کہتا ہے کہ تجھے لوگوں سے اپنے متعلق خوف ہے تو اللہ زیادہ اس کا حق دار ہے کہ تو اس سے خوف کرے تو خون ریز کرا کر خدا کے لیے اپنی جان ہلاکت میں نہ ڈال اور حرام کو حلال کرنے کی فکر میں نہ پڑو، السلام علیک، اس نے دوسرا خط بوجاج کو لکھا اس کا مضمون یہ تھا:

”اباعد اہل عراق تیری طرف اس طرح پڑھ کر آئے ہیں جس طرح بلندی سے سیلا ب کا پانی نیشیب کی طرف بہہ کر آتا ہے، کوئی چیز اس کو روک نہیں سکتی اور وہ اپنی جگہ پہنچ کر ہی تھہرتا ہے اہل عراق شروع میں برازو و شور دکھاتے ہیں، لیکن یہ اپنے بچوں اور بیویوں کے غاشق ہیں ان کو کوئی چیز اپنے بیوی بچوں تک پہنچنے سے نہیں روک سکتی، یہ ان کو چھوڑ کر کہیں اور کسی حالت میں خوش نہیں رہ سکتے، آپ وہیں رہیں اللہ آپ کا حامی و مددگار ہو۔“

جب بوجاج نے مہلب کا خط پڑھا تو کہا اللہ بوجاج کا ہے گا اس کے ساتھ کرے گا، مجھے تو اس خط کے مضمون میں تامل ہے البتہ ابن عم کے لیے اس میں نصیحت ہے اور بوجاج کا قاصد یہ خط لے کر عبد الملک کے پاس پہنچا تو وہ سخت ہر اسماں ہو گیا اور اپنے سخت سے نیچے اتر آیا اور خالد بن معاویہ کو بلا بھیجا اور اس کو بوجاج کا خط پڑھا یا۔ اس نے خط پڑھ کر کہا، اے امیر المؤمنین اگر یہ واقعہ خراسان کی جانب سے ہوتا تو ڈرنے کی بات ہے اور اگر بجتان کی طرف سے ہے تو ڈرنے کی کوئی بات نہیں اس کے بعد عبد الملک نے شام سے عراق کے لیے لشکر بھیجنے کی تیاری شروع کر دی تاکہ بوجاج کی بھرپور مدد ہو سکے اور وہ ابن الاشعث کے مقابلہ کے لیے نکل سکے، اور اس نے مہلب کی اس رائے سے اتفاق نہیں کیا جس کا اشارہ اس نے بوجاج کے خط میں کیا تھا، حالانکہ اس کے مشورہ میں نصیحت اور صدق و صفا کو دخل تھا اسی دوران بوجاج نے عبد الملک کو ابن الاشعث کے متعلق برادر بخبر اور مطلع رکھا۔ اور صحیح و شام کی خبریں اس کو پہنچاتا تھا کہ ابن الاشعث کہاں ہے، کس حال میں ہے اور کہ ہر کوچ کا ارادہ رکھتا ہے وغیرہ وغیرہ۔ اس مقصد کے لیے بوجاج نے اپنے خاص آدمیوں کو ابن الاشعث کی نقل و حرکت کی خبر رکھنے کے لیے چاروں طرف متعین کر رکھا تھا، چنانچہ اسے معلوم ہوا کہ ابن الاشعث تین تین ہزار فوج اور بیس ہزار پیادہ فوج لے کر جل پڑا ہے، بوجاج بھی شامی فوجیں لے

کر ابن الاشعث کی جانب چلا اور تستر میں پڑا تو کیا اس نے اپنے شکر کے مقدمہ کا امیر بنا کر مطہر بن حی الکعبی کو آگے روانہ کیا اور خدا، اس سے ساختہ عبید اللہ بن زمیت اپنے شکر کے تراہ موجود ہا جب اس کا شکر دھنیل پہنچا تو ابن الاشعث کے مقدمہ ایش کی مذہبیہ عبید اللہ بن ابان اخباری کی قیادت میں تجاح کے شکر سے ہوئی عبید اللہ بن ابان کے مقہد میں ایش میں تین سو سواریاں تھیں جہر حال دونوں طرف کی فوجیں یوم الاضحی میں ایک دوسرے کے خلاف محرکہ آراء ہوئیں اور نیتیجاً تجاح کے مقدمہ ایش کو شکست ہوئی اور ابن الاشعث کے لوگوں نے مقدمہ کے تقریباً پندرہ سو آدمیوں کو ہلاک کر دیا اور شکر کا بہت سامال و اساباب اور گھوڑے و کپڑے دغیرہ ان کے ہاتھ لگے تجاح کو جب اپنے آدمیوں کی شکست اور مال و متاع کے لئے کی خبر ملی تو اس نے کھڑے ہو کر خطبہ دیا اور کہا اے لوگوں! بصرہ و اپس چلے جاؤ وہاں تم کو آرام ملے گا، لوگ یہ سن کر واپس لوئے لیکن ابن الاشعث کے لوگوں نے ان کا پیچھا کر کے ان کو بھی مارڈ الائیں کر تجاح بھی اپنی جان بچا کر بھاگا اور اپنے مٹھکانہ پر پیغام کرنے لگا خدا مہلب کو نیکی دے، جو تجربہ کارحربی اور صاحب الرائے ہے اس نے ہم کو اشارہ کچھ تصحیح مشورہ دیا تھا، لیکن ہم نے اس کی بات نہ مانی، اس موقع پر تجاح نے اپنے شکر کو بہت کچھ انعام و اکرام دے کر ان کی حوصلہ افزائی کی اور ایک لاکھ پچاس ہزار درہم لوگوں میں تقسیم کیے اور ساتھ ہی اپنے شکر کے گرد ایک خندق بھی کھدوائی، اہل عراق بھی واپس آگئے اور بصرہ میں داخل ہو گئے اور اپنے بال بچوں میں آ کر مشغول ہو گئے، اسی دوران ابن الاشعث بھی بصرہ میں داخل ہو گیا اور یہاں پہنچ کر اس نے لوگوں کو خاطب کیا اور لوگوں نے اس کے ہاتھ پر عبد الملک اور اس کے نائب تجاح بن یوسف سے علیحدگی پر بیعت کی، ابن الاشعث نے لوگوں سے کہا کہ تجاح تو کسی شمار قطار ہی میں نہیں ہے آؤ چلو ہم عبد الملک سے جنگ کرتے چلتے ہیں، اس کی اس پکار پر بصرہ کے تمام فتحاء علماء و مشائخ اور بوڑھے جوان سب تیار ہو گئے۔ اس کے بعد ابن الاشعث نے بصرہ کے اردوگرد خندق کھودنے کا حکم دیا جس پر عمل درآمد ہوا، اور یہ سب کچھ ۸۲ھ کے ذی الحجه کے آخر میں ہوا۔ اس سال اسحاق بن عیسیٰ نے لوگوں کو حج کرایا اور اسی سال موسیٰ بن نصیر بلاد مغرب کے امیر نے انہیں کے تمام شہروں کو حج کیا، رقاد کی اراضی کو آباد کیا اور بلاد مغرب میں اندر تک گھستا چلا گیا۔ واللہ اعلم۔

اسی سال جبیر بن ورقاء الصرمی کا انتقال ہوا جو خراسان کے اشرف و اعیان میں شمار ہوتا تھا اور ان قائدین اور امراء کا انتقال بھی ہو گیا جنہوں نے ابن حازم سے جنگ کر کے اس کو قتل کر دیا تھا اور اسی سال مکیر بن وشاح بھی قتل ہوا۔

### سویں بن غفلہ بن عوجہ

یہ امیر الجعفری کوئی ہیں جنگ یوسف میں دادشجاعت دے چکے ہیں، صحابہ کی ایک جماعت سے احادیث روایت کی ہیں۔ یہ سکبار خضر میں میں شمار ہوتے ہیں، کہا جاتا ہے، انہوں نے رسول اللہ ﷺ کی زیارت کی ہے، یہ اسی سن میں پیدا ہوئے جس میں رسول اللہ ﷺ دنیا میں تشریف لائے اور آپؐ کے ساتھ نماز بھی پڑھی، لیکن صحیح بات تو یہ ہے کہ انہوں نے حضور ﷺ کو نہیں دیکھا کہا جاتا ہے کہ یہ حضورؐ کی پیدائش کے دو سال بعد پیدا ہوا، ان کی عمر ایک سو بیس برس کی ہوئی مگر کسی نے ان کو کمر جھکائے ہوئے اور کسی چیز کا سہارا لیتے ہوئے نہیں دیکھا۔

کہا جاتا ہے ان کا انتقال ۸۲ھ میں ہوا اور بعض لوگ کہتے ہیں ۸۲ھ میں ہوا اللہ اعلم۔

عبدالله بن شداد ابن الهاد

یہ بابہ وزابہ شخص تھے اور عالموں میں شمار ہوتے تھے ان کی وصیتیں اور علمہ نصیحت آمیز کلمات مشہور ہیں، بعض صحابہؓ سے احادیث بھی روایت کی چل اور تائیین سے ہیں۔

محمد بن علی بن ابی طالب

یہ ابوالقاسم اور ابو عبد اللہ بھی کہلاتے تھے اور کنیت کے اعتبار سے ابن الحسینیہ کہے جاتے تھے ان کی والدہ کا نام خولہ تھا جن کا تعلق قبیلہ بنی حنفیہ سے تھا، محمد بن علی حضرت عمرؓ کے دورِ خلافت میں پیدا ہوئے، یہ معاویہ اور عبد الملک بن مروان کے پاس بھی گئے؛ یہی مروان کو یومِ جمل میں زمین پر پٹک کراس کے سینہ پر چڑھ بیٹھے تھے اور اس کے قتل کا ارادہ کرچکے تھے کہ مروان نے خدا کی دہائی دی اور بہت عاجزی کی تو انہوں نے اس کو چھوڑا، لیکن یہ جب عبد الملک بن مروان کے پاس حاضر ہوئے تو اس نے ان کو یہ واقعہ یاد دلایا، اس پر انہوں نے کہا یا امیر المؤمنین مجھے معاف کر دیجیے اس نے معاف کر دیا، اور ان کو بہت کچھ دیا۔ محمد بن علی سادات قریش سے تھے اور مشہور بہادروں میں شمار ہوتے تھے اور بہت طاقتور اور شہزادہ رسمیت سے بھی جاتے تھے۔ جب ابن الزیر کی بیعت ہوئی تو انہوں نے بیعت نہیں کی اور دونوں میں بڑا جھگڑا اڑھ گیا حتیٰ کہ ابن الزیر اپنے کے اور ان کے خاندان کے پیچھے پڑ گئے لیکن جب ابن الزیر قتل ہو گئے اور عبد الملک کو استقرار حاصل ہو گیا اور اس کی ابن عمرؓ نے بیعت بھی کر لی تو ان کی تقاضی میں انہوں نے بھی عبد الملک کی بیعت کر لی اور مدینہ آگئے اور اسی سال مدینہ میں انتقال کر گئے کہا جاتا ہے کہ ۸۱ھ کے اول میں یا اس کے آخر میں انتقال ہوا اور جنتِ ابیقیع میں دفن ہوئے، لیکن روافض کا خیال ہے کہ یہ جبل رضوی میں مدفون ہیں اور وہ رزق میں زندہ ہیں، یہ لوگ ان کے خروج کے منتظر بھی ہیں، اس سلسلہ میں بہت سے اشعار کہے گئے ہیں، مثلاً مندرجہ ذیل اشعار:

لأن الأئمة من قريش ولادة الحق أربعة سواء

”آگاہ رہو قریش کے حاروں امام حق و صداقت کے یکساں داعی و حمایتی ہیں،“

**عليه، والثلاثة من بنيه هم الاسباط ليس بهم خفاء**

“اک علیٰ ہر اور تین ان کے مٹے ہیں رہ سب ان کی اولاد ہیں جس میں کوئی شبہ نہیں۔”

نقط سط ایمان و بـ و سبط غیتـه کربلا

”اک اداہ ماریو نیک کا تناہی، اور دوسرا اولاً دکو کر بلاؤ کامیدان نکل گیا۔“

و سط لاتزال العز حتى يعر و الخيل يقدمها للداء

”تمہے کی راہ مل کا آنکھ اب انتظار کر رہا ہے، کہ کچھ وہ گھوڑے سواروں کے آگے جھنڈا لہرا کر آتا ہے۔“

جب ابن زیر نے اس جفیہ کے پیچھے پڑنے کی خواہ لی تو ان حفیہ نے کوفہ میں اپنے جنگی داروں کو خط لکھ کر مطلع کیا کہ ان میں ای طفیل و اغلہ بن الاصغر اور کوفہ کے الحفار بن عبد اللہ شامل تھے، ابن زیر نے ان لوگوں کے دروازوں پر لکڑیاں جمع کرادیں

تاکہ ان کے گھروں میں آگ لگے اُنی جائے، جب اب این حرمہ کا خط مختار کے پاس بیٹھا، جو نکلہ مختار اب این حنفی کو بہت مانتا تھا اور ان کو مہدی کہتا تھا اس لیے مختار نے ابو عبد اللہ الحادیؑ کو چار بڑا درہم بنی هاشم کو اب این زیر کے مظالم سے بچانے کے لیے دیئے ان کے ساتھ اب این بھائیں بھی نکلے کمران کا خاکہ میں منتقل ہو گیا اب اب این حنفی نے اپنے گروہ میں اکیے رہ گئے تھے جن کو اب این زیر کے حکم دیا کہ وہ باہم سے نکل جائیں، چنانچہ اب این حنفی مجہود ہو کر اپنے لوگوں کے ساتھ لے کر جن کی تعداد سات بڑا تھا شام چلے گئے اور جب وہ ایلہ پیش گئے تو ان کو عبد الملک نے ایک خط اللہ کر تمہیری کی کہ یا تو میری بیعت کرو ورنہ میرے ملک سے نکل جاؤ اس پر اب این حنفی نے جواباً لکھا، میں اس شرط پر تمہاری بیعت کرنے کو تیار ہوں کہ تم میرے ساتھیوں کو پناہ دو گے، عبد الملک نے جب اس کا جواب اثبات میں دیا تو اب این حنفیہ کھڑے ہوئے اور انہوں نے حمد و شکر کے بعد اپنے ساتھیوں کو مناطب کرتے ہوئے کہا اللہ تعالیٰ نے تمہارا خون بچایا اور تمہارے دین کی حفاظت کی پس جو کوئی تم میں سے چاہتا ہے کہ وہ اپنے حفظ و تحفہ کے پیش جائے اور اپنے شہر کو واپس چلا جائے تو وہ شوق سے ایسا کر سکتا ہے۔

چنانچہ بہت سے لوگ رخصت ہو کر اپنے شہروں کو واپس چلے گئے اور صرف سات سو آدمی اب این حنفیہ کے ساتھ باقی رہ گئے، چنانچہ اب این حنفیہ نے عمرہ کا احرام باندھا اور بدی کی گردان میں قلاوہ ڈالا اور مکہ کو چل پڑے۔ جب انہوں نے مکہ میں داخل ہونے کا ارادہ کیا تو اب این زیر نے اپنے گھوڑے سواروں کو ان کے پاس بھیجا اور ان کو مکہ میں داغلہ سے روک دیا۔ اس کے جواب میں اب این حنفیہ نے اب این زیر کو خط لکھا جس میں تحریر تھا کہ ہم لڑنے کو نہیں آئے ہیں، ہم سے ترضی نہ کرو اور ہمیں مناسک عمرہ ادا کرنے والا پھر ہم خود نکل جائیں گے، جس کا اب این زیر نے انکار کیا، جب کہ ان کے ساتھ قربانی کے جانور بھی تھے، بہر حال اب این حنفیہ مدینہ واپس ہو گئے اور وہاں ایام حج تک بحالت احرام مقیم رہے اس درمیان میں اب این زیر قتل ہو گئے اور جب حاج عراق چلا گیا تو اب این حنفیہ مکہ کی طرف چل کھڑے ہو گئے اور مناسک حج ادا کئے اور ان کو اس کا موقع کئی سال کے بعد ملا تھا، کہا جاتا ہے کہ اس عرصہ میں جو کئی ان کے جسم سے جھٹ جھٹ کر گرتی رہیں اور جب وہ مناسک سے فارغ ہوئے تو مدینہ واپس آگئے اور وہیں مقیم رہے حتیٰ کہ وہیں ان کا انتقال ہو گیا۔

کہا جاتا ہے جب حاج نے اب این زیر کو قتل کر دیا تو اس نے اب این حنفیہ کو لکھا، خدا کا دشمن قتل ہو گیا ہے اب تم بھی بیعت کرلو۔ اس کے جواب میں اب این حنفیہ نے حاج کو لکھا کہ جب سب بیعت کر لیں گے تو میں بھی بیعت کرلوں گا، اس پر حاج نے کہا قسم ہے خدا کی میں تمہیں قتل کر دوں گا اس پر حنفیہ نے کہا اللہ تعالیٰ تین سو ساٹھ مرتبہ لوح حفظ پر نظر ڈالتا ہے اور اس کی ہر نظر میں تین سو ساٹھ معاملات درپیش ہوتے ہیں، شاید ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی مرحلہ میں مجھ کو بھی رکھ لے اور اسی میں تجھ کو لپیٹ لے یہ بات حاج نے عبد الملک کو لکھ کر بھیجی اس کو یہ بات تجھ انگیز معلوم ہوئی اور اس نے حاج کو لکھ کر بھیجا کہ ہمیں معلوم ہے کہ محمد بن حنفیہ کو ہم سے کوئی اختلاف نہیں ہے، تم اس کے ساتھ زری کا برداشت کرو وہ کسی وقت خود چلا آئے گا اور بیعت کر لے گا، لیکن جب عبد الملک نے بحر بن حنفیہ کے نمکوڑہ بالا جملہ لکھ کر ملک الرؤوم کو اپنے عظیم شکر سے دھکانا چاہا، تو خط پڑھ کر اس نے کہا عبد الملک ایسی عبارت نہیں لکھ سکتا، ایسی عبارت تو خاندان نبوت کے کسی فرد سے ہی متوقع ہو سکتی ہے۔ بہر حال جب سب لوگ اجتماعی طور پر عبد الملک سے بیعت

کر نے لگے تا این عمر نے محمد بن حنفیہ سے کہا، اب کیا باقی رہ گیا ہے تم بیعت کرو چنانچہ انہوں نے بیعت کر لی اور عبد الملک کو لکھ بھجا اور اس کے بعد وہ عبد الملک سے ملنے پہنچ گئے۔

محمد بن سفیہ کے محروم کے مہینہ میں مدینہ میں انتقال ہو گیا، اس وقت ان کی عمر پانچ ماہ شامل تھی، انہوں نے اپنی اولاد میں ملت فیض یوں سے عبداللہ حمزہ علی، عفرا، اکبر، حسن، ابراہیم، قاسم، عبد الرحمن، جعفر، الصبغ، عون اور رقیہ کو جھوڑا۔ اہل تشیع میں سے یہ لوگ جوان کی امامت کے قائل ہیں، آخری زمانہ میں ان کے دوبارہ خروج و ظہور کے قائل ہیں، جب کہ بعض دوسرے شیعہ حضرات امام حسن بن محمد العسكری کی سامرا کی سرگم سے نکلنے کے منتظر ہیں اور یہ سب کچھ ان کاہذیان، خرافات، جہالت و نادانی اور گمراہی ہے اس کی مزید وضاحت ہم کسی مناسب موقع پر کریں گے۔ انشاء اللہ۔

## ۸۲ کا آغاز

### اور دیرا الجماجم کا واقعہ

۸۲ کے محروم میں زاویہ کا واقعہ جہاج اور ابن الاشعث کے مابین پیش آیا پہلے دن اہل عراق، اہل شام پر حاوی رہے یہیں دوسرے دن مقابلہ دگر گوں تھا اس دن سفیان بن الابرد نے جو شام کا ایک امیر تھا، ابن الاشعث کے میمنہ پر زبردست حملہ کر کے شکست دے دی اور ابن الاشعث کے بہت سے لوگوں کو جن میں قراء بھی شامل تھے، مارڈ الا، جہاج اس فتح پر سجدہ ریز ہو گیا جب کہ اس سے قبل وہ گھٹنوں میں سردىئے بیٹھا تھا، اس وقت اس کی تواریخ سے خون بہرہ رہا تھا اور وہ مصعب بن زبیر پر یہ کہتے ہوئے کویا ترس کھارا تھا کہ میں ان کی بہت عزت کرتا ہوں اس لیے اپنے نفس کو ان کے قتل سے روکے رکھا، ابن الاشعث کے ساتھی شکست کھا کر معز کہ میں مارے گئے تھے، ان میں ابو لطفیل بن عامر بن واٹلہ اللش بھی شامل تھے، اور جب ابن الاشعث کے ساتھی شکست کھا کر بھاگ کھڑے ہوئے تو وہ اپنے بچے کچھ لوگوں کے ساتھ وہاں آگیا اور کوفہ میں داخل ہو گیا، اہل بصرہ کے لوگوں نے عبد الرحمن بن عباش بن ربیعہ بن الحارث بن عبدالمطلب پر بھر پورا عتما کیا اور اس سے انہوں نے بیعت کر لی، اس پر جہاج کی اس سے پانچ راتیں سخت ترین جنگ ہوئی اور پھر عبد الرحمن بن عباش وہاں سے واپس آگیا اور ابن الاشعث سے آملائیاں اس کے ساتھ بہت سے اہل بصرہ بھی شامل ہو گئے، بصرہ پر جہاج نے اپنا نائب ایوب بن الحکم بن ابی عقیل کو مقرر کر دیا تھا اور ابن الاشعث کوفہ میں داخل ہوا تو وہاں کے لوگ اس کے ساتھ مل گئے اور انہوں نے عبد الملک اور جہاج سے بیزاری کا انہصار کر کے دونوں نے یکسر علیحدگی کا اعلان کر دیا، جس کے نتیجہ میں حالات کا رخ عبد الملک اور جہاج سے تبدیل ہو کر ابن الاشعث کی طرف پھر گیا، غرض کہ بصرہ کے حالات نے بالکل نیارخ اختیار کر لیا۔

چنانچہ وائدی کا بیان ہے کہ جب جہاج اور ابن الاشعث کی فوجیں زاویہ میں بال مقابلہ کھڑی ہوئیں تو جہاج نے پے در پے حملہ شروع کر دیئے، تو اس پر قراء بھی خاموش نہ رہے، چنانچہ ان کا سردار جبلہ بن زجر نے تمام لوگوں کو مخاطب کر کے کہا اس مقام

سے فراست بے ہاگی رائی ہے تم انتقامت و استقبال سے اپنے دشمن کا دفاع کرو اور اپنی زندگی بچاؤ، سعید بن حبیب نے بھی اسی قسم کے لفاظ لکھئے اور شعیی نے بھی کہا ان سے ان کے ظلم کے خلاف لڑائے کے لیے کھڑے ہو جاؤ اور اس کے لیے ان سے جنگ نرو کہ یہ تمہیں کمزور اور ضعیف سمجھتے ہیں اور انہوں نے نمازوں کو بھی نیز باد لہمہ دیا ہے ان تقریروں کے بعد قراء اور علماء نے جان کی فوجوں پر تملہ کر دیا اور اس میں انہیں نلبہ بھی حاصل ہوا۔ لیکن جب وہ میدان سے واپس آ رہے تھے تو انہوں نے مقدمہ الحیش کے سردار جبلہ بن زجر کو مرما ہوا پایا، جس سے وہ خوف زدہ ہو گئے۔ اسی دوران حاجج کے شکر نے باواز بلند کہا: اوندا کے دشمنو! ہم نے تمہارے شیطان کو مار دیا ہے اور پھر حاجج کے شکر کے مینہ کے سردار سفیان بن الابرد نے ان لوگوں پر حملہ کر دیا اور ابن الاشعث کے میسرہ کو اس نے خاص طور پر نشانہ بنایا جو ابرد بن برۃ لشکر کے ماتحت تھا چنانچہ ابن الاشعث کی فوج غلست کھا گئی، اور پھر وہ اس مقام پر جم کرنیں لڑ سکے، جس کو لوگوں نے بہت محظوظ کیا، حالانکہ ابن الاشعث کا میسرہ کا سردار اور زبردست بہادر شخص تھا اور میدان سے بھاگنا نہیں جاتا تھا، لوگوں نے سمجھ لیا کہ ناکام ہو گیا ہے۔ چنانچہ ان کی صفوں میں انتشار پیدا ہو گیا اور وہ ایک دوسرے کو مطعون کرنے لگے، ابن الاشعث لوگوں کو اگرچہ جنگ پر برآ ہمیختہ کر رہا تھا مگر کوئی سننے پر آمادہ نہ تھا اور لوگ کو فدا پیش چلے گئے۔

اس کے دریا الجماجم کا واقعہ اس سال کے ماہ شعبان میں پیش آتا ہے۔

### واقعہ دریا الجماجم

وائدی لکھتا ہے جب ابن الاشعث نے کوفہ جانے کا ارادہ کیا تو کوفہ کے باشدے اس کے استقبال کے لیے اٹھ پڑے اور اس کے سامنے آ کر سب جمع ہو گئے۔ البتہ تھوڑے سے لوگوں نے اس سے جنگ کرنے کا ارادہ کیا لیکن حاجج کے نائب مطر بن ناجیہ نے ان لوگوں کو ایسا کرنے سے باز رکھا۔ بہر حال جب ابن الاشعث کو فوج پہنچ گیا تو اس نے سیر ہیوں کا حکم دیا جو قصر امارت پر لگادی گئیں اس نے مطرف بن ناجیہ کو پنج آنے کو کہا اور اس کو قتل کرنے کا ارادہ کیا تو مطر بن ناجیہ نے کہا مجھ نہ مارو میں تمہارے بہت سے سواروں سے بہتر ہوں اس پر اس نے اس کو قید کر دیا لیکن اس کی منت سماجت پر اس کو رہا کر دیا، مطر بن ناجیہ نے اس کی بیعت کر لی اور کوفہ کے معاملات میں مدد کا وعدہ کیا، اور اہل بصرہ میں سے جو کی کوئی آیا اس کو اس نے ابن الاشعث سے ملاقات کر دی، جو لوگ اس موقع پر ابن الاشعث سے ملنے آئے ان میں عبد الرحمن بن العباس بن ربیعہ بن عبد المطلب خصوصیت سے قابل ذکر ہیں، ہر طرف ناکہ بندی کر دی گئی، اور پلوں، شاہرا ہوں اور چورا ہوں کی حفاظت کا بندوست کیا گیا، پھر حاجج اہل شام کو بصرہ سے لے کر روانہ ہوئے اور جب وہ قادریہ اور عذیب کے درمیان پہنچا تو ابن الاشعث نے رحمٰن بن العباس سے گھوڑ سواروں کے ایک بڑے دستہ کے ساتھ یغام بھیجا کہ قادریہ میں داخل نہ ہوں حاجج بہر حال چلتا رہا اور دری قرہ میں داخل ہو گیا، یہ سن کر ابن الاشعث اہل بصرہ اور کوفیوں کی ایک بڑی فوج لے کر دریا الجماجم پہنچ گیا۔

اس وقت اس کی فوج میں قراء کے علاوہ صالحین و علماء کی بھی ایک بڑی تعداد شامل تھی، حاجج نے اس جم غیر کو دیکھ کر کہا، خدا

ابن الاشعث کو ہلاک کرے اس نے یمن وال کو منع نہیں کیا جب اس نے مجھے، یقروہ میں آتے ہوئے، دیکھا اور وہ دریا الجماجم میں تھا ابن الاشعث کی فوجوں کی تعداد اس وقت ایک لاکھ تو ان لوگوں کی تھی بوجوشوں سے نوازے جاتے تھے اور اسی تعداد میں ان کے غلام بھی تھے بہر حال دونوں طرف خست کشید گئی تھی چنانچہ دونوں نے اپنے اپنے لیے خندقیں کھو دیں تھیں، مگر پھر بھی لوگ جب اور جیسے ہی موقع ملتا ایک دوسرے پر حملہ کر لیتے تھے جس سے کافی لوگوں کو جن میں قربشی اور غیر قربشی سبھی شامل تھے، ہر انضمام پہنچا، اور یہ کیفیت دونوں طرف فوجوں کے ہاتھوں ایک مدت تک باقی رہی، جس سے جنگ آ کراہل الرائے امراء عبد الملک کے پاس پہنچا اور انہوں نے اس سے کہا اگر اہل عراق آپ سے اس امر پر متفق ہوں کہ ان کے امیر جاج کو آپ معزول کر دیں اور جاج کی معزولی لوگوں کا خون بہانے اور قتل و غارت گری کے مقابلہ میں ہزار درجہ بہتر ہے عبد الملک بن مردان نے اس وقت صلاح مشورہ کے لیے اپنے پاس اپنے بھائی محمد بن مردان کو اور اپنے بیٹے عبد اللہ بن عبد الملک کو بھی طلب کر لیا تھا، اور ان دونوں کے ساتھ بھی کثیر فوجیں تھیں، چنانچہ عبد الملک نے ان دونوں کو ایک خط دے کر اہل عراق کے پاس بھیجا، جس میں تحریر تھا کہ اہل عراق اگر تم راضی ہو تو میں جاج کو تمہاری خاطر معزول کرنے کو تیار ہوں اور اہل شام کی طرح تم کو بھی عطا یادیں کو تیار ہوں اور یہ بھی اختیار دیتا ہوں کہ ابن الاشعث جس جگہ وہ پسند کرے اس کو وہاں کا امیر و گورنر بنادیا جائے اور جب تک اس کی اور میری زندگی ہے وہ امارت پر مستمکن رہ سکتا ہے۔ اور عراق میں محمد بن مردان کو گورنر بنادیا جائے گا اور ساتھ ہی یہ بھی تحریر کیا کہ اگر اہل عراق کو یہ پسند نہ ہو تو جاج اپنی جگہ رہے گا اور امارت حرب بھی اسی کے پاس رہے گی اور محمد بن مردان اور عبد اللہ بن عبد الملک اسی کے ماتحت رہیں گے اور جنگ و جدال کی صورت میں بھی اس کے حکم کی خلاف ورزی نہیں کر سکیں گے وغیرہ وغیرہ۔

جب جاج کو یہ معلوم ہوا کہ عبد الملک بن مردان نے اہل عراق کو یہ پیش کش کی ہے اور اس کو معزول کرنے پر بھی آمادگی ظاہر کی ہے تو اس کو ختن ناگوار ہوا اور اس چیز کو بے حد اہمیت دی اور عبد الملک کو لکھا اے امیر المؤمنین اگر آپ نے اہل عراق کو میری معزولی کا اختیار بھی دے دیا تو وہ اسی پر بس نہیں کریں گے اور آپ کی مخالفت میں بڑھتے ہی چلے جائیں گے اور آپ پر بھی چڑھ دوڑیں گے، کیا آپ نہیں دیکھا کہ اہل عراق اشتراخی کے ساتھ عثمان بن عفان پر حملہ کرنے دار الخلافہ بیٹھنے گئے تھے اور جب انہوں نے سوال کیا کہ تم کیا چاہتے ہو تو ان کا جواب سعید بن العاص کی معزولی تھی اور جب ان کا یہ مطالبہ پورا ہو گیا تو وہ اس پر بھی قانع نہ ہوئے اور خلیفہ کی طرف چل پڑے اور ان کو قتل کر کے دم لیا، یاد رکھئے لوہا لو ہے کو کافتا ہے اللہ آپ کی، جس شک و شبہ میں پڑ گئے ہیں مدد کرے وال السلام علیک۔

بہر حال عبد الملک نے جاج کے اجتماع کو درخود اعتمانہ سمجھا اور اہل عراق کو اپنی پیش کش ان شرائط کے ساتھ برقرار رکھی، چنانچہ عبد اللہ اور محمد اپنے مشن پر ورانہ ہو گئے اور وہاں جا کر عبد اللہ نے کہا اے اہل عراق! میں عبد اللہ ابن امیر المؤمنین عبد الملک بن مردان ہوں، اس نے تم کو یہ پیش کش کی ہے اور یہ خبر لے کر آیا ہوں اور جو کچھ اس کے باپ عبد الملک نے لکھا تھا، اس کا ذکر کیا، اس کے بعد محمد بن مردان نے کہا میں عبد الملک امیر المؤمنین کا بھائی ہوں اور تمہارے پاس یہ خبر اور اطلاع لے کر آیا ہوں، اس کے بعد اہل عراق نے کہا کل صحیح ہم اس پر غور کریں گے اور کل شام تک اس کا جواب دے دیں گے، اس کے بعد وہ لوگ واپس چلے گئے

ابو رقیم اور اس ایشیٰ کے یہ مجموعہ تاریخ ابن الاشعث نے کہا ہے مگر کہاں کجا ج کی معرفہ میں قوایہ کے تجھے ہے یعنی عہد الملک کی بیعت اور عطا یا قبول کیا اور عراق پر محمد بن مروان کی امارت بھی حاجج کی جگہ قبول کر لئی چاہیے اس پر ہ طرف سے انکا، نفرت کا اظہار ہوا اور انہوں نے سیک زبان ہو کر کہا تھیں خدا کی قسم ہمیں یہ مظہر ہیں ہم تعداد میں ان سے ہوئے ہوئے ہیں اور ان کا حال پتلا ہے اور وہ ہمارے سامنے عاجز و غلوب ہیں، قسم ہے خدا کی ہم قیامت تک یہ پیش کش قبول نہ کریں گے اور بالاتفاق سب نے اس کو مسترد کرنے کا فیصلہ کر لیا۔ جب نوبت یہاں تک پہنچ گئی تو عبد اللہ اور محمد دونوں نے حاجج سے کہا اب معاملہ آپ پر منحصر ہے جو چاہیں کریں، ہم آپ کی اطاعت کریں گے جیسا کہ امیر المؤمنین کا حکم ہے اور عبد الملک نے بھی حرب و جنگ کے تمام اختیارات حسب سابق حاجج کے پسند کر دیئے ہیں اور اب ہر دو فریق جنگ کے لیے نکل کھڑے ہوئے، چنانچہ حاجج نے میمنہ پر عبد الرحمن بن سليمان کو میرہ پر عمارہ بن تمیم اللہی کو سوار دستہ پر سفیان بن الابرد کو اور پیادوں پر عبد الرحمن بن حسیب الکشمی کو مقرر کیا اور اسی طرح حاجج کے مخالف ابن الاشعث نے میمنہ پر الحاج بن حارثہ الحشیم کو میرہ پر الابرد بن مرهہ الحشیمی کو اور گھوڑ سواروں پر عبد الرحمن بن عباش بن ابی ربیعہ کو اور پیدل دستوں پر محمد بن سعد بن ابی و قاص الزہری کو تعینات کیا اور قاتاریوں کی جماعت پر جبلہ بن رخیر بن قیس الحشیمی کو مقرر کیا گیا، اس جماعت میں سعید بن جبیر عامر لشیعی، عبد الرحمن بن ابی یلیٰ اور کمیل بن زیاد جو بڑھاپے کے باوجود بڑے شجاع اور بہادر تھے، نیز ابوالحسنی الطائی وغیرہ جیسے لوگ شامل تھے۔

علاوه بریں اہل عراق سامان خورد و نوش اور رسد کے اعتبار سے بھی، نیز گھوڑوں وغیرہ کے لیے چارے وغیرہ کے اعتبار سے بھی مطمئن و مسرور تھے، جب کہ حاجج اور اہل شام مذکورہ بالا اعتبارات سے کچھ اچھی حالت میں نہ تھے۔ ان تمام کیفیات کے باوجود لڑائی نے بہت طول کھینچا اور ۸۲ھ کا پورا سال اسی کی نذر ہو گیا اور اہل عراق اور اہل کوفہ روزانہ ایک دوسرے کو جانی و مانی نقصان پہنچاتے رہے، حتیٰ کہ حاجج کی فوج میں سے زیاد بن عمر اور بسطام بن مصطفیٰ چار ہزار لشکریوں کے ساتھ اس معمر کہ میں ایک روز باہر نکل کر ابن الاشعث کے لوگوں پر ٹوٹ پڑے اور ان کو بے حد نقصان پہنچانے کے ساتھ خود بھی کچھ کم نقصان میں نہیں رہے، اسی سال مہلب بن ابی صفرہ کا انتقال بھی ہوا جو عام الفتح میں پیدا ہوئے، اور جب ان کی قوم مرد ہوئی تھی تو ان کی سرکوبی کے لیے عکرہ بن ابی جہل کو بھیجا گیا تھا، مہلب جب بصرہ میں آئے تو معاویہ کے زمانہ میں سندھ کی سر زمین میں بھی یہ ۸۲ھ میں اپنی شجاعت کے جو ہر دکھا چکے تھے یا ابن زبیر کے عہد میں ۸۱ھ میں جزیرہ کے امیر بھی رہ چکے تھے، ان تمام باتوں کی وجہ سے حاجج ان کی بہت قدر کرتا تھا، ان کے عمدہ مقولے بھی الوگوں میں بہت مشہور تھے، مہلب کا انتقال مردود میں چھتھ سال کی عمر میں ذی الحجه ۸۲ھ میں ہوا، انہوں نے دس اولادیں اپنی یادگار چھوڑیں جن کے نام یہ ہیں نیزید، زیاد، المفضل، حبیب، المیرہ، قبیصہ، محمد، ہند، فاطمہ، مدرک۔

مہلب کی مشہور جنگیں ترکوں از ارق اور خارجیوں سے ہوئی ہیں، ان کی خدمات کے اعتراف میں ان کے بیٹے یزید کو حاجج اور عبد الملک نے خراسان کا گورنر بنادیا تھا۔

### اسماء بن خارجہ الفزاری الکوفی

بے حدی اطیع اور فیاض انسان تھے۔ ایک دلچسپ حکایت اس سلسلہ میں ان کی بہت مشہور ہے۔ انہوں نے ایک روز ایک

نوجوان کو اپنے دروازہ پر بٹھا ہوا دیکھا، پوچھا بھائی ریاس کے بیٹھے ہو، نوجوان بولا۔ کہنے کی حراثت نہیں سے انہوں نے اصرار کیا تو اس نے بتایا اس گھر میں ایک لوندی میں نے جاتے ہوئے دلپھی حس سے زیادہ حسین میں نے آج تک نہیں دلپھی میرا اول اس کو دلپھ کر بے نہیں ہوئیا ہے امام نے اس نوجوان کا ہاتھ پڑا اور گھر اندھے اور تمام لوگوں میں اس کے ساتھ پیش کردیں اور جب دہ لوڈی اس کے ساتھ سے گزری تو نوجوان بے اختیار بولا "یہ لوڈی" امام نے کہا اچھا چلو باہر دروازہ پر چل کر مجھوں نوجوان باہر نکل کر دروازہ پر حسب سابق جا بیٹھا، امام کچھ دیر بعد لوڈی کو عمدہ لباس پہنا کر اپنے ساتھ لے کر باہر نکلے اور بولے میں نے فوراً ہی یہ لوڈی اس واسطے حوالہ نہیں کی تھی کہ یہ میری بہن کی ہے جو اس کو یوں ہی دینا نہیں چاہتی تھی اس لیے میں اس کو تمہارے لیے نہیں ہزار میں خرید کر لایا ہوں، اور پھر اس کو یہ عمدہ کپڑے پہنائے ہیں، اب یہ تمہاری ہے، نوجوان نے لوڈی کا ہاتھ تھاماً اور خوشی خوشی وباں سے چل پڑا۔

### المغیرہ بن المہلب

مغیر بن ابی صغیر کے بیٹے تھے بڑے تھی، بے حد فیاض اور بہادر انسان تھے، ان کی بہت سی باتیں مشہور ہیں۔

### الحارث بن عبد اللہ

ابن ربیعہ الحجومی کے بیٹے تھے اور قباع کے نام سے مشہور تھے، ابن الزیر کے دور میں بصرہ کے امیر بھی تھے۔

### محمد بن اسامہ بن زید بن حارثہ

تمام صحابہ کے سارے میتوں میں سب سے زیادہ عقل مندوزیر کہنے جاتے تھے مدینہ میں انتقال ہوا اور جنت البقیع میں دفن ہوئے۔

### عبداللہ بن ابی طلحہ بن ابی الاسود

اسحاق فقیہ کے کے والد عبد اللہ کی ماں جب حاملہ ہوئیں اور ابو طلحہ کو یہ خوشخبری ملی تو اس کی اطلاع انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو دی، آپ نے ابو طلحہ کو دعا دی اور فرمایا اللہ تعالیٰ شبِ زقاف کو خوشیاں تم دونوں کو مبارک فرمائے، نومولود بچہ کے تالوں میں تر چھوپا رہوں کا یہ آمیزہ لگایا۔

### عبداللہ بن کعب بن مالک

عبداللہ بن کعب بن مالک اپنے قبیلہ کے قائد و سردار ہوئے تو آپ ناپینا تھے آپ سے بہت سی روایات مردی ہیں ۸۲ھ میں مدینہ میں انتقال ہوا۔

### عفان بن وہب

یہ ابوالائین خولانی مصری تھے، ان کو رسول اللہ ﷺ کی محبت کا شرف حاصل ہوا، ان سے روایات بھی ثابت ہیں اور مغرب کی جنگوں میں بھی شرکت کی، مصر میں مقیم رہے اور وہیں فوت ہوئے۔

## جمیل بن عبد اللہ

ابن عمر بن صہاب بن ظیفیان بن الحسن بن ربعہ بن حرام بن خبیر بن عدہ بن عبید بن کثیر بن عدہ بن سعد بن ہذیم بن زید بن لیث بن مرہب بن اخاف بن قضاہ ابو عرب و شاعر سابق، بنیہ، جس نے بنیہ سے عقد کرنا چاہا لیکن اس نے انکار کر دیا تو جمیل نے اپنے جذبات کی تسلیم کے لیے تغول کا سہارا لیا اور اس میں اس کو کافی شہرت حاصل ہو گئی، وہ عرب کے مشہور عاشقون میں سے تھا، وہ وادی القری میں مقیم تھا اور کردار کے اعتبار سے نہایت عفیف اور پاک دامن تھا اور دینی و اسلامی شاعر تھا، اور اپنے زمانہ کا فضیح ترین شاعر تھا۔ بہت سے لوگوں نے اس کے شعر و ادب کے متعلق اپنی رائے کا اظہار کیا ہے۔

ہبہ بن خترم نے بنیہ سے اور بنیہ سے زہیر بن سلمی اور اس کے بیٹے کعب سے جمیل کے متعلق ادباء و شعراء کے حوالے سے یہ بات کہی ہے کہ جمیل اشعر العرب تھا، جس کے ثبوت کے لیے انہوں نے اس کے کچھ اشعار بھی نقل کئے ہیں۔

واخبرنى تمانى ان تيماء منزل ليلى اذا ما الصيف الفى الراسيا

”مجھے بتایا گیا ہے کہ تیماء ہی لیلی کی منزل ہے جب گرمیاں آ جاتی ہیں،“

ومازلت بى يايشن حتى لوائى من الشوق استبکى الحمام بکى لا“

”اے میری محوبہ تیرا خیال مجھے ہر دم رہتا ہے حتیٰ کہ اگر میں تیری محبت میں روؤں تو پیغام رسال کبوتر بھی میرے ساتھ رہتا ہے،“

ومازانى الوشوان الاصباءة ولا كثرة الناهين الا شاديا

”یہ چغل خور قیب میری آتش شوق کو اور بھڑکاتے ہیں اور محبت سے منع کرنے والے بھی محبت میں اضافہ کا باعث بنتے ہیں،“

لقد خفت ان القى المنية بفتحة وفي النفس حاجات اليك كما هيا

”مجھے اندیشہ ہے کہ میں اچانک نہ مرجاں اور تیرے لیے دل میں جو خواہشیں ہیں وہ یوں ہی رہ جائیں،“

الم تعلمى يا عزبة الريق اننى اظل اذا لم الق وجهك صاديا

”اے شیریں لیوں والی محوبہ تجھے کیا معلوم ہے جب تک تجھے دیکھنیں لیتا ہوں پیاسا ہی رہتا ہوں،“

فدنوت مختضيا الم بديتها حتى ولجت الى خفى المولج

”میں تیرے گھر کے قریب چھپ کر اور تکلیف سے بہنچتا ہوں اور ایک تنگ اور خفیہ جگہ میں پناہ لیتا ہوں،“

کثیر نے بیان کیا ہے کہ جمیل مجھ سے ملا اور اس نے پوچھا تم کہاں سے آ رہے ہو، میں نے جواب دیا اس محوبہ (بنیہ) کے پاس سے، پھر اس نے کہا اب کہاں کا ارادہ ہے، اس نے کہا اسی محوبہ کے پاس ان پر اس نے کہا میں نے تم کو تم دی تھی کہ جب تم بنیہ سے ملوتو اس سے میری ملاقات کا وقت مانگنا، میں نے تو اسے موسم گرم کے ابتدائی دنوں سے نہیں دیکھا ہے میری اس سے آخری ملاقات وادی القری میں ہوئی تھی، وہ اور اس کی ماں کپڑے دھو رہی تھیں تو ہم نے غروب آفتاب تک باتیں کی تھیں۔

کثیر کا بیان ہے کہ میں واپس آ گیا اور اس کے گھر والوں سے ملا، اس کے لیعنی بنیہ کے باپ نے دریافت کیا اے میرے

بیخچت تھا رار عل کیا ہے؟ میں نے جواب کہا چند شعر ہیں جو میں تمہیں سنانا چاہتا ہوں، اس نے کہا وہ شعر کیا ہیں؟ میں نے ان اشعار کو سنایا جن کو پرده کے پیچھے بیٹھے بھی بغور سن رہی تھی۔

فقلت لها يا عز ارسل صاحبى      الیک رسول والرسول مؤکل

”میں نے اس سے کہا اے مہربان میرے دوست نے مجھے بھیجا ہے تیری طرف قاصد بنا کر اہ، قابل بھروسہ ہے“

وان تجعلی بینی و بینک موعدا      وان تامرینی ما اللذی فیه افعـل

”تو میرے اور اپنے مائیں ملاقات کا وقت بتا نیز یہ کہ مجھے اس سلسلہ میں کیا کرنا چاہیے؟

واخر عهـدی منک یوم لـقیـتـنـی      باـسـفـلـ وـادـیـ الدـومـ وـالـثـوـبـ يـغـسـلـ

”تیری میری آخری ملاقات اس دن ہوئی تھی جس دن تو وادی دوم میں تھی اور کپڑے دھل رہے تھے“

جب رات کی تاریکی بھیل گئی تو بیٹھ کو لے کر اس جگہ گیا جہاں اس نے وعدہ کیا گیا تھا اسی دوران جمیل بھی وہاں آگیا اور میں بھی وہاں موجود تھا، میں نے آج تک نہ ایسی عجیب رات دیکھی اور نہ ایسے حسین نما کرات نے یہ نشست گزر گئی مگر میں بالکل یہ نہ سمجھ سکا کہ دونوں میں سے کس نے دوسرے کے دل کی بات زیادہ سمجھی۔

زیر بن بکار نے عباس بن سہل الساعدي کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ وہ جمیل کے پاس پہنچا تو وہ مر رہا تھا، اس نے اس سے کہا ایسے شخص کے بارہ میں تمہاری کیا رائے ہے جس نے نہ کبھی شراب پی ہے نہ زنا کا ارتکاب کیا ہے اور نہ کسی کا قتل کیا ہے اور وہ کلمہ شہادت بھی پڑھتا ہے، اس نے سن کر جواب دیا، میرے نزدیک تو ایسا شخص نجات پا گیا اور وہ جنتی ہے، ایسا شخص کون ہے؟ جمیل نے کہا وہ شخص میں ہوں، اس پر میں نے کہا، میں تو تمہارے متعلق نہیں سمجھتا تھا کہ تم نجات پاؤ گے تمہارے تو میں سال بیٹھنے سے ہی عشق کرتے گزر گئے ہیں، جمیل نے کہا مجھے محمد ﷺ کی شفاعت نصیب نہ ہو آج میں ایام آخرت کے پہلے دن میں داخل ہو رہا ہوں اور ایام دنیا کے آخری دن میں گزر رہا ہوں، مجھ سے قسم لے لوجو میں نے بیٹھنے کے جسم کو اس خیال سے بھی ہاتھ بھی لگایا ہوئا رہا اس کے ساتھ اسی طرح گزر رہا تھا کہ اس کا انتقال ہو گیا۔ اس کا انتقال مصر میں ہوا تھا، کیونکہ وہ عبد العزیز بن مردان کے پاس چلا گیا تھا جس نے اس کی بہت کچھ تعلیم و تکریم کی تھی، اور بیٹھنے کی محبت کے بارہ میں بھی جب اس سے پوچھا تھا تو اس نے جواب میں کہا تھا: ”بہت شدید“ اور اس کے بعد عبد العزیز نے اس کے کچھ اشعار بھی اس کی زبانی سے تھے، اور اس سے عبد العزیز نے وعدہ کیا تھا کہ وہ اس کی ملاقات اس کی محبوب سے ضرور کرائے گا، لیکن اس کی موت نے اس کا موقع نہیں دیا اور وہ ۸۲جھے میں مصر میں انتقال کر گیا۔

اصمعی نے ایک شخص کے حوالے سے بتایا ہے کہ اس سے جمیل نے ایک مرتبہ کہا تھا کہ تم میرا خط بیٹھنے کے گھر تک پہنچ سکتے ہو؟ اگر ایسا کر سکتے ہو تو جو کچھ میرے پاس ہے وہ سب کچھ تمہارا ہے اس شخص نے کہا ہاں، میں کام کر دوں گا، اس پر جمیل نے کہا جب میں مر جاؤں تو میری اونٹی پر سوار ہونا اور میرے کپڑے پہننا اور شہینہ کو میرے اشعار سنانا، جس کا ایک شعر یہ ہے۔

قومی ثبـنـةـ فـانـرـبـیـ بـعـوـیـلـ      وـابـکـیـ خـلـیـلـ دـونـ کـلـ خـلـیـلـ

”اے بھینہ کہدی جو عجا اور بالہ آواز سے ماتھ کر اور اپنے دوست کو مادر کر کر رہا۔“

جب وہ اس خاندان میں پہنچا اور تمام اشعار سنائے تو بھینہ اس طرح نکل کر آئی ہے جسے گویا وہ جنت کی درمکون ہے۔ بھینہ نے اس سے لہا تھہر افسوس سے اگر تو اتنی جیا ہے تو تو نے مجھے مارڈا ہے اور اگر تو جھوٹا ہے تو تو نے مجھے رسوایا ہے۔ اس پر اس نے کہا قسم ہے خدا کی میں سچ کہہ رہا ہوں اور یہ اس کا سلیہ اور اس کی اونٹی ہے اور ہب یہ بات ثابت ہو گئی تو بھینہ نے اشعار پڑھے جس میں اس کی مرثیہ خوانی کی گئی تھی اور صدمہ و افسوس کا اظہار کیا گیا تھا، اور یہ کہ اب اس کی زندگی میں عیش و راحت نام کی کوئی چیز باقی نہیں رہی ہے اور نہ آئندہ کسی خیر کی اب اسے امید باقی ہے، پھر اسی وقت اس کا بھی انتقال ہو گیا، اس شخص نے کہا میں نے اپنی زندگی میں ایسا نہ کوئی مردوں کو اور دیکھا ہے اور نہ سوگوار عورت دیکھی۔

ابن عساکرنے بیان کیا ہے کہ ایک شخص نے دمشق سے جیل سے بھیتھا کا شتم شعر گوئی ترک کر کے قرآن پاک حظا کرتے، اس پر اس نے جواب دیا، کہ مجھ سے انس بن مالک نے رسول اللہ ﷺ کا یہ قول بیان کیا ہے کہ بعض شعر بھی علم و حکمت کا خزانہ ہوتے ہیں۔

### عمر بن عبد اللہ

ابن عمر بن عثمان ابو حفص القرشی ائمہ نہایت فیاض، تحقیق اور شریف امراء میں تھے، ان کے ہاتھ پر بہت سے شہر فتح ہوئے یہ بصرہ میں ابن زبیر کے نائب تھے انہوں نے عبد اللہ بن حازم کے ساتھ کامل بھی فتح کیا تھا، اور عبد اللہ بن حازم وہ شخص تھا جس نے قطری بن الفجاءۃ کو قتل کر دیا تھا، عمر بن عبد اللہ نے ابن عمر جابر، عطاء بن ابی رباح اور ابن عون وغیرہ سے روایت کی ہے، موصوف عبد الملک کے پاس دمشق بھی گئے تھے اور وہیں ۸۲ جو شیوه کہدی جو عجا اور بالہ آواز سے ماتھ کر کر رہا۔

مدائی نے بیان کیا ہے کہ ایک شخص نے ایک کنیز خریدی جو قرآن پاک نہایت عمدہ تلاوت کرتی تھی اور اشعار بھی اچھے پڑھتی تھی، وہ شخص اس کنیز سے بے حد محبت کرتا تھا اور اس نے اس پر اتنا پیسہ خرچ کر دیا تھا کہ اب مفلس و فلاش ہو گیا تھا، اور اس کے پاس اب اس کنیز کے سوا کچھ باقی نہیں رہا تھا، اس سے کنیز نے کہا مجھے معلوم ہے تیرے پاس اب کچھ باقی نہیں رہا ہے اگر تو مجھے فروخت کر دے اور اس سے تجھے نفع حاصل ہو جائے تو تیری معاشری حالت سدھر جائے، چنانچہ اس شخص نے اس کنیز کو عمر بن عبد اللہ کے ہاتھ فروخت کر دیا جو اس وقت بصرہ کا گورنر تھا چنانچہ اس نے اس کنیز کو ایک لاکھ درہم میں فروخت کر دیا لیکن جب اس کے ہاتھ میں رقم آئی تو وہ خود بھی نادم ہوا اور کنیز بھی پچھتا تھا، چنانچہ وہ اپنے آقا کو مناطب کر کے کہتی ہے:

هَنْتَ لَكَ الْمَالُ الَّذِي قَدْ أَخْدَتَهُ      وَلَمْ يَقِنْ فِي كَفْنِ الْأَنْفَكْرِي

”تجھے وہ مال مبارک ہو جو تجھے میرے عوض ملا ہے اگرچہ میرے دامن میں بجز رنج و فکر کے کچھ نہیں ہے۔“

اقول لنفسی وهی في كرب عیشة      اقلی فقر بان الخلیط او کثیری

”میں اپنے نفس سے جو مضربر ہے کہتی ہوں اپنا اضطراب کم کریا بڑھا دوست تو جدا ہو گیا،“

اذا لم يكن في الأمر عند حيلة  
ولم تجدى بلا من الصبر فاصبرى  
اور جب تیرے یہ اس معاملہ میں کوئی چارہ کا نہیں ہے اور تیرے لیے جو صبر لے اب اور کوئی طریقہ نہیں تو صبر کر۔  
جس کا جواب اس کے آقا نے دیا ہے

ولو لا قعود الدهر بي عنك لم يكن  
لفر قلنا شيء سوى الموت فاصبرى  
”اگر زمانہ کے مصائب مجھے تھے سے جدائز کرتے تو مجھے تھے سے بجزموں کے کوئی چیز جدائے کر پاتی، اس سبکر“  
العب بحزن من فراقك موجع انا جى به قلبًا طويلاً التذكرة  
”میں تیری اندو ہنا ک جدائی کے غم میں بتلا ہوں اسی کے متعلق دل سے سرگوشیاں کرتا رہتا ہوں“  
عليك سلام لا زيارة ببنينا ولا وصل الا ان يشاء ابن معمر  
”تجھ پر سلامتی ہوا ب تھکہ کو دیکھنے اور ملاقات کا کوئی امکان نہیں الای کہ ابن معمر ہی ایسا چاہے“  
جب ابن معمر نے یہ بات سنی تو بے قرار ہو گیا اور کہنے لگا، ہمیں میں نے دو عاشقوں میں جدائی ڈلوادی چنانچہ جب اس  
نے فریقین کو مضطرب و بے چین دیکھا تو اس نے ایک لاکھ درہم اس شخص کو دیئے اور وہ کنیز بھی اسے واپس کر دی اس آدمی نے وہ  
رقم اور کنیز لے کر خوشی خوشی اپناراست لیا۔

کہتے ہیں عمر بن عبد اللہ کاظم علیہ السلام کے مرض میں دمشق میں انتقال ہوا اور عبد الملک بن مروان نے اس کی نماز جنازہ پڑھائی  
اور اس کے لیے دعائے خیر کی اور اس کی مدح بھی کی، عمر بن عبد اللہ بن معمر کا ایک لڑکا طلاق تھا، عمر بن عبد اللہ سادات قریش سے تھا،  
انہوں نے فاطمہ بنت القاسم بن محمد بن جعفر سے چالیس ہزار دین مہر پر نکاح کیا تھا، جس سے ابراہیم اور ملہ میں پیدا ہوئے تھے  
رملا کا نکاح اسماعیل بن علی بن عبد اللہ بن عباس سے ایک لاکھ دینا ہزار دین مہر پر ہوا تھا۔ رحم اللہ

### كميل بن زياد

یہ ابن نہیک بن خثیم الکوفی ہیں، انہوں نے عمر، عثمان، علی، ابن مسعود اور ابو ہریرہؓ سے روایات بیان کی ہیں، یہ حضرت علیؓ کے  
ساتھ جنگ صفين میں شریک تھے ہرے زبردست بہادر اور عابد وزادہ انسان تھے ۸۲ میں ان کو حجاج نے قتل کر دیا تھا، انہوں نے  
ایک سو برس کی عمر پائی، حجاج نے ان کو اپنے سامنے ایک تھپٹ کے قصاص میں مطالبه میں قتل کر دیا تھا، جو حضرت عثمانؓ نے کبھی ان کو  
مارا تھا، لیکن جب حضرت عثمانؓ نے ان کو اپنے اوپر قابو دلا کر اپنا قصاص لینے پر آنادگی ظاہر کی تھی تو انہوں نے معاف بھی کر دیا تھا،  
پھر بھی حجاج نے ان کو معاف نہیں کیا اور ان سے کہا کہ تمہاری یہ جرأت کہ تم نے حضرت عثمانؓ سے ایک تھپٹ کا قصاص لینا چاہا اور پھر  
ان کی گردن مار دینے کا اس نے حکم دے دیا۔

کہتے ہیں کہ جب حجاج نے حضرت علیؓ کا ذکر چھپیرا تو کمیل نے ان کی بہت تعریف کی اس پر حجاج نے کہا میں تمہارے پاس  
ایک ایسا آدمی بھی ہوں گا جو علیؓ سے اتنا ہی بغرض رکھتا ہے جتنا تم ان سے محبت رکھتے ہو اور اس کے پاس اوم کو بھیجا جو حمص کا رہنے والا

تھا، اور جو ابو الجہم بن کنانہ کہلاتا تھا، چنانچہ اس نے ان کی گردن مار دی۔ کمیل سے تابعین کی ایک کثیر جماعت نے روایات بیان کی ہیں، وہ حضرت علیؓ کے بڑے دلدادہ اور ان کے اقوال کے کردیدہ تھے، جن میں سے ایک مقولہ یہ ہے۔

”انسانی قلوب بر تن کی مانند ہیں سب سے اچھا قلب وہ ہے جو سب رازوں کو ملتا۔“

یہ طویل القامت تھے۔ ان سے اُفَّق حفاظ نے بھی روایت بیان کی ہیں۔

### ذاذان ابو عمر والکندی

یہ تابعین میں پہلے شراب خوار طنبورہ بجائے والے شخص تھے، اللہ تعالیٰ نے جب ان کو توبہ کی توفیق دی تو عبد اللہ بن مسعودؓ کے ہاتھ پر توبہ کی اور انابت الی اللہ اور رجوع الی الحق کی طرف بڑی تیزی سے مائل ہو گئے۔ ان کے دل میں زبردست خوف خدا بھی پیدا ہو گیا تھا، خلیفہ کا کہنا ہے کہ اس سال زرین جیش جوانہن مسعود کے ہم نشین تھے، فوت ہوئے ذاذان ابو عمر والکندی کی عمر ایک سو بیس برس کی ہوئی، ابو عبیدہ کہتے ہیں ان کا انتقال ۸۳ حکیم میں ہوا۔ اور ابو والکن کے بقول انہوں نے زمانہ جاہلیت میں بھی سات سال گزارے تھے اور رسول اللہ ﷺ کی حیات مبارکہ میں ایمان لے آئے تھے۔

### ام الدرداء الصغری

آپ کا اصل نام جیمیہ عابدہ فتحیہ عالمہ تبیعہ کہتے تھے، لوگ ان سے علم سیکھتے اور ان کے پاس پڑھنے آتے تھے اور جامع دمشق کی شمالی دیوار کے قریب لوگ ان سے فقہی مسائل آکر معلوم کرتے تھے، حتیٰ کہ عبد الملک بھی ان کے حلقدوس فقد میں شامل ہوتے تھے۔ (عن عرض)

## ۸۳ حکیم کا آغاز

### اور اس کے واقعات

۸۳ حکیمی شروع ہوا تو اس کے ساتھ ہی لوگوں نے جنگ وجدال کی پھر تیاری شروع کر دی۔ جماج اور اس کے ساتھی دیر قره میں اور ابن الاشعث اور اس کے حواری دیر الجمامہ میں آمادہ جنگ نظر آتے تھے، حتیٰ کہ جنگ روز مرہ کا شغل بن گئی، پیشتر دنوں میں اہل عراق اہل شام پر کامیابی حاصل کر لیتے تھے، حتیٰ کہ ابن الاشعث نے جو اہل عراق کے دستوں کا امیر تھا، اہل شام یعنی جماج کے لشکریوں پر اسی مرتبہ سے زیادہ حملہ کر کے سخت جانی نقصان پہنچا چکا تھا، اس کے باوجود جماج ثابت قدم تھا اور اثبات و عزم اور صبر واستقلال سے یہ سب کچھ برداشت کر رہا تھا، اور پھر بھی اس کے قدم اپنی جگہ سے نہیں ڈال گئے بلکہ جب کسی دن اس کی فوجوں کو اہل عراق پر فتح حاصل ہوتی تھی تو مزید سخت حملے ان پر کرتا تھا اور اپنی فوجوں کی کامیابی اور جنگی چالوں سے برابر باخبر رہتا تھا، وہ اس طریقہ پر بر اعمل پیرا رہا، حتیٰ کہ ایک دن اس نے اپنے آدمیوں کو قاریوں کے دستہ پر بلہ بول دینے کا حکم دے دیا، کیونکہ لوگ ان کے بڑے قبیلے تھے اور وہ لوگوں کو قوال پر ابھارتے رہتے تھے، قاریوں نے اس کے حملہ کو صبر سے برداشت کیا اور اس

کے بعد حاج نے تمام تیر اندازوں کو جمع کر کے ان سے ان پر حملہ کر دیا اور یہ حملہ اس وقت تک جاری رہا جب تک کہ بہت سے قاریوں نواس نے مردانہ ڈالا اس لے بعد اس نے ابن الاشعث اور اس کے فوجیوں پر حملہ کیا جس کے نتیجے میں ابن الاشعث کے ساتھی میدان چنگ سے بھاگ کھڑے ہوئے اور جدھر ان کا منہ اٹھا اور ہر چل پڑے اور ابن الاشعث بھی ان کے سامنے ہی فرار ہوا۔ اس وقت اس کے ساتھ تھوڑے ہی لوگ تھے اس وقت حاج نے ایک بڑی فوج لے کر اس کا پیچھا کیا اس وقت حاج کے ساتھ عمارة بن غنم الٹھی اور محمد بن الجراح بھی تھے۔ لیکن عمارہ کے ہاتھ میں تھی، یہ لوگ ابن الاشعث اور اس کے ساتھیوں کے پیچے لگ گئے تاکہ ان کو قتل کر کے یا قیدی بنا کر فتح و کامرانی حاصل کریں، چونکہ تعاقب کے دوران دوسرے علاقوں کو رومند تے ہوئے اکثر گزرنما پڑتا ہی ہے، یہ لوگ بھی ابن الاشعث اور اس کے ساتھیوں کا پیچھا کرتے ہوئے کریاں تک پہنچ گئے اور ایک ایسی جگہ پہنچے جہاں اہل عراق پہلے مقیم رہ چکے تھے، وہاں پہنچ کر انہوں نے ابی خلدہ ایشکری کے پشاور لکھ کر ہوئے دیکھیے:

يالهفا وياحزنا جميا  
وياحر الفؤاد لما يقينا

”ہائے افسوس اور ہائے ہم سب کا حزن و غم دل میں کیسی ہوک اٹھتی ہے ہم کیوں لڑتے تھے،“

**تركتنا الدين والدنيا جمیعاً** **وسلمنا الحالیل والبنیا**

”ہم دین بھی چھوڑ بیٹھے اور دنیا بھی ہاتھ سے گئی اور ہم نے اپنے بچوں کو بھی دشمنوں کے حوالے کر دیا۔“

اس کے بعد اس علاقہ میں ابن الاشعث بھی پنج کچھ آدمیوں کے ساتھ ملک الترک رتیل کے ملک میں داخل ہوا تاہیل نے اس کی بہت تعظیم و تکریم کی اور اس کے اپنے پاس تھبہرایا اور پناہ دی۔

وائقی کا بیان ہے کہ ابن الاشعث جب تبلیل کے کسی علاقے سے گزر رہا تھا وہاں اس کو ایک افسر ملا، جس کو اس نے عراق جاتے ہوئے ایک خاص کام متعین کیا تھا، اس افسر یا عامل نے اس کی بڑی آؤ بھگت کی اور اپنے پاس ٹھہرایا اور ابن الاشعث کو تھن بھی دیئے مگر یہ سب کچھ اس نے مکروہ فریب سے کیا تھا، اس نے ابن الاشعث سے کہا تم میرے پاس شہر میں آ جاؤ میں تمہیں دشمن سے بچالوں گا لیکن اپنے کسی ساتھی کو شہر میں داخل نہ ہونے دیتا، اس نے اس کو قبول کر لیا، لیکن اس میں بھی اس کا مکر شامل تھا، بہر حال ابن الاشعث نے اپنے آدمیوں کو روک دیا اور اس عامل کی بات کو مانتا رہا، نیچتاً ابن الاشعث کے تمام آدمی منتشر ہو گئے اور جب ابن الاشعث شہر میں داخل ہوا تو وہ عامل اس پر جھپٹ پڑا اور اس کے ہتھیاریاں ڈال دیں اور اس کو جاجج کے پاس لے جانے کا ارادہ کیا لیکن تبلیل کو ابن الاشعث کی آمد کے راز کا علم تھا، جب اس کو اس وقت کا علم ہوا تو اس وقت عامل شہربست میں قیام پذیر تھا، تبلیل وہاں پہنچا اور اس نے شہربست کو محاصرہ میں لے لیا اور وہاں کے مذکورہ عامل کو کھلا بھیجا، خدا کی قسم اگر تم نے ابن الاشعث کو کسی قسم کی تکلیف پہنچائی تو میں اس وقت تک دم نہیں لوں گا جب تک تمہارے پاس پہنچ کر تم سب کو یعنی ایک ایک شہری کو قتل نہ کر دوں، وہ عامل یہ خط پڑھ کر کانپ اٹھا اور ابن الاشعث کو اس کے پاس پہنچا دیا، جس کی تبلیل نے بہت تعظیم و تکریم کی اس کے بعد ابن الاشعث نے تبلیل سے کہا یہ عامل تو میرا مقرر کر دو اور میری طرف سے تعینات تھا، اس نے غداری کی اور جو کچھ اس نے کیا وہ بھی میں نے دیکھ لیا ہے، اب مجھے اجازت دیں کہ میں اس کو قتل کر دوں۔ تبلیل نے کہا میں اس کو پناہ دے چکا ہوں۔ اس

وقت ابن الاشعت کے ہمراہ عبد الرحمن بن عباس اسی ربيع بن المارت بن عبدالمطلب بھی تھا جو لوگوں کو رتبیل کے ملک میں نماز بھی پڑھاتا تھا۔ اس کے بعد وہ تمام لوگ جو مساجد کو چھوڑ کر بھاگ گئے تھے پھر اکٹھے ہو گئے اور ابن الاشعت اپنی نماز میں نظر یہ لوگ اس وقت تعداد میں ساٹھ ہزار تھے جب یہ لوگ بھutan پہنچے تو انہوں نے دیکھا کہ ابن الاشعت رتبیل کے پاس پہنچنے پکا ہے اس لیے ان لوگوں نے بھutan پر غلبہ حاصل کر کے وہاں کے عامل عبد اللہ بن عاصم العوارف اور اس کے عزیز واقارب کو بہت اذیتیں پہنچا میں اور اس کی دولت وغیرہ پر بھی قابض ہو گئے اس کے بعد وہ ملک کے دوسرے حصوں میں پھیل گئے اور خوب نوٹ مار کی اس کے بعد انہوں نے ابن الاشعت کو لکھا کہ ہمارے پاس آ جائیے تاکہ ہم آپ کے ساتھ مل کر اپنے دشمن سے لڑیں اور خراسان کا ملک بھی چھین لیں، وہاں سننے ہیں بہت سی فوجیں ہیں اور کافی دفاعی قوت رکھتے ہیں، اگر ہم وہاں پہنچ کر ان پر قبوچ پا سکیں تو اللہ تعالیٰ ہمارے ذریعہ جماعت یا عبد الملک کو بلاک کر دے گا اس کے بعد ہم آپس میں مناسب طور پر مشورہ کر لیں گے کہ آگے کیا کرنا ہے۔

یہ خط پڑھ کر ابن الاشعت چل کھڑا ہوا بھی وہ خراسان کی طرف تھوڑا سا ہی بڑھتا تھا کہ اہل عراق کے کچھ فوجوں نے جن میں عبد اللہ بن سمرة بھی شامل تھا اسنے الاشعت کو معزول کر دیا، یہ دیکھ کر ابن الاشعت کھڑا ہوا اور ان سے اس طرح مخاطب ہوا ”اے غدار اور جنگ سے جی چرانے والوں مجھے تمہاری ضرورت نہیں ہے میں اپنے رتبیل کے پاس جا رہا ہوں اور اسی کے پاس رہوں گا، چنانچہ وہ ان کو دیں چھوڑ کر چلا گیا کچھ تھوڑے سے لوگ اس کے ساتھ ہو گئے جب کہ ایک جم غفر وہیں رہ گیا جب ابن الاشعت ان کو چھوڑ کر چلا گیا تو ان لوگوں نے عبد الرحمن بن عباس بن ابی ریبعہ الہاشی کی بیعت کر لی اور اس کے ہمراہ خراسان روانہ ہو گئے وہاں پہنچنے تو ان کا امیر یزید بن الٹھلب بن ابی صفرہ ان کی طرف بڑھ کر آیا جس نے اس کو اپنے ملک میں داخل ہونے سے منع کیا اور اسی مضمون کا ایک خط عبد الرحمن بن عباس کو لکھا کہ یہ ملک بڑا وسیع ہے جدھر تمہارے لوگ اور تم جانا چاہو وہاں چلے جاتا، جہاں کسی کی حکمرانی نہ ہو مجھے تمہارا مقابل بالکل پسند نہیں ہے اگر تمہیں مال و دولت چاہیے تو وہ بھی تمہارے لیے بھیج دیتا ہوں، اس کا جواب عبد الرحمن بن عباس نے دیا کہ ہم تم سے لڑنے نہیں آئے میں یہاں ذرا دم لینے اور ستانے کے لیے آئے ہیں، ہم آرام کر کے خود چلے جائیں گے، ہمیں تمہارے مال و دولت کی بھی ضرورت نہیں ہے لیکن اس کے بعد عبد الرحمن نے آس پاس کے علاقوں سے خراج کی وصول یا بی شروع کر دی اور خراسان کے بعض علاقوں کے اوپر اس طرح اپنا اقتدار جانا چاہا، جس کے بندوبست کے لیے یزید بن الٹھلب نکلا اور اس کے ہمراہ اس کا بھائی المفضل بھی بہت سی فوج لے کر نکلا، جب ان سے ان لوگوں کی مدد بھیڑ ہوئی تو خاصہ آدمی مارے گئے اور عبد الرحمن بن عباس کے لوگ بھاگ گئے، یزید نے بھی ان کے بہت سے لوگ مارڈا لے اور جو کچھ ان کے پاس تھا وہ لے لیا اور لوگوں کو قیدی بنالیا۔ ان میں محمد بن سعد بن وقارص بھی تھے ان سب کو مساجد کے پاس بھیج دیا گیا، بیان کیا جاتا ہے کہ محمد بن سعد نے یزید بن الٹھلب سے کہا، میں تم سے اپنے باپ اور تمہارے باپ کے حوالہ سے درخواست کرتا ہوں مجھے تم کیوں بھیجتے ہوئے سن کر اس نے ان کو چھوڑ دیا۔

ابن جریر کا بیان ہے اب یہ بات بڑی طویل ہے جب سارے قیدی جماعت کے پاس پہنچ گئے تو اس نے ان میں سے بہت سوں کو قتل کر دیا اور بعض کو معاف کر دیا۔ جماعت کا طریقہ یہ تھا کہ جب وہ ابن الاشعت پر غالب آتا تھا تو لوگوں میں منادی کرانتا تھا

جو اپس اس کے پاس آ جاتا تھا اس کو پناہ ملتی تھی، اور جو مسلم بن قحیہ کے پاس رے میں جا کر اس کے ساتھ شامل ہو جاتا تھا، اس کو بھی پناہ ملتی تھی، چنانچہ ابن الاشعث نے ساتھیوں میں آخرِ حُمَّمَ بن قحیہ کے پاس پہنچے گئے اور ان لوگوں نے امان دے دی، اور جو اس کے پار نہیں رہنچا اس کے پیچے، وبا تھا دھوکہ پڑ جاتا تھا، اسی طرح اس نے بہت سی مخلوقوں کو موت کے گھاٹ اتار دیا اور بے اخیر میں جس نواس نے قتل کیا وہ سعید بن جبیر تھے جن کا ذکر آئندہ آئے گا، جو لوگ مسلم بن قحیہ کے پاس پہنچا ان میں شعیٰ بھی تھیں۔ تھے ایک دن ان ان کو بھی حاجج نے یاد کیا تو بتایا گیا کہ وہ مسلم بن قحیہ کے کمپ میں چلے گئے ہیں، اس پر حاجج نے مسلم بن قحیہ کو لکھا لے میرے پاس شعیٰ کو بھیج دو، شعیٰ نے بتایا جب میں حاجج کے پاس پہنچا تو اس کو امیر کہہ کر سلام کیا اور پھر کہا اے امیر لوگوں نے مجھ سے کہا کے میں تجھ سے مغدرت کرلوں بغیر اس کو جانے ہوئے کہ اللہ کے نزدیک اس میں حق کیا ہے اور قسم خدا کی میں حق ہی تیرے سامنے کھوں گا، خواہ اس کا انجام کچھ ہی ہو، قسم بے اللہ کی ہم نے تجھ سے سرکشی کی اور تیرے خلاف خروج و جہاد کیا نہ ہم فاجر قوی تھے اور نہ نیک و صالح اللہ نے تجھ کو ہم پر قیمع نصیب کی اور ہم پر غلیظ عطا کیا اگر تو غالب آیا تو ہمارے گناہ کا شرہ تھا، اور ہماری کرتوتوں کا نتیجہ اور اگر تو نے کسی کو معاف کیا تو یہ تیرا حلم تھا۔

بہر حال اب تیری ہم پر بحث قائم ہو گئی، یہ سن کر حاجج بولا اے شعیٰ تو مجھے ان سب لوگوں سے زیادہ عزیز ہے جن کو میری تواری سے پہنچے والے خون نے مطیع کیا ہے اور پھر کہا اے شعیٰ جو کچھ تو نے کہایا کیا اب تو میرے پاس مامون ہے، شعیٰ کہتا ہے کہ میں حاجج کے پاس سے چل پڑا اور ابھی تھوڑی دیر چلا ہوں گا کہ اس نے پھر کہا شعیٰ میرے پاس آؤ، یہ سن کر مجھے خوف پیدا ہوا پھر اس نے کہا تو نے مجھے اطمینان دلایا تھا، اور میں تیرے قول پر مطمین بھی ہو گیا تھا تو اس نے کہا تو نے ہمارے بعد لوگوں کو کیسا پایا؟ میں نے جواب میں کہا اللہ امیر کو تینکی دے تو نے لوگوں کی نیندیں اڑا دیں، آسان کوشکل بنا دیا، خوف کو دور کر دیا، غم والم کو خوشنگوار بنادیا، صالح نوجوان کو ہاتھ سے کھو دیا اور میں نے امیر جیسا کوئی جانشین نہیں پایا، اس کے بعد حاجج نے کہا شعیٰ تو وہ اپس جا، میں واپس آ گیا۔ یہ با تین این جریروں غیرہ نے بھی بیان کی ہیں اور ابو الحسن نے بھی اس کو اسماعیل بن عبد الرحمن السولی کے حوالے سے بہن سے متعلق بھی باتیں بیان کی ہیں، یہ حق نے بیان کیا ہے کہ اس سے فرانض کا ایک مسئلہ بھی دریافت کیا گیا تھا جو شوہر کی ماں اور شعیٰ کے متعلق بھی با تین بیان کی ہیں، یہ حق نے بیان کیا ہے کہ اس سے فرانض کا ایک مسئلہ بھی دریافت کیا گیا تھا جو شوہر کی ماں اور تفصیل سے اپنا خیال ظاہر کیا اور آخر میں اس نے حضرت علیؓ کے قول کو مستحسن قرار دیا، لیکن حکم حضرت عثمانؓ کے قول کے مطابق دیا۔ کہا جاتا ہے کہ یزید بن مہلب نے جو قیدی حاجج کے پاس بھیجے تھے ان میں سے پانچ بزرگوں کو حاجج نے قتل کر دیا تھا اور پھر جب وہ کوفہ میں داخل ہوا تو اس نے اعلان کیا کہ وہ کسی ایسے شخص کی بیعت قول نہیں کرے گا جو اپنے کفر کا اقرار ادا کرے، چنانچہ جو کوئی کہتا تھا کہ میں واقعی کفر کا مرتكب ہوا تھا اس کی بیعت قول کر لیتا تھا اور جو کوئی اقرار کرتا تھا اور کفر کے ارتکاب سے منکر تھا اس کو قتل کر دیتا تھا، چنانچہ جن لوگوں نے اپنے کفر کا اقرار نہیں کیا ان میں سے بہت سے لوگوں کو اس نے موت کے گھاٹ اتار دیا، چنانچہ اسی دارو گیر کے دوران وہ ایک شخص کے پاس آیا اور کہنے لگا، میرا خیال ہے یہ شخص اپنے کفر کا اقرار اپنے دین کی بقا و اصلاح کی خاطر نہیں کرے گا، گو کہ اس طرح وہ اس کو فریب دینا چاہتا تھا اس شخص نے حاجج کی بات سن کر جواب دیا کیا تو میرے نفس کے

بارہ میں مجھے ہی کو دھوکہ میں رکھنا چاہتا ہے میں تو دنیا کا سب سے بڑا کافر ہوں، فرعون، ہامان اور نمرود سے بھی زیادہ، حاجج اس کا جواب سن کر نہیں پڑا اور اس کی گلوغ عاصی کر دی۔

ابن جریر نے ابو حیف کے واسطے سے لکھا کہ عاشی ہمدانی کو حاجج کے پاس لا یا گیا اس نے حاجج اور عبد الملک کی ہمیشہ بحکایتی تھی، اور ابن الاشعث اور اس کے ساتھیوں کی مدح سرائی کرتا تھا، چنانچہ اس سے ایک قصیدہ پڑھوایا گیا تو اس میں عبد الملک اور اس کے گھروالوں کی بڑی تعریف بیان کی گئی تھی، اہل شام نے یہ قصیدہ سن کر بڑی تعریف کی، لیکن حاجج نے اس کو بناؤت خیال کیا اور اس نے ایک اور قصیدہ کی فرمائش کی، اس نے پھر اسی قسم کا مدحیہ قصیدہ لکھا جس پر حاجج نے طیش میں آ کر اس کی گردان اڑا دی۔ عاشی ہمدانی کا پورا نام عبد اللہ بن المارث ابو الحصن تھا، مگر وہ ہمدانی الکوفی عام طور پر کہلاتا تھا، یہ عرب کے مشہور اور فتح و پینغ شاعروں میں شمار ہوتا تھا، یہ حفص کے امیر نعمان بن بشیر کی مدح سرائی بھی کرتا تھا جس نے ایک مرتبہ اس کو چالیس ہزار دینار اپنی اور فوج کی طرف سے دلوائے تھے، یہ شعیی کی بہن کا شوہر اور شعی اس کی بہن کا شوہر تھا، اس نے ابن الاشعث کے ساتھ مل کر حاجج کے خلاف خروج بھی کیا تھا جیسا کہ ہم نے اوپر ذکر کیا ہے، اسی لیے حاجج نے اس کو قتل بھی کر دیا تھا۔

ایک مرتبہ جب حاجج ابن الاشعث کی گھات میں لگا ہاتھا، اس نے ایک شخص کو ابن الاشعث کی فوج کا پتہ لگانے کے لیے بھیجا اس نے حاجج کو ابن الاشعث کی فوجوں کی پوزیشن کے متعلق تہام با تہیں آ کر بتا دیں، کچھ دنوں کے بعد حاجج اور ابن الاشعث کی فوجوں میں پھر مقابلہ ہوا، حاجج اپنے آدمیوں اور سامان کے ساتھ میدان جنگ سے فرار ہو گیا، ابن الاشعث نے ان کا پیچھا کیا اور حاجج کی فوج کا محاصرہ کر لیا، چنانچہ دنوں فوجوں میں شدید جنگ ہوئی اور ابن الاشعث کے بہت سے بہت سے آدمی مارے گئے اور بہت سے لوگ دجلہ اور دجلہ میں غرق ہو گئے اس کے بعد حاجج پھر ابن الاشعث کی فوج میں گھس آیا اور جس جس کو اس نے وہاں موجود پایا اس کو قتل کر دیا، ان مقتولوں کی تعداد تقریباً چار ہزار تھی، جن میں رؤسماں اور اعیان بھی شامل تھے، ابن الاشعث تین سو آدمیوں کو بمشکل وہاں سے زندہ سلامت نکال کر اور کشتؤں میں بٹھا کر دریائے دجلہ کو عبور کر گیا اور بصرہ پہنچ گیا اور پھر وہاں سے یہ لوگ بلا دائرہ ترک میں داخل ہو گئے، حاجج نے یہاں بھی ان کا پیچھا کیا اور بہت سے لوگوں کو مار دا لا، کہا جاتا ہے ان میں محمد بن سعید بن وقاص وغیرہ کے علاوہ بڑے بڑے زعماء و صلحاء اور ابراہیم بھی شامل تھے، حتیٰ کہ سعید بن جبیر بھی انہی میں شامل تھے، جن کے متعلق ہم آئندہ ذکر کریں گے۔

### واسطہ شہر کی تعمیر

ابن جریر نے لکھا ہے کہ ۸۳ھ میں حاجج نے واسطہ شہر کی بنیاد ڈالی اس کی تعمیر کا سبب یہ تھا کہ اس نے ایک راہب کو گدھی پر دجلہ کے قریب گزرتا ہوا دیکھا جب وہ واسطہ کے مقام پر پہنچا تو وہ اپنی سواری سے اتر گیا کیونکہ گدھی نے پیشافت کر لیا تھا اور وہ جل کر وہاں پہنچا جہاں گدھی نے پیشافت کیا تھا، اور اس نے اتنی جگہ کھو دکر وہاں کی مٹی دجلہ میں پھینک دی، حاجج نے کہا اس راہب کو طلب کیا جائے وہ آیا تو اس سے حاجج نے دریافت کیا تم نے ایسا کیوں کیا؟ اس نے جواب دیا ہماری کتابوں میں لکھا ہے اس جگہ مسجد بنائی جائے گی اور جب تک یہ دنیا قائم ہے اس میں خداۓ واحد کی عبادت کی جائے گی، یہ سن کر حاجج نے اس جگہ شہر کی تعمیر اور

مسجد کے لیے نشان لگادیا اور بعد کو شہر کی تعمیر کے بعد مسجد بھی بنوائی گئی۔ اسی ۸۳ھ میں عطاء بن رافع کی مقنیہ میں لڑائی ہوئی اور اسی سال بعض اعيان دارماء فوت ہوئے۔

### عبد الرحمن بن حبیرہ

یہ الخوارنی المصری ہیں، انہوں نے صحابہ کی ایک جماعت سے روایت کی ہے، عبد العزیز بن مردان امیر مصر نے ان کو قضاۓ قصص، اور بیت المال کے بھنے دے رکھے تھے، ان کو سالانہ ایک ہزار دینار تخفواہ ملی تھی، انہوں نے کبھی ایک جب بھی جمع کر کے نہیں رکھا۔

### طارق بن شباب

ابن عبد الشمس الاحصی ان خوش نصیبوں میں سے ہیں جنہوں نے رسول اللہ ﷺ کی زیارت کی تھی، انہوں نے حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہما کے دور خلافت میں غزوہات میں حصہ لیا، ان کا انتقال مدینہ منورہ میں ہوا تھا۔

### عبداللہ بن عدی

ابن الحیار نے رسول اللہ ﷺ کا مبارک زمانہ پایا، انہوں نے صحابہ سے احادیث روایت کی ہیں، عبد اللہ بن قبیل بن محمرہ مدینہ کے قاضی تھے اور قریش کے عالموں اور فقیہوں میں شمار ہوتے تھے، ان کے باپ عدی یوم پدر میں بحالت کفر مارے گئے تھے۔ ۸۳ھ میں ہی مرشد بن عبد اللہ ابوالخیر البرزی نے انتقال کیا اور اسی سال ان قراء اور علماء کی ایک جماعت بھی دنیا سے اٹھ گئی جو انشعت کے ہمنواؤں میں تھے، ان میں سے کچھ میدان جنگ سے بھاگ گئے اور کچھ معزکہ میں کام آگئے، اور کچھ ان میں سے جو جاج کی قید میں بچنے گئے، اس کی تواریکی نذر ہو گئے، بعض لوگوں کو جاج نے قتل کر دیا ایسا کو زہر دلوایا، ان میں خلیفہ بن خاطر، مسلم بن یسار المرزنی شامل ہیں، متولین میں ابو مرانہ الجحدی، عقبہ بن عبد الغفار، عقبہ بن وشاح، عبد اللہ بن خالد الجبی، ابوالجوزہ الربيعی، فضیر بن انس، ابی حمزہ الصبیحی کے والد عرمان، ابوالمعباں، سیار بن سلامۃ الریاحی، مالک بن دینار، مرهہ بن زبابہ الہدادی، ابوالجید لہبضی، ابوسیح الخنائی، سعید بن ابی الحسن اور اس کے بھائی الحسن البصری شامل ہیں۔

ابوایوب کا بیان ہے کہ ابن الاشعث سے کہا گیا تھا، اگر تم چاہتے ہو کہ لوگ تہارے اوپر اسی طرح مرکرفا ہو جائیں جس طرح حضرت عائشہؓ کے کباوہ کے ارد گرد مارے گئے تھے، تو حسن کو اپنے ساتھ لوا اور اہل کوفہ میں سے سعید بن جبیر، عبد الرحمن بن ابی لیلی، عبد اللہ بن شداد، شعیؓ، ابو عبیدہ بن عبد اللہ بن مسعود، المعروہ بن سوید، محمد بن سعد، بن ابی وقار، ابوالحسنی، طلحہ بن مصرف، زبید بن الحارث البابیان، اور عطاء بن السائب کو اپنے ساتھ رکھو ان میں سے جو کوئی بھی ابن الاشعث کے ساتھ اپنے انعام کو پہنچا، خوشی سے نہیں پہنچا تھا اور جو کوئی ان میں سے فتح گیا اس نے اس پر خدا کا شکردار کیا جن بزرگوں کو جاج نے قتل کر دیا ان میں عمران بن عصام الصبیحی تھے، جو ابی مجرہ کے والد تھے، یہ علماء بصرہ میں شمار ہوتے تھے۔ اور عابدو صالح تھے، جب یہ قیدی بن کرجاج کے پاس آئے تو ان سے جاج نے کہا اگر اپنے ارماد اور کفر کا اقرار کر لو تو چھوڑ دوں گا، انہوں نے جواب دیا، خدا کی قسم ہے جب سے

ایمان لایا ہوں، کبھی کفر باللہ کا مرتكب نہیں ہوا۔ جواب سن کر جاج نے ان کی گردان اڑادی، عبد الرحمن بن الی ملی نے بہت سے صحابہ سے روایات بیان کی ہیں ان کے والد ابنی ملی اور رسول اللہ ﷺ کی صحبت کا شرف حاصل تھا، عبد الرحمن نے حضرت علیؓ سے قرآن سیکھا تھا، وہ بھی اٹھت کے باقیہ جاج کے خلاف میدان جنگ میں اڑتے تھے ان کی گردان بھی بیان نے بڑے ظلم کے ساتھ اڑائی۔

## ۸۲ھ کا آغاز

والقدی کا بیان ہے اس سال عبد اللہ بن عبد الملک نے المصیصہ فتح کیا، اس سال محمد بن مروان نے آرینہ میں جنگ کی اور وہاں کی بہت سی مخلوق کو مارڈا، اگر جاؤں پر قبضہ کیا اور بہت کچھ توڑ پھوڑ کی، اس سال کو آگ کا سال بھی کہا جاتا ہے، اس سال میں جاج نے فارس پر چڑھائی کے لیے محمد بن قاسم (تفشی) کو مأمور کیا اور اسے کردوں کو قتل کر دینے کا حکم دیا، اسی سال عبد الملک نے اسکندر ریہ کا حاکم عیاض بن غنم الجینی کو بنایا اور عبد الملک بن ابی الکنود کو جس کو گزشتہ سال ہی وہاں کا حاکم بنا یا گیا تھا معزول کر دیا، اسی سال موسیٰ بن نصیر نے مغرب کے کچھ علاقوں جن میں ارمد کا علاقہ بھی شامل تھا، فتح کر لیے اور وہاں بہت سے لوگوں کو قتل کیا اور تقریباً ہزار آدمیوں کو قیدی بنالیا۔ اس سال جاج نے ابن الاشعث کے کچھ ساتھیوں کو بھی قتل کرایا جن میں سے کچھ یہ ہیں۔

## ایوب بن القریہ

ایوب بن القریہ بہت فصح و بلغ شخص تھا، اس کو بھی جاج نے بڑے ظلم اور سختی کے ساتھ قتل کرایا، لوگ کہتے ہیں کہ جاج اس کے قتل پر بہت نادم تھا، اس کا پورا نام ایوب بن زید ابن قیس ابو سليمان الہلائی المعروف ابن القریہ تھا، اس طرح جاج کے کشتوں میں عبد اللہ بن الحارث بن نوافل سعد بن ایاس الشیبانی اور ابو غیماں الخولانی تھے، ان کو صحبت بھی حاصل ہوئی اور روایت بھی، حرص میں مقیم رہے تھے، ابین قادہ وغیرہ کو بھی جاج نے قتل کرایا تھا، جو لوگ قتل سے کسی طرح نجع گئے تھے ان میں ابو زرع العذری لفسلطینی بھی ہیں، یہ اہل شام کے نزدیک ذی مرتبت لوگوں میں سے تھے، ان کے مرتبہ کی وجہ سے امیر معاویہ ان پر ہاتھ نہیں ڈال سکتا تھا، خود ابو زرع نے یہ بات محظوظ کر لی تھی، اس لیے اس نے امیر معاویہ کو مناظب کر کے کہا تھا اے امیر المؤمنین اپنے گھر کے بنیادی ستون کو بھی نہ گرانا اور اپنے ساتھی کو بھی دکھنے دینا اور جس دشمن کو تم نے ہلاک کرنا ہے اسے گالی نہ دینا۔ امیر معاویہ یہ باتیں خاموشی سے منتار ہا اور ان کے قتل سے باز رہا۔ اس ۸۲ھ میں جن کا انتقال ہوا ان میں عقبہ بن منذر اسلامی بھی ہیں یہ حلیل القدر صحابی بھی ہیں اور اہل صحفہ میں شمار ہوتے تھے، دوسرے عمران بن حطان الخارجی ہیں، یہ ابتداء اہل السنۃ والجماعۃ میں تھے، انہوں نے ایک حسین و جمیل عورت سے نکاح کر لیا، جس کو یہ بہت چاہتے تھے، حالانکہ خود کر یہہ المنظر تھے۔ انہوں نے بہت چاہا کہ اس کو راہ راست پر لے آئیں مگر جب وہ اہل سنۃ والجماعۃ میں داخل نہ ہوئی تو خود اس کے مذہب پر چل کر مرد ہو گئے، یہ بھی ایسے شاعروں میں سے تھے جو طرفہ ترا اور عجیب موضوع پر طبع آزمائی کرتے ہیں، حضرت علیؓ کے قتل اور ان کے قاتل کے بارہ میں کہتے ہیں:

يَا ضرِبَةٌ مِنْ شَفَقٍ مَا ارَادُهَا      الْلَّيْلَةُ مِنْ ذِي الْعَرْشِ رَضْوَانًا

”یہ ایک نیک شخص کی شرب بھی جس کا مقصد بھر صاحب عرش کی خوشنودی کے حصول کے لئے تھا۔“

أَوْلَى لَا ذَكْرَهُ يَوْمًا فَاحْسِبْهُ      أَوْفَى الْبَيْرَةُ عِنْدَ اللَّهِ مِيزَانًا

”میں جب بھی اس کو یاد کرتا ہوں تو اس کو مخلوق میں عہد کا پکارنا خدا کے نزدیک یہ بھر پور عمل کا حق اس سمجھتا ہوں،“

دُنْيَا کے زاہدوں اور زہد کے متعلق کہتے ہیں:

أَرِي إِشْقِيَاءُ النَّاسُ لَا يَسْأَمُونَهَا      عَلَى النَّهِمِ فَهَا عُرَاءَةُ وَجْوَعٍ

”میرے نزدیک یہ زہاد بدنصیب ترین لوگ ہیں، یہ عبادت و تقویٰ سے تحکمت نہیں حالانکہ جھوکے نہ گئے رہتے ہیں،“

كُوكَبٌ قَضَوَ حَاجَاتِهِمْ وَتَرَحَلُوا      طَرِيقَهُمْ يَادِي الْعَلَيَّةِ مَهِيجٌ

”یہ ایسے اونٹوں کے مسافر ہیں جو اپنی ضرورتیں پوری کر کے کوچ کر جاتے ہیں،“

عُمَرَانَ بْنَ حَطَّانَ كَانَ اِنْتَقَالٌ ۖ ۸۲ھ میں ہوا، بعض علماء نے ان کے حضرت علیؑ کے قتل کے بارہ میں اشعار کی اسی وزن اور قافية

میں تردید بھی کی ہے۔

بَلْ ضَرِبَةٌ مِنْ شَفَقٍ مَا ارَادُهَا      الْلَّيْلَةُ مِنْ ذِي الْعَرْشِ خَسْرَانًا

”یہ ضرب ایسے بدجنت نے لگائی جس کا مقصد صاحب عرش سے نقصان پہنچنے کے سوا کچھ نہیں ہو سکتا،“

أَنَّى لَا ذَكْرَهُ يَوْمًا فَاحْسِبْهُ      الشَّقْىُ الْبَرِيرَةُ عِنْدَ اللَّهِ مِيزَانًا

”میں جب بھی اس کے متعلق سوچتا ہوں تو یہی سمجھتا ہوں کہ ایسا بدنصیب خدا کی مخلوق میں سب سے زیادہ سزا کا مستحق ہے،“

### روح بن انباع الجذامي

شام کے امراء میں سے تھا، عبد الملک اپنے اہم کاموں میں اس سے مشورہ لیتا تھا، ۸۲ھ جری میں ہی عبد الرحمن بن الاشعث الکندی ہلاک ہوا لیکن بعض لوگوں کے نزدیک اس کے بعد ہلاک ہوا اللہ اعلم۔

اور یہ اس طرح کہ حاجج نے ملک الترک رتبیل کو اس کے بارہ میں ایک خط لکھا، اسی کے پاس اس نے پناہ لی ہوئی تھی، خدا کی قسم اگر تم نے میرے حوالہ ابن الاشعث کو نہ کیا تو میں اسکے جواب میں تمہارے ملک پر ایک لاکھ مقاتلین کو چڑھائی کے لیے بھیج دوں گا اور ملک کو تہس نہیں کر دوں گا۔ جب حاجج کی دھمکی کی توثیق ہو گئی تو اس نے اپنے مشیروں سے مشورہ کیا جنہوں نے رتبیل کو مشورہ دیا کہ ابن الاشعث کو حاجج کے سپرد کر دیا جائے، ایسا نہ ہو کہ وقت گزرنے کے بعد حاجج اس کے شہروں پر قبضہ کر لے اور عامۃ الناس کو نقصان پہنچائے، چنانچہ رتبیل نے بطور شرائط کے حاجج کو لکھا کہ وہ وعدہ کرے کہ اس کے ملک پر دس سال تک حملہ نہیں کرے گا، اور نیز یہ کہ وہ ان دس سالوں میں ہر سال ایک لاکھ سالانہ خراج سے زیادہ نہیں دے گا، حاجج نے رتبیل کی یہ شرائط منظور کر لیں۔ یہ بھی مشہور ہے کہ حاجج نے اس کو سات سال کا خراج معاف کر دیا تھا، چنانچہ یہ سب کچھ طے ہونے کے بعد رتبیل نے ابن الاشعث سے غداری کی، کہا جاتا ہے کہ رتبیل نے خود اپنے سامنے قتل کر کر اس کا سر حاجج کے پاس بھیج دیا۔

اور بعض روایات کے مطابق یہ ہے کہ ابن الاشعث کو خفت مرض لاحق ہوا اور جب اس کی بارگتی کا وقت تھا تو اس کو قتل کر دیا گیا اور یہ بھی مشہور ہے کہ ابن الاشعث اور اس کے تین ساتھیوں کو ہٹکڑیاں اور چیزیاں ڈال کر پہلے قیدیاں گیا اور پھر ان سب لوچانج لے پاس بھیج دیا کیا تھا اور جب وہ دوران غر مقام مقام رنج میں پہنچ تو ابن الاشعث معاشرے ایک محافظت کے بیڑیاں پہنے ہوئے تند کی چست پر چڑھ گیا اور وہاں سے اپنے آپ کو گرا لیا اور اس کا محافظ بھی جو اس کی نگرانی پر ماورئۃ، اس طرح گر کر جان دینے پر مجبور ہوا، غرض کہ وہ دونوں اس طرح مر گئے اس کے بعد جانج کے قاصد کے پر ابن الاشعث کا سر کر دیا گیا، جس نے اس کے سر کو اس کے دوسرا ساتھیوں کے کٹے ہوئے سروں کے ساتھ جانج کے پاس بھیج دیا، جانج نے اس کے سر کو عراق میں گھمانے کا حکم دیا اور پھر اس کو عبد الملک کے پاس بھیج دیا اور وہاں بھی اس کا سر شام میں سر بازار گھما گیا اور پھر وہاں سے اس نے اپنے بھائی عبد العزیز کے پاس مصر میں بھیج دیا اور وہاں بھی اس سے ساتھ یہی سلوک کیا گیا جس کے بعد اس کا سر مصر میں دفن کر دیا گیا اور اس کا جسم رنج میں دفن کیا گیا جس کے متعلق بعض شعراء نے لکھا۔

### ہیمات موضع جنہے من رأسہا راس بمصر وجہ بالرجوع

”افسوس کہ ابن الاشعث کے جسم اور سر کا کیا حشر ہوا سر مصر میں باقی جسم رنج میں دفن ہوا“

ابن جریر کے مطابق ابن الاشعث ۸۲ میں قتل ہوا۔ واللہ اعلم۔

ربے عبد الرحمن تو یہ بظاہر ابو محمد بن الاشعث بن قیس ہیں اور بعض کے نزدیک عبد الرحمن بن قیس بن محمد بن الاشعث بن قیس الکندي الکوفی ہیں، جن کی ایک روایت ابو داؤد اورنسائی نے یہ بیان کی ہے کہ انہوں نے اپنے باپ سے انہوں نے اپنے دادا سے اور دادا نے ابن مسعود کے حوالہ سے یہ حدیث بیان کی ہے:

”کہ جب بالغ اور مشتری میں اختلاف رونما ہو جائے اور عنازعہ مال یا سامان موجود ہو تو ایسی صورت میں بالغ کا قول معتبر ہو گا اور دونوں اس میں شرکت کریں گے۔“

اور ان کے متعلق عمیس بھی یہی بات کہتا ہے، نیز یہ بھی بیان کیا جاتا ہے کہ جانج نے ان کو ۹۰ میں کے بعد قتل کرایا تھا۔ واللہ اعلم۔

اور پھر سب سے عجیب بات تو یہ ہے کہ لوگوں نے غیر قریش ابن الاشعث کی بیعت کیے کر لی جب کہ صحابہ نے یوم ثقیفہ پر طے کر دیا تھا کہ امارت غیر قریش کے سپرد نہیں کی جائے گی، اور حضرت ابو بکر صدیقؓ نے ایسے لوگوں سے اس حدیث کے ساتھ جنت بھی قائم کی تھی اور انصار نے جب یہ کہا تھا کہ ایک امیر تم میں سے اور ایک امیر ہم میں سے ہو گا، تو ابو بکر صدیقؓ نے اس کو تسلیم کرنے سے انکار کر دیا تھا اور اس بناء پر سعد بن عبادہ نے جو پہلے ”ایک امیر قریش میں سے اور ایک امیر انصار میں سے“ کے قائل تھے، اپنی بات سے رجوع کر لیا تھا، ایسی صورت میں لوگ ایسے خلیفہ کو کیسے تسلیم کر سکتے تھے، جس کی امارت کا ذہونگ برہما بر س نکل رچا یا گیا اور ایک قریشی نسل کو چھوڑ کر ایک کنڈی کی بیعت کر سکتے تھے، غرض کہ یہ مسئلہ ایسا تھا، جس پر کبھی بھی اہل حل و عقد کا اتفاق نہیں ہوا اور یہی سب سے بڑا فتنہ و فساد کا سبب تھا، جس کے باعث ایک مدت تک خلق کثیر کو بتاہی و بر بادی کا سامنا کرنا پڑا۔ اَنَا لِلّهِ وَإِنَا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ۔

### الیوبیت من المقریب

یہ اس کی ماں ہے اس کے باپ کا نام یزید بن قیس بن زرارہ بن سلم اندر کی الہدائی ہے یہ اعرابی اُمیٰ تھے اور فحصہ اسے  
و بلا غلط اور بیان کے لیے غرب المشرق تھے، حاجج کے ساتھ رہب اور عبد الملک کے پاس بھی گئے تھے، حسن نے ایک مرتبہ ان کو مقاصد  
بنانے کرنا بن الاشعث کے پاس بھیجا تھا، تو ابن الاشعث نے ان سے خطب ہو کر کہا تھا، اگر تم نے کھڑے ہو کر سب کے سامنے حاجج  
سے بیزاری اور علیحدگی کا اعلان نہ کیا تو میں تمہاری گردن اڑادوں گا، چنانچہ انہوں نے ابن الاشعث کا کہنا مانا اور اسی کے پاس ٹھہر  
گئے، جب حاجج کو فوقيت اور غلبہ حاصل ہو گیا تو اس نے ان کو طلب کیا اور ان سے بہت سے سوال و جواب ہوئے اور رد کرد بھی ہوئی  
اور آخراً کاران کی گردن مار دی گئی، کہتے ہیں حاجج ان کے مردانے کے بعد نادم ہوا تھا، لیکن اب نداشت سے کیا حاصل تھا۔

ابن عساکر نے اپنی تاریخ میں ذکر کیا ہے اور ابن خلکان نے وفیات میں تفصیل سے ان کے حالات لکھے ہیں اور ان کے  
متعلق بہت سی عجیب و غریب باتیں بھی لکھی ہیں، انہوں نے لکھا ہے قریب بکسر قاف و تشدید یاء ان کی دادی تھیں، اور ان کا دوسرا اور  
اصل نام جماعة بنت ششم تھا۔ ابن خلکان کا کہنا ہے کچھ لوگ ان کے وجود سے ایسا ہی انکار کرتے ہیں جیسے لوگ یہی مجنوں کے قصہ  
اور ابن ابی العقب صاحب الملحمة، جودہ اصل تھی بن عبد اللہ بن ابی العقب ہیں، کے وجود سے انکار کرتے ہیں، واللہ اعلم۔

### روح بن انباع

سلامتہ جذامی کے بیٹے ابو زرعہ، جن کو ابو انباع الدمشقی بھی کہتے ہیں، کا گھر دمشق میں بروز میں کی جانب صاحب الملحمة  
کے گھر کے قریب ہی تھا، یہ بزرگ تابی تھے، انہوں نے اپنے والد سے روایت بھی کی ہے جن کو رسول اللہ ﷺ کی صحبت کا شرف  
حاصل رہا تھا، ان کے علاوہ تمیم الداری، عبادہ بن الصامت، معاویہ اور کعب الاحبار کو بھی یہ شرف حاصل تھا، روح عبد الملک کی نظر  
میں ایک وزیر کی طرح تھے جو عبد الملک سے کبھی جدا نہیں ہوتے تھے، اور وہ عبد الملک کے باپ مروان کے ساتھ مر ج را ہٹ کی جنگ  
میں بھی شریک گنگ رہے تھے اور یزید بن معاویہ نے ان کی ڈیوٹی فلسطینی لشکر پر بھی لگادی تھی، مسلم بن حاجج کا خیال ہے کہ ان کو  
شرف صحبت بھی حاصل تھا، لیکن صحیح بات یہ ہے کہ یہ تابی تھے صحابی نہیں تھے۔ ان کے ماثر میں یہ بات مشہور ہے کہ وہ جب حمام  
سے نکلتے تھے تو کوئی جانور آزاد کرتے تھے، ابن یزید کا بیان ہے کہ ان کا انتقال ۸۲ ہجری میں اردن میں ہوا۔ بعض لوگوں کا گمان  
یہ ہے کہ وہ ہشام بن عبد الملک کے زمانہ تک زندہ رہے۔ ایک مرتبہ انہوں نے حج کیا اور مکہ اور مدینہ کے درمیان پانی کے کنارے نے  
قیام کیا، انہوں نے یہاں پہنچ کر مختلف قسم کے کھانے پکوانے ابھی وہ کھانے ان کے سامنے ہی رکھے گئے تھے، کہ ایک چروہا بھی  
وہاں آگیا، روح نے اس کو کھانے پر بلا لیا وہ چروہا آیا اور کھانے کو دیکھنے لگا اور کہنے لگا میں روزہ دار ہوں، روح نے کہا ایسی سخت  
گرمی اور طویل دن میں تم روزہ رکھتے ہو، چروہا نے جواب دیا کیا میں ان کھانوں کی وجہ سے اپناروز توڑ دوں گا؟ اور پھر وہ  
چروہا کھانا چھوڑ کر ایک سمت کو چلا گیا اور روح بن زباع سے رخصت ہو گیا۔ اور یہ شعر پڑھاتے۔

لقد ضفتت بایامک یا راعی      اذا ج اربھار دوع بن زباع

”اے چہار سویں تھا اپنے ایسا کیسے اپنے کیا جس کا جنہیں بنائیں کہ ساتھ فیض اور سماں کی کیا تھا“  
اس کے بعد رون بہت بڑے تر ہے اور اپنے سامنے سے کھاتا بھی اپنے کھصم سے دیا، آئنے لگے جا، کچھ اگر  
اس کھانے کے کھانے والے پروابے یا احرابی تین تم دل جائیں اور یہ کہہ نہ وہاں سے پہل پڑے اور اس تیرہ اپنے ادنی غلام بن  
گرا اور اس کو اپنے دل میں بس کر اور ساتھ لے کر کسی طرف کو نکل گئے۔

## ۸۵ حکم کا آغاز

جیسا کہ ابن جریر نے بیان کیا ہے اس سال عبد الرحمن بن اشعث کا قتل ہوا، اسی سال حاجج نے خراسان کی امارت سے یزید  
بن مہلب کو معزول کیا اور اس کی جگہ اس کے بھائی امفصل بن المہلب کا تقرر کیا اس کا سبب یہ تھا کہ حاجج ایک مرتبہ عبد الملک کے  
پاس گیا جب وہاں سے لوٹا تو دیرستے گزر، اس کو بتایا گیا کہ یہاں ایک اہل کتاب میں سے براشخ اور بزرگ رہتا ہے، اس کو طلب  
کیا گیا، حاجج نے اس سے پوچھا کیا تم اپنی کتاب میں کوئی ایسی بات پاتے ہو جو یہ بتائے کہ تم کس حال میں ہو اور ہم کس مقام پر  
ہیں، اس بزرگ نے اس کا جواب اثبات میں دے کر کہا ہاں، حاجج نے پھر اس سے پوچھا، تم امیر المؤمنین کو کیسا پاتے ہو؟ اس نے  
کہا ہم اسے ایسا شخص پاتے ہیں جو کسی کا مشورہ قبول نہیں کرتا اور جو شخص اس کے راستے میں آتا ہے وہ منہ کی کھاتا ہے، حاجج نے کہا  
پھر کون؟ اس نے کہا ایک شخص ہے جس کا نام ولید ہے، حاجج نے پھر کہا اس کے بعد پھر دون؟ اس نے کہا، وہ ایک ایسا شخص ہوگا جس  
کے ذریعہ سے راز فاش ہوں گے، حاجج نے کہا تم مجھے اس کی نشادی کر سکتے ہو اس نے کہا اس کے بارہ میں تھوڑے کو تباچ کا ہوں۔ اس  
نے پھر پوچھا تم میر انعام جانتے ہو اس نے کہا ہاں، اس نے پوچھا اس کی تعریف؟ اس نے آنہا وہ کل کو تم سے غداری کرے گا، اس  
کے علاوہ میں کچھ نہیں جانتا۔

حجاج نے یہ سن کر اپنے دل میں کہا کہ اس بزرگ کی مراد یزید بن المہلب ہے اور پھر وہاں سے چل پڑا اور انحالیکہ اس  
بزرگ کی باتوں سے اس کے دل میں ایک طرح کا خوف پیدا ہو گیا تھا اور پھر اس نے عبد الملک کو خط لکھا اور اس سے عراق کی  
والایت و حکمرانی سے استغفاری کے لیے درخواست کی تاکہ عبد الملک کے نزدیک اپنے مرتبہ کی جانچ کر سکے، عبد الملک نے اس کو جواب  
diya، جس میں زجر و توبیخ کے ساتھ اپنا کام استعمال سے کرتے رہنے کی تاکید کی گئی تھی، اس کے بعد ایک دن حاجج کو لوگوں نے دیکھا  
کہ ہر سوچ اور فکر میں غرق بیٹھا ہوا ہے اس نے عبید بن موهب کو اپنے پاس بلا یا وہ آیا تو حاجج سر جھکائے زمین کر پیدرا ہتا، اس  
نے اپنا سراوا پرانا کر دیکھا اور کہا، افسوس ہے تجوہ پر اے عبید اہل کتاب بتاتے ہیں میرے ماتحت ایک شخص ہوگا جس کو یزید کہا جائے  
گا اور مجھے صرف یزید بن ابی کہشہ، یزید ابن حصین بن نمیر اور یزید بن دینار کے نام ذہن میں آتے ہیں، ان کے علاوہ اگر کوئی ہو سکتا  
ہے تو وہ صرف یزید بن المہلب ہی ہو سکتا ہے۔

عبید نے سن کر کہا آپ نے اس کو بڑی عزت دے رکھی ہے اور اس سے کوتا ہیاں بھی ہوتی رہی ہیں، آپ اس کو بر طرف  
کر دیں، یہ سن کر حاجج نے یزید بن المہلب کو ہٹانے کا مضمون فیصلہ کر لیا اور عبد الملک کو بھی اس کی برائی اور غداری کے بارہ میں لکھا اور

اُن اندریوں کا انہمار کیا جو اس بزرگ نے ظاہر کئے تھے، عبد الملک نے لکھا کہ اپنی پسند کا آدمی منتخب کرو، جو خدا سان کی اصلاح برائے چنانچہ جو جن نے مفضل بن الجبلب کو وہاں کی ولایت کے لیے منتخب کر لیا، اور اس کو پچھم نوماہ تک وہاں کا حکمران بنائے رکھا، اس نے باہم عصی و غیرہ فتح کیے اور بہت سا مال نیت بھی ساصل کیا، اور شعراء نے اس کی محی میں بہت سے اشعار بھی کہے، لیکن پھر اس کو بھی معزول کر کے حاجج نے قتبیہ بن مسلم کو وہاں کا والی و حاکم مقرر کر دیا۔

ابن جریر کا بیان ہے کہ ۸۵ھ میں موی بن عبد اللہ بن حازم ترمذ میں مقتول ہوا اس کے بعد اس نے اس کے سبب کا ذکر کیا ہے، جس کا خلاصہ یہ ہے کہ باپ کے قتل ہو جانے کے بعد اس کے پاس کوئی ایسا علاقہ باقی نہیں بچا تھا جہاں وہ اپنے ساتھیوں کے ساتھ امن و سکون سے رہ سکے وہ جہاں کہیں جاتا تھا، اس ملک کا بادشاہ اس سے لڑنے کے لیے نکل آتا تھا، غرض کہ وہ اسی پناہ کی تلاش میں چلتا رہا اور آخراً خرا کار ترمذ کے قریب اس نے پڑا وڈا لایہاں کا بادشاہ کمزور تھا، چنانچہ وہ اس کے پاس تھے تھا کاف بھیجا تارہا اور اس کی خاطر و مدارت کرتا رہا، یہاں تک کہ وہ ایک دوسرے کے گرویدہ ہو گئے چنانچہ بادشاہ نے موی بن عبد اللہ کے پاس ایک روز اپنا قاصد بھیجا کہ اپنے ایک سو آدمی لے کر تشریف لا دیں، موی نے اپنے سوہادرنو جوانوں کو اس کے پاس لے جانے کے لیے منتخب کیا، جب یہ لوگ شہر میں داخل ہوئے اور دعوت سے فراغت ہوئی تو موی بادشاہ کے گھر میں آرام کرنے کے لیے اطمینان کے ساتھ استراحت میں مشغول ہو گیا، یہ گھر اس کو اتنا پسند آیا کہ وہ کہنے لگا کہ اب یہی میری منزل ہو گی یا یہی گھر میری قبر ہو گا۔

اس صورت حال کے پیش نظر اہل قلعہ نے ان کو وہاں سے نکالنے کی کوشش شروع کر دی جس کے نتیجہ میں دونوں فریقوں میں لڑائی شروع ہو گئی۔ حتیٰ کہ اہل ترمذ بہت سے مارے گئے اور پچھلے خوف کے مارے بھاگ کھڑے ہوئے ان میں سے بہت سے لوگوں نے موی کو قبضہ کر لینے کی دعوت دی چنانچہ موی شہر پر قابض ہو گیا اور پھر اس نے اس قلعہ سے اپنے دشمنوں کا دفاع کیا اور ہر طرح قلعہ کی حفاظت کی چنانچہ وہاں کا بادشاہ بھاگ کر اپنے ترک بھائیوں کے پاس چلا گیا اور ان سے مدد طلب کی انہوں نے کہا ان لوگوں نے جو تعداد میں سو سے زیادہ نہیں تھے تجھ کو نکال باہر کیا، ہم بھی ان سے کیا لڑیں گے، بہر حال ان سے مايوں ہو کر ترمذ کا بادشاہ دوسرے ترک قبائل کے پاس مدد کے لیے پہنچا، انہوں نے حالات معلوم کرنے کے لیے موی کے پاس کی قاصد بھیجے، جب موی نے ان لوگوں کی آمد کا حال سنایا اس وقت شدید گرمی پڑ رہی تھی مگر موی نے اپنے ساتھیوں کو آگ روشن کرنے اور سردی کے کپڑے پہننے کا حکم دیا۔

ان قاصدوں نے موی اور اس کے آدمیوں سے پوچھا تم لوگ کیا کر رہے ہو انہوں نے جواب دیا ہمیں گرمیوں میں سردی لگتی ہے اور سردیوں میں بڑی کرب و مصیبت سے گزارہ کرتے ہیں، یہ سن کر وہ لوگ لوٹ گئے اور واپس جا کر کہنے لگے، یہ لوگ انسان نہیں معلوم ہوتے بلکہ جنات معلوم ہوتے ہیں اور یہی بات انہوں نے جا کر اپنے بادشاہ سے بھی کہی اور کہا ایسے لوگوں سے لڑنا ہمارے بس کی بات نہیں ہے، ان لوگوں سے مايوں ہو کر ترمذ کا بادشاہ دوسرے لوگوں کی تلاش میں نکلا، وہ لوگ آئے اور انہوں نے ترمذ کا محاصرہ کر لیا اسی دوران خزانی بھی وہاں پہنچ گیا اور اس نے بھی ان کا محاصرہ کر لیا۔ موی کو مجبوراً دونوں سے لڑنا پڑا صبح کو وہ خزانی سے لڑتا تھا اور شام کو عجمیوں سے، غرض کر ان کی موی سے نہایت زبردست لڑائی ہوئی اور دونوں طرف کے بہت سے

لوگ مارے گئے عمر خراونی اب اسی سال و قتال سے عاجز آ جکا تھا اور خوف زد بھی تھا۔ ایک دن عمر خراونی نے اس امیر سے مصالحت کر لی اور اس کے پاس تھاںی میں پہنچ گیا۔ اس وقت اس کے پاس کوئی تھیمار بھی نہیں تھا اخراجی نے کہا اے امیر اللہ آپ کو یکی دے اے ایسے دی تو بلا تھیمار کسی وقت نہیں رہتا جائیے اس نے کہا نہیں میرے پاس تھیمار ہے اور بہتر کے نیچے سے تواریں نکال کر خراجی کو دکھائی، عمر نے اس کی تکوار پر بقشہ کیا اور اسی سے اس کو مخفیاً کر دیا اور وہاں سے بھاگ کھڑا ہوا۔ اس کے بعد امیر موئی کے لوگ بھی منتشر ہو گئے۔

ابن جریر نے لکھا ہے اسی سال عبد الملک نے اپنے بھائی عبد العزیز کو بھی معزول کر دیا اور دیار مصر سے اس کی امارت ختم کر دی، اس امر کی تحسین و تعریف روح بن زباع الجذامی نے بھی کہی کہ ابھی وہ اور عبد الملک یہ باتیں ہی کر رہے تھے کہ قبیصہ بن ذؤبیب بھی رات کو وہاں پہنچ گیا یہ شخص دن رات میں کبھی عبد الملک کے پاس سے غائب نہیں ہوتا تھا، عبد الملک نے اپنے بھائی عبد العزیز کے بارہ میں اپنے فیصلہ سے اس کو بھی آ گاہ کیا، حالانکہ اپنے فیصلہ پر پچھتا تا بھی رہا، وہ صرف اس لیے اپنے فیصلہ پر آ مادہ ہوا تھا کہ وہ چاہتا تھا کہ اس کے بعد بادشاہت کا سلسلہ اسی کی اولاد ولید سلیمان پھریزید اور پھر بشار شام تک چلے اور یہ سب کچھ اس نے حاجج کے مشورے اور اس کی رائے کے مطابق طے کیا تھا، حالانکہ اس کے باپ مروان کا حکم یہ تھا کہ پہلے عبد الملک بادشاہ بنے گا اور اس کے بعد عبد العزیز، مگر عبد الملک نے عبد العزیز کے خاندان کو بادشاہت سے کلیٹا محروم کرنے کے لیے یہ چال چلی اور اپنے بھائی اور اس کی اولاد کو ہٹا کر ہمیشہ کے لیے اپنی اولاد کے لیے راہ ہموار کر دی تاکہ خلافت ہمیشہ عبد الملک کی اولاد ہی میں باقی رہے۔

### عبد العزیز بن مروان

عبد العزیز بن مروان بن الحکم بن ابی العاص بن امیہ بن عبد الشمش ابولاصح القرشی الاموی مدینہ میں پیدا ہوئے پھر اپنے باپ مروان کے ساتھ شام چلے گئے تھے، عبد الملک کے بعد یہی ولی عبد تھے، ان کے باپ مروان نے انہی کو ۲۵ ھ میں دیار مصر کی امارت بخشی تھی، چنانچہ ۲۵ ھ تک اسی عہدہ پر برقرار رہے، اور جیسا کہ ہم پہلے لکھے ہے یہ سعید بن عمر و بن العاص کے قتل کے وقت بھی موجود تھے ان کا دمشق میں گھر دار الصوفیہ کے نام سے مشہور ہے، جو خانقاہ سلطیہ کے معروف نام سے سب کو معلوم ہے بعد کو یہ خانقاہ ان کے بیٹے عمر بن عبد العزیز کو ملی جو بالآخر صوفیا کی خانقاہ میں تبدیل ہو گئی، عبد العزیز بن مروان نے اپنے باپ عبد اللہ بن زبیر، عقبہ بن عامر اور ابو ہریرہؓ سے حدیث روایت کی ہے اور ان سے روایت کی ہوئی حدیث مند احمد اور ابو داؤد میں موجود ہے جس میں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”آدمی کی بدخلتوں میں اس کی حد درج بزدی اور حد سے بڑھا ہوا جل ہے۔“

عبد العزیز بن مروان سے ان کے بیٹے عمر نے اثر ہری سے، علی بن رباح اور ایک جماعت نے احادیث بیان کی ہیں۔ محمد بن سعید کا کہنا ہے یہ ثقہ تھے اور حدیث کم بیان کرتے تھے۔ بعض دوسرے لوگوں نے کہا ہے کہ عبد العزیز بن مروان گفتگو میں غلطیاں کرتے تھے صحیح گفتگو نہیں کر پاتے تھے، اس کے بعد جب انہوں نے عربی زبان اچھی طرح سیکھی تو اچھی اور فتح

گفتگو کر لیتے تھے اور اس کی وجہ یہ ہوئی کہ ان کے یاں شخص آیا جو اینے داماد کی شکایت لے کر آیا تھا، اس سے عبدالعزیز بن مروان سے پوچھا گیا جس کا مطلب ہے تمہارا ختنہ کس نے کیا ہے اس شخص نے جواب دیا جو اسے دنیا چاہتا تھا، اس نے کہا  
میرا ختنہ اسی شخص نے کیا ہے جو سب کا ختنہ کرتا ہے۔

اس کے بعد عبدالعزیز نے اپنے ملشی سے کہا، کیونکہ اس شخص نے مجھے کہا ہے بہدو جواب دیا ہے۔ شیخ نے کہا اے امير المؤمنین آپ کو اس سے مس ختنہ نہیں بلکہ من ختنہ کہنا چاہیے شے یعنی تمہارا داماد کوں شخص ہے؟ یہ سن کر عبدالعزیز بن مروان اس وقت تک گھر سے نہیں نکلے جب تک وہ صحیح عربی بولنے کے قابل نہ ہوئے اور اس کے بعد وہ ان لوگوں کو اعام و اکرام سے نوازتے تھے جو فصح عربی بولتے تھے اور جو لوگ عربی بولنے میں غلطیاں کرتے ان کو بہت کم دینے تھے، چنانچہ ان کے زمانہ کے لوگوں کو عدمہ عربی بولنے اور لکھنے کا بڑا حوصلہ ملا۔

ایک روز عبدالعزیز نے ایک شخص سے پوچھا تم کون ہو؟ اس نے کہا میں بنی عبدالدار قبلیہ سے ہوں، اس نے بر جستہ کہا اس کا جواب تمہیں جائزہ میں ملے گا اور پھر اس کے جائزہ اور بخشش میں ایک ہزار دینار کی کمی کر دی۔

ابو یعلی الموصی کا کہنا ہے ہمیں مجاہدین یوسف نے اور اسحاق بن یوسف نے سفیان محمد بن عجلان اور عقیاع بن حکیم کے حوالہ سے بتایا ہے کہ عبدالعزیز بن مروان نے عبداللہ بن عمر کو لکھا، مجھے اپنی ضرورتوں سے آگاہ کیجیے اس کے جواب میں عبداللہ بن عمر نے ان کو لکھا کہ رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے۔

”اوپر کا ہاتھ یچھے والے ہاتھ سے بہتر اور اچھا ہوتا ہے اور دینے کی ابتدا اس سے کرو جس کی کفالت تمہارے ذمہ ہے۔“  
اور پھر ساتھ ہی یہ بھی ان کو لکھا:

”میں تم سے کچھ طلب نہیں کروں گا اور جو کچھ مجھے تمہارے ذریعہ اللہ تعالیٰ دلائے گا اسے رو بھی نہیں کروں گا۔“

اہن وہب نے کہا ہے کہ مجھ سے بھی بن ایوب نے انہوں نے یزید بن حسیب سے انہوں نے سوید بن قیس سے ان کا یہ قول نقل کیا ہے کہ مجھے ایک ہزار دینار دے کر عبدالعزیز بن مروان نے عبداللہ بن عمر کے پاس بھیجا، چنانچہ میں ابن عمر کے پاس پہنچا اور عبدالعزیز کا ان کو خط دیا، انہوں نے کہا دینار کہاں ہیں، میں نے کہا میں رات ہو جانے کے باعث ان کو اپنے ساتھ نہیں لایا۔ صبح کو لے آؤں گا اس پر ابن عمر نے کہا قسم ہے خدا کی ابن عمر کے پاس ہزار دینار ہوں اور وہ رات گزار دے، نہیں ہو سکتا اور پھر خط مجھے واپس کر دیا اور جب میں نے وہ ہزار دینار ان کو لا کر دیئے تو انہوں نے اسی وقت سب لوگوں میں تسلیم کر دیئے۔

عبدالعزیز مرحوم کہا کرتے تھے، اس مومن پر توجہ ہے جو خدا پر ایمان رکھتا ہے اور اسے اس کا بھی یقین ہے کہ رزق دینے والا اللہ ہے اور پھر بھی مال جھوڑ جاتا ہے، انسان اس مال کو خیرات کرنے کی بجائے جمع کر کے کس طرح رکھتا ہے، جس کے خرچ کرنے سے ہی اجر ملتا ہے اور تعریف حاصل ہوتی ہے۔ لکھا ہے جب ان کی موت کا وقت آیا تو ان کی دولت ان کے سامنے لا کر رکھی گئی تو تمیں سو مدنوں کے مساوی تھی اس کو دیکھ کر کہتے تھے کاش میں بھر کے اونٹوں کا چڑا ہا ہوتا جوان کی دیکھ بھال میں مشغول رہتا، پھر فرمانے لگے کاش میں قابل ذکر انسان نہ ہوتا اور کاش میں اس بہتے ہوئے پانی کی مانند ہوتا یا ارض جاز کی گھاٹ پھوٹر

ہوتا، انہوں نے لوگوں سے کہا مجھے وہ کفن، کھانا، جس میں تم مجھے کفنا، گے اور پھر کہنے لگ تھے ہے تمیرے اوپر تو چھوٹا ہونے کے باوجود لمبا ہے اور کم ہونے کے باوجود بہت ہے۔

یعقوب بن سفیان ابن بکر سے وہ نیت سن سعد سے انہیں یہ قبول نکل کرتے ہیں کہ ان کی وفات جمادی الاول ۱۸ھ کی تیر ہوئی شب کو ہوئی۔ ابن عمار کا کہنا ہے کہ انہوں نے اپنے بھائی عبد الملک سے قبل وفات پائی اور عبد الملک کا انتقال ان کے ایک سال بعد ۱۸ھ میں ہوا عبد العزیز بن مروان کریم النفس شریف اور تھی امیر تھے اور وہ خلیفہ راشد عمر بن عبد العزیز کے والد تھے، عمر بن عبد العزیز نے اپنے والد کے اخلاق اپنائے تھے بلکہ بہت سے امور میں ان سے بھی بڑھے ہوئے تھے، عبد العزیز بن مروان کی اولاد میں عمر کے علاوہ عاصم، ابو بکر، محمد اور اصیح بھی تھے، اصیح کا انتقال ان کی موت سے پچھلے دونوں قبل ہو گیا تھا، جس کا ان کو بہت صدمہ تھا، اس کے علاوہ عاصم، ابو بکر، محمد اور اصیح بھی تھیں امام محمد و سہیل، امام عثمان، امام الحکم اور امام البین، یہ سب اولاد میں مختلف بیویوں سے تھیں، خود آپ کا انتقال مصر کے اس شہر میں ہوا تھا جو انہوں نے مصر کے قریب آباد کیا تھا، ان کی میت کو دریائے نیل کے قرب لے جایا گیا اور وہیں دفن کیا گیا، عبد العزیز بن مروان نے بہت ماں و دولت چھوڑی تھی جس میں تین سو مدد سونا بھی شامل تھا، حالانکہ وہ بڑے فیاض اور جود و عطااء کے دھنی تھے۔ مگر پھر بھی بہت کچھ چھوڑ کر مرے تھے۔

ابن حجر ایشان نے بیان کیا ہے کہ عبد الملک بن مروان نے اپنے بھائی عبد العزیز کو دیار مصر میں لکھ کر بھیجا کہ وہ اپنے منصب سے علیحدہ ہو جائیں جو اس کے ولی عہد ولید کو ملنے والا ہے اور مجھے سب سے پیارا ہے، اس کے جواب میں عبد العزیز نے لکھا جو تمہیں اپنے بیٹے ولید میں نظر آتا ہے مجھے بھی وہی ابو بکر میں نظر آتا ہے، اس پر عبد الملک نے عبد العزیز کو جواب دیا کہ مصر کا تمام خراج میرے پاس بھیج دیا جائے، اس سے قبل عبد العزیز، خراج وغیرہ کچھ عبد الملک کو تمہیں بھیجتے تھے، کیونکہ بلا دصر اور اس کی ساری آمدنی عبد العزیز کی تھی، اسی لیے عبد العزیز نے عبد الملک کو جواب دیا: اے امیر المؤمنین ہم اور تم عمر کی اس حد کو پہنچ گئے ہیں جہاں تک کوئی اور نہیں پہنچا ہے اور نہیں نہیں معلوم کہ ہم دونوں میں سے کس کو پہلے موت آئے گی، اگر تم میری بقیہ عمر میں مجھ پر تکلیف نہیں ڈالنا چاہتے ہو تو یہ بہتر ہے اس کے جواب میں عبد الملک نے کہا میں تمہاری زندگی میں تم پر کوئی تکلیف نہیں آئے دوں گا، اور عبد الملک نے اپنے بیٹے ولید سے کہا اگر اللہ شریعہ تم کو عطا کرے گا تو کوئی شخص تم سے اس کو نہیں چھین سکتا۔

اور پھر اس کے بعد ولید اور سلیمان دونوں کو مخاطب کر کے کہا تم نے محرم اور حرام میں کبھی ذوق و امتیاز محسوس کیا ہے؟ انہوں نے کہا نہیں خدا کی قسم کبھی نہیں، اس پر عبد الملک نے کہا اللہ اکبر، میں تم سے یہی امیر رکھتا تھا، کہتے ہیں جب عبد العزیز نے ولید کو ولی عبد بنانے کی تجویز سے اتفاق نہیں کیا تو عبد الملک نے اس کے لیے بد دعا کی تھی "اے خدا جس طرح عبد العزیز نے مجھے قطع کیا ہے تو اس کو بھی قطع کر دے"، چنانچہ عبد العزیز اسی سال مر گیا، بہر حال جب اس کی موت کی خبر عبد الملک کو ملی تو وہ اور اس کے گھر والے بہت روئے پیٹھے اور دل ہی دل میں اس لیے خوش بھی ہوئے کہ ولید کا ولی عہدی کا مسئلہ حل ہو گیا، حاجاج نے بھی اس موقع پر عبد الملک کو ولید کے ولی عہد بنانے جانے پر خوشی کا اظہار کیا اور اس سلسلہ میں ایک وفد بھی عمران بن عاصم کی ماتحتی میں عبد الملک کے پاس بھیجا جس نے عبد الملک پر زور دیا کہ ولید کی ولی عہدی کے بارہ میں اعلان کیا جائے۔

## عبدالملک کی بیعت بطور ولی عبد ولید کے لیے پھر سلیمان کے لیے

وہ اتفاق اسی سال پیش آیا مگر عبد العزیز کی وفات کے بعد قوع پذیر ہوا، اس بیعت کا اہتمام و انصرام بظاہر دشمنی میں ہوا لیکن پھر ساری مملکت میں اس کو منایا گیا پہلے ولید کے لیے بیعت لی گئی اور اس کے بعد سلامان کے لیے، اس کے بعد جب بیعت اس کی مدینہ میں لی گئی تو سعید بن الحسیب نے انہار کیا اور کہا کہ وہ عبد الملک کی زندگی میں کسی کے لیے بیعت نہیں کریں گے، اس پر مدینہ کے نائب گورنر ہشام بن اسما عیل کو حکم دیا گیا کہ سعید بن میتب کو ساتھ کوڑے لگائے جائیں بالوں کے کپڑے پہنائے جائیں اور اونٹ پر سارے شہر پر گھما جائے اس کے بعد ان کو مشورہ گھانی غیرہ ذباب لے جایا گیا، جب لوگ وہاں سے دوبارہ مدینہ واپس لائے اور انہوں نے ان کو جیل میں لا کر بند کر دیا تو سعید بن میتب نے کہا اگر مجھے یہ یقین ہوتا کہ مجھے ثانیہ الذباب قتل کرنے کے لیے نہیں لے جا رہے ہو تو میں یہ کپڑے نہ پہننا، پھر ہشام بن اسما عیل اختر وی نے عبد الملک کو لکھا اور اس کو سعید بن میتب کی مخالف سے مطلع کیا تو اس نے ان پر تحقیق کرنے اور مدینے سے نکال دیئے کوہا اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اس نے اس کو لکھا کہ سعید تم سے زیادہ صدر گمی کا حق دار ہے اور وہ اس سختی کا مستحق نہ تھا جو تم نے اس کے ساتھ روا کر گئی۔ ایک روایت یہ بھی ہے کہ اس نے جواباً لکھا تھا کہ اس کے لیے مناسب تھی ہے کہ وہ بیعت کر لے اور اگر وہ بیعت نہ کرے تو یا اس کی گردان مار دو یا پھر اس کو چھوڑ دو۔

والقدی کا بیان یہ ہے کہ جب ولید کی بیعت کا وقت آیا تو سعید بن میتب بیعت سے باز رہے تو اس وقت مدینہ کے نائب نے ان کو کوڑ لگائے، نائب گورنر کا نام جابر بن الاسود بن عوف تھا اور سرات کوڑے بھی اس نے لگوائے۔ واللہ اعلم۔

ابو حفص ابو معشر اور والقدی کا بیان ہے اس سال ہشام بن اسما عیل اختر وی نائب مدینہ نے لوگوں کو حج کرایا اور اس وقت پورے عراق اور کل مشرقی علاقوں پر جام حکمران تھا۔ اور ہمارے شیخ حافظ الذہبی نے لکھا ہے کہ اس سال ابیان بن عثمان بن عفان امیر مدینہ کا انتقال ہوا۔ ابیان بن عثمان کا شمار مدینہ کے ممتاز فقہاء میں سے تھا، تھی بن قطان کا بیان ہے اور محمد بن سعد کہتے ہیں کہ ابیان بن عثمان بڑے شخص تھے، آخر عمر میں وہ بہرے ہو گئے تھے، اور برص میں بھی بتلا ہو گئے تھے اور موت سے پہلے فالج کا شکار بھی ہو گئے تھے۔

## عبداللہ بن عامر

تبوک اور دمشق کے دوران موجود تھے۔ تبریز کے قنسی میں ان کی مسجد اتنی جلائی گئی تھی کہ کچھ باقی نہ بچا تھا، صرف کچھ اس کے آثار اور نشانات باقی رہے تھے، ان کے گھر کے مشرقی دروازہ پر پانی کی سیکل گئی رہتی تھی۔

## خالد بن یزید

خالد بن یزید بن معاویہ بن ابی سفیان بن حرب بن امیہ قریش میں سب سے زیادہ علوم و فنون کے ماہر سمجھے جاتے تھے، ان کو طب میں یہ طولی حاصل تھا، کیمیا میں بھی بہت درک رکھتے تھے جس کو انہوں نے ریانش راہب سے حاصل کیا تھا، خالد فصیح و بلغ شاعر تھے اور اپنے باپ کی طرح بلغ بھی تھے، ایک دن عبد الملک بن مروان کے دربار میں حاضر ہوئے وہاں حکم بن ابی العاص بھی

موجود تھے، ان کی موجودگی میں انہوں نے عبد الملک سے شکایت کی کہ ان کا بیٹا ولید ان کے بھائی عبد اللہ بن یزید کی تحریر کرتا ہے۔ عبد الملک نے قرآن پاک کی یہ آیت جواب میں پڑھی۔

”بادشاہوں کا قاعده ہے بب، وہ کسی بستی یا شہر میں داخل ہوتے ہیں تو وہاں فدا، پیدا کرتے ہیں، اور اعیان و اتراف و ذلیل کرتے ہیں۔“

اس کے جواب میں خالد نے بھی بر جستہ قرآن پاک کے الفاظ میں جواب دیا:

”جب ہم کسی شہر یا بستی کو ہلاک کرنا چاہتے ہیں تو وہاں کے امراء کو حکم دیتے ہیں کہ وہ وہاں فتن و فحور کا بازار گرم کریں تو پھر ان پر قول حق لا گو ہو جاتا ہے اور ہم اس بستی کو تباہ کر دیتے ہیں۔“

یہ جواب سن کر عبد الملک نے کہا خدا کی قسم تھا رابھائی عبد اللہ بن یزید میرے پاس آیا تھا وہ تو صحیح عربی بھی نہیں بول سکتا ہے، اس کے جواب میں خالد نے کہا ولید صحیح عربی نہیں بول سکتا ہے اس پر عبد الملک نے کہا اس کا بھائی سلیمان بھی عربی بولنے میں غلطی نہیں کرتا ہے، خالد نے کہا میں عبد اللہ کا بھائی عربی بولنے میں بھی غلطی نہیں کرتا ہوں اس موقعہ پر ولید بھی چونکہ وہاں موجود تھا اس نے خالد سے کہا خاموش رہو تمہارا شمار تو نعیر میں ہوتا ہے نہ نفیر میں یہ بات سن کر خالد کو طیش آگیا اور وہ عبد الملک کی طرف بڑھا اور اس کو مخاطب کر کے بولا امیر المؤمنین افسوس ہے تم پر بھیر و نصیر میرے اسلاف کے سوا اور کون ہو سکتے ہیں، میر ادا ابوسفیان صاحب عیر تھا اور میر ادا عتبہ بن ربیعہ صاحب نفیر تھا، گر تم غیمات، جیمات، طائف اور اللدرحم کرے عثمان کا حوالہ دیتے ہو تو مان لیتا ہوں، یعنی یہ کہ حکم طائف میں منفق تھا، کبیریاں چرا تھا اور جلة الکرم میں پناہ لیتا تھا، حتیٰ کہ اس نے عثمان بن عفان کو پناہ دی تھی اس پر ولید خاموش ہو گیا اور اس باپ عبد الملک بھی چپ رہا اور دونوں جواب کے لیے ششدروہیران رہ گئے، واللہ اعلم۔

## ۸۷ کا آغاز

اس ۸۷ میں حاجج کے نائب قتیبه بن سلم نے مرد اور خراسان پر چڑھائی کر دی اور ترکوں وغیرہ کے بہت سے علاقوں پر قبضہ کر لیا اور ان کے قلعوں وغیرہ پر قبضہ کرنے کے علاوہ دشمن کے بہت سے آدمیوں کو قیدی بھی بنا لیا، اس کے بعد وہ رک گیا اور لشکر آگے بڑھ گیا، اس پر حاجج نے اس کو لکھا اور طامت کی اس نے لکھا جب تم دشمن کے علاقہ پر یلغار کا ارادہ رکھتے ہو تو تم کو خود اس وقت مقدمۃ الحیش یعنی اگلے دستے میں ہونا چاہیے اور جب واپس کا ارادہ کرو تو تم کو اس وقت ساقۃ الحیش یعنی فوج کے پچھلے دستے میں ہونا چاہیے تاکہ دشمن پیچھے سے حملہ کر کے فوج کو نقصان نہ پہنچا سکے۔ یہی طریقہ عمدہ ہے اور پہلے سے چلا آ رہا ہے۔ قیدیوں میں ایک برکتی کی بیوی بھی تھی (والد خالد بن برک) اس کو قتیبه نے اپنے بھائی عبد اللہ بن سلام کو تختہ میں دے دیا تھا، جس سے اس نے مباشرت کی تو وہ حاملہ ہو گئی، پھر قتیبه نے اس قیدی عورت پر احسان کیا اور اس کو اس کے شوہر کے حوالے کر دیا در انحالیکہ وہ عبد اللہ بن مسلم نے حاملہ ہو چکی تھی اور پچھلے نبی کے پاس تھا اور جب وہ لوگ مسلمان ہو گئے تو وہ اس کو اپنے ساتھ لے گئے یہ بنی عباس کے دور میں ہوا، جس کا ذکر آئندہ آئے گا، جب قتیبه بن سلم خراسان لوٹا تو بلغار کے دیہاتیوں نے بہت سے تھنوں کے ساتھ اس کا

خر مقدمہ کیا جس میں سونے کی ایک کجھ بھی تھی، ۲۸۸ میں شام بصرہ اور واسطہ میں ذرہ است طاہن بحشانیہ عورت اپنے بیٹا محمد بن کمالا کیا۔ کیونکہ اس مرش کا پہلا شکار عورتیں ہی تھیں۔

اُس سال اُلمہ بن عبد الملک نے بلاد روم میں جنگ کا آغاز کیا اور اس کے نتیجے میں بہت سے لوگ قتل ہوئے اور بہت سے قیدی کی بنائے گئے اور کافی مال غیرہ تباہی ملا۔ اسی ہلہ میں ارض روم میں واقعہ بولق اور اخرم کے قلعوں پر بھی مسلمانوں کا قبضہ ہو گیا۔ اسی سال عبد الملک نے اپنے بیٹے عبد اللہ کو مصر کا حاکم بنایا اور یہ تقرر یہ عبد العزیز کے انتقال کے بعد منعقد ہوئی۔ چنانچہ عبد اللہ مصر کی امارت کا چارج لینے جادی الا آخر ۲۸۸ میں پہنچا اس وقت اس کی عمر ست کمیں سال تھی، ۲۸۸ میں روم کا بادشاہ الآخر لوری کا انتقال ہوا، اسی سال حاجج نے یزید بن مہلب کو قید کیا اور ہشام بن اساعیل الحزوی نے لوگوں کو حج کرایا، اسی سال امامہ الباطلی عبد اللہ بن ابی او فی اور عبد اللہ بن الحارث الزبیدی فوت ہوئے۔ ایک قول کے مطابق مؤخر الذکر مصر کی فتح کے وقت موجود تھے اور وہ وہاں مقیم بھی رہے اور یہ مصر میں فوت ہونے والے آخری صحابی تھے اور ۲۸۸ کے ماہ شوال میں امیر المؤمنین عبد الملک کا بھی انتقال ہو گیا۔

### اموی خلفاء کے مورث اعلیٰ عبد الملک بن مروان

ان کا پورا نام مختصر شجرہ نسب کے ساتھ عبد الملک بن مروان بن الحکم بن ابی العاص بن امیہ ہے۔ ابوالولید امیر المؤمنین عبد الملک کو اموی خاندان کا مورث اعلیٰ کہا جاتا ہے، ان کی والدہ کا نام عائشہ بنت معاویہ بن المغیرہ بن ابی العاص بن امیہ تھا، حضرت عثمانؓ کی مجلس میں اس وقت شرکت و سماحت کے ساتھ ان کے گھر میں بھی اپنے باپ کے ساتھ حاضر ہو چکے تھے، جب ان کی عمر صرف دس برس کی تھی، یہ پہلے شخص تھے جو ۲۲۷ میں لوگوں کو اپنے ہمراہ لے کر بلاد روم کا چکر لگا کر آئے تھے، اور جب یہ مدینہ منورہ کے امیر مقرر ہوئے تو ان کی عمر صرف سولہ برس کی تھی، اس وقت ان کو معاویہؓ نے وہاں کا امیر بنایا تھا، یہ علماء، وصلحاء اور فقهاء و عباد کی مجالس میں شرکت کرتے تھے، انہوں نے اپنے باپ کے علاوہ جابرؓ ابی سعید الخدیری، ابو ہریرہؓ، معاویہؓ، ام سلمہ اور حضرت عائشہؓ کی کنیز بریرہ سے بھی احادیث سن کر بیان کی ہیں اور ایک جماعت نے ان سے بھی احادیث سن کر بیان کی ہیں، جن میں خالد بن معدان، عروۃ الزہری، عمرو بن الحارث، رجاء بن حیۃ اور جریر بن عثمان شامل ہیں۔

محمد بن زیرین کا بیان ہے کہ ان کے باپ نے ان کا نام قاسم رکھا تھا، اور اسی لیے یہ ابو القاسم اپنی کنیت بیان کرتے تھے، پھر ان کے باپ نے ان کا نام عبدیل کر کے عبد الملک رکھ دیا، جس کے متعلق مصعب بن زیر کا کہنا تھا کہ اسلام میں عبد الملک کے نام سے موسم ہونے والے یہ پہلے شخص ہیں، اسی طرح ابن ابی خیثہ کا کہنا ہے کہ احمد کے نام سے موسم ہونے والے پہلے شخص خلیل ابن احمد العروضی کے والد ہیں، ان کی خلافت کی بیعت ان کے باپ کی زندگی ہی میں ۲۵۶ میں ابن الزبیر کی خلافت میں لی گئی، ان کی خلافت شام و مصر میں سات برس تک رہی جبکہ ملک کے بقیہ حصوں میں ابن الزبیر کی خلافت قائم تھی، لیکن ابن الزبیر کے قتل ہو جانے کے بعد ساری مملکت اور اقلیم پر عبد الملک کی مستقل خلافت کا علم لہرانے لگا۔ اور یہ ۳۱۷ میں ہوا جیسا کہ ہم گزشتہ سطور

میں آجھے ہیں ان کی اور یہ یہ ہے: عادیک پیدا کش ۷۵۰ میں - ملک تھی، عبد الملک خاتمه سے قابلِ نایاب دن اور ناہد دن میں شمار ہوتے تھے اور ہر دم مسجد میں بیٹھے قرآن پاک کی تلاوت کرنے والوں میں شامل رہتے تھے یہ قدر قاتم کے اقتدار سے مددوں میں متوسط التمام تھے مگر پھر بھی کوتا و تمام معلوم ہوتے تھے، ان کے سامنے کے انتلوں پر سوچا چھا ہوا تھا، ان کا مندرجہ وقت کھا رہتا تھا اور بسا وقایت غفلت کی صورت لکھاں منہ میں گھس جاتی تھیں اسی لیے وہ ابوالذباب بھی لہلاتے تھے جسمات کے لحاظ سے عبد الملک نہ نحیف ولا غرت تھے اور نہ موئے و فربہ، ان کی دونوں ہننوں ملی ہوئی تھیں آنکھیں قد رے نیلی مگر بڑی تھیں، ناک پتلی، چہرہ وجہیہ سر اور داڑھی کے بال سفید، مگر خضاب کبھی نہیں لگایا۔

بعض لوگ کہتے ہیں بعد میں خضاب لگانے لگے تھے، نافع کہتے ہیں میں نے مدینہ میں ان سے زیادہ کسی کو چاق و چوندا اور سیر و سیاحت کرنے والا اور قرآن پڑھنے والا نہیں دیکھا، ابن الزناد کے بیان کے مطابق مدینہ کے فقهاء چار شخص تھے سعید بن الحمیب، عروۃ، قبیصہ اور امارت کے منصب سے پہلے عبد الملک بن مروان۔

ابن عمر کہتے ہیں لوگوں کے بیہاں بیٹے پیدا ہوتے ہیں لیکن مروان کے بیہاں باپ پیدا ہوا ہے، یعنی عبد الملک، لوگوں کا ان کی امارت کے بازہ میں اختلاف رائے دیکھا تو ابن عمر نے کہا کاش کہ اس لڑکے پر سب کا اتفاق رائے ہو جاتا، عبد الملک کہتے ہیں میں ایک دن بریدہ بن الحصیب کے پاس بیٹھا ہوا تھا وہ کہنے لگے عبد الملک تمہارے اندر کچھ خصوصیات ہیں جن کی بنا پر تم اس قوم کی سربراہی کے قابل ہوئے کیون ریزی سے اجتناب کرنا، میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ کہتے ہوئے سنائے جنت سے ایک آدمی کو دھنکار دیا جائے گا جب اس کی تکوار سے ناحن خون مسلمان بہتا ہوا دیکھا جائے گا۔ داؤز ہیری کہتے ہیں ظہر اور عصر کے ماہین عبد الملک اور چند نوجوان دوست اول انماز پڑھنے دیکھے گے۔ اسی طرح سعید بن الحمیب کہتے ہیں بکثرت روزہ اور نماز کا نام عبادت نہیں ہے بلکہ عبادت امور الہی میں غور و فکر کرنے اور محمرات سے بچنے کا نام ہے۔ شعی کا بیان ہے میں نے کسی محفل میں اپنے سے زیادہ کسی کو فضیلت میں بڑھا ہوا نہیں پایا بجز عبد الملک کے جب میں کوئی بات بیان کرتا تو وہ اس میں اضافہ کرتے اور جب کوئی شعر ناتھا تو وہ اسی نوعیت کے اشعار پڑھنے لگتے تھے۔

خلیفہ بن حیاط نے ذکر کیا ہے کہ معاویہ نے مروان کو خط ۷۵۰ میں معاویہ نے اس وقت لکھا تھا جب وہ مروان کا مدینہ میں نائب تھا اس نے مروان کو لکھا کہ عبد الملک کو مدینہ لے جانے والے اس وفد میں شرکت کے لیے بھیج دیں، جو معاویہ بن خدیج کی معیت میں بلاد مغرب کی طرف بھیجا جا رہا ہے اور اس میں عبد الملک کی مجاہد انہ صلاحیت والیت کا ذکر کیا گیا تھا، بہر حال عبد الملک اس مدت میں مدینہ میں مقیم رہا، در احوالیکہ ابن الرییر کا اس زمانہ میں تمام بلاد جاز پر اقتدار قائم تھا۔ اور انہوں نے بنی امیہ کو وہاں سے نکال باہر کیا تھا، حتیٰ کہ حرہ کا مشہور واقعہ پیش آیا جس میں مسلم بن عقبہ نے تین بار مدعیہ پر چڑھائی کی اور بنی امیہ کو اقتدار دلانے کے لیے کوئی دلیل فرود گزاشت نہیں کیا، بہر حال عبد الملک اپنے باپ کے ہمراہ شام آئے اور تمام اہل شام نے ان کی بیعت کر لی اور عبد الملک کلیتاً امیر بن گئے اور تمام علاقوں پر ان کا اقتدار بحال ہو گیا، اور رمضان یار بیج الاول ۷۵۰ میں عبد الملک

مستقل طور پر امیر ہوا، یئے گئے اور لوگوں نے منتظر طور پر ان کو اپنا امیر اور خلیفہ تسلیم کرایا اور سائیجیوں کے جمادی الاول میں این الزیر کے قتل کے بعد تو اموی حکومت کا علم ہر طرف بہانے لگا۔ این الاعرابی کا بیان ہے جب عبد الملک کو پوری طرح اقتدار حاصل ہو گیا اور خلافت حاصل ہو گئی تو ان نے ہاتھ میں قرآن یا کہ موجود تھا اس وہا تھے میں اٹھا کر کہنے لگے آج میرے اور تیرے درمیان بعد پیدا ہو گیا ہے۔ بقول ابو طلفیل عبد الملک کے لیے ایوان امارت کو دسیع اور کشاور کیا گیا اور اس میں ترکیں و آرائش کی گئی، عبد الملک دنیاوی اعتبار سے بہت دانا ہوشیار و بیدار اور سیاسی امور کو بخوبی سمجھنے والا امیر تھا اور دنیاوی اور سیاسی امور کے لیے وہ کسی پر بھروسہ نہیں کرتا تھا، اس کی ماں جیسا کہ پہلے ہم بیان کرچکے ہیں، عائشہ بنت معاویہ بن المغیرہ بن ابی العاص اس کی ماں کا نام تھا، عائشہ کے باپ کا نام حنادیہ تھا، یہ وہی شخص تھا جس نے یوم احمد میں عمر رسول اللہ ﷺ حضرت حمزہ کی ناک کاٹ لی تھی۔ سعید بن عبد العزیز کا بیان ہے جب عبد الملک نے مصعب بن الزیر سے جنگ کرنے کے لیے عراق کی طرف پیش تدی کی تو اس کے ساتھ یزید بن الاسود الخرشی بھی تھے جب دونوں فریقوں کی مذہبیت ہوئی تو یزید بن الاسود نے دعا کی اے اللہ ان دونوں پیاراؤں کے درمیان رکاوٹ پیدا کر دے اور ان میں سے جو تجھہ کو زیادہ محبوب ہواں کو حکمرانی عطا کر، عبد الملک کو کامیابی ہوئی، حالانکہ مصعب بن الزیر عبد الملک کے لیے مشکل ترین انسان تھے، سعید بن عبد العزیز نے مزید بیان کیا ہے جب عبد الملک کی بیعت کی تکمیل ہو گئی تو عبد اللہ بن عمر نے ان کو لکھا:

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

یہ خط عبد اللہ بن عمر کی جانب سے عبد الملک کے نام ہے۔ تم پر سلامتی ہو میں حمد الہی کے بعد جس کے سوا کوئی واحد امنیت کا اہل نہیں، تم کو آگاہ کرتا ہوں کہ تم ایک نوع کے رائی (چروائے ہے) ہو اور ہر رائی سے اس کی رعیت کے بارہ میں باز پرس ہو گئی اور پھر قرآن پاک کی وہ آیت تحریر کی جس کا مطلب یہ ہے:

”خدا کے سوا کوئی نہیں وہی قیامت کے دن تم سب کو جمع کرے گا اس قیامت کے موقع میں کوئی شک نہیں ہے اور اللہ سے زیادہ سچا کون ہے۔“

و اقدی نے ابن کعب کا یہ قول نقل کیا ہے کہ انہوں نے عبد الملک کو یہ کہتے ہوئے سنائے اے مدینہ کے لوگوں! مجھ پر سب سے زیادہ ایک امر کا التزام ضروری ہے، ہمارے پاس بہت سی احادیث ملک کے اس شرقی علاقہ سے پہنچی ہیں، ہم ان میں سے قرات آن کے علاوہ کسی چیز کو تسلیم نہیں کرتے۔ چنانچہ تم لوگ بھی اپنے لیے اسی چیز کو لازم سمجھو جو تمہارے اس قرآن میں ہے، جو تمہیں امام مظلوم (حضرت عثمانؑ) نے پہنچایا ہے اور انہی فرائض پر عمل کو ضروری سمجھو جس پر تم کو امام مظلوم یعنی حضرت عثمانؑ نے لگادیا ہے کیونکہ انہوں نے اس بارہ میں زید بن ثابت سے مشورہ حاصل کیا تھا اور وہ بہترین مشیر تھے رحمہ اللہ۔

چنانچہ تم لوگ اس پرختی سے عمل کرو۔ عبد الملک بہت روئے اور ان کے غصہ کی انتہاء رہی اور پھر انہوں نے حاجج کو بڑا سخت خط لکھا، وہ خط حاجج کو ملا اور پڑھنے کے بعد اس کے چہرہ کا رنگ متغیر ہو گیا اور پھر خط لانے والے سے کہا ہمیں اس کے پاس لے چلو تاکہ ہم اس کو راضی کر سکیں گے، ابو بکر بن دریہ کہتے ہیں کہ عبد الملک نے حاجج کو ابن الاشعث کے ایام میں لکھا، تم ضرورت سے

زیادہ تین اپنے آپ کو غالب و ذی عزت سمجھنے لگے ہو اور خدا کی مخلوق کو ضرورت سے زیادہ تنگ اور عاجز سمجھنے لگے ہو تو اس کے لیے خدات معاف نہیں۔

بعض لوگوں کا بیان ہے کہ ایک شخص عبید الملک کے پاس آیا اور کہنے لگا مجھے آپ سے تقیدیں پچھوڑتاں کرنی ہیں عبد الملک نے اس سے کہا میر تین باتوں کا خیال رکھنا اول یہ کہ میری مدح و شامت کرنا، کیونکہ میں اپنے آپ کو تم سے زیادہ جانتا ہوں دوم یہ کہ مجھ سے جھوٹ نہ بولنا کیونکہ جھوٹ آدمی کی بات میں کوئی وزن نہیں ہوتا، سوم یہ کہ میری رعایا کے بارہ میں کسی کے خلاف پچھنہ کہنا، کیونکہ میری رعایا میرے ظلم و تم سے زیادہ میرے عدل و انصاف کے زیادہ قریب ہے۔ اور اگر چاہو تو میں تمہیں معاف کر سکتا ہوں، اس نے کہا مجھے معاف کر دیجیے اس پر عبد الملک نے اس کو معاف کر دیا۔

اسی طرح ایک شخص عبد الملک کے پاس کہیں دور دراز سے چل کر آیا اور کہنے لگا چار باتوں کو چھوڑ کر جو پچھوڑ چاہو کہہ سکتے ہو، اول میری تعریف میں مبالغہ نہ کرنا، دوم جس بات کو میں دریافت نہ کروں اس کا جواب نہ دینا، سوم مجھ سے جھوٹ نہ بولنا، چہارم مجھے میری رعیت کے خلاف نہ بھڑکانا، کیونکہ وہ میرے انصاف اور معدالت و معیت کی زیادہ مستحق ہے۔ اصمی کے باپ نے بتایا ہے کہ ایک شخص عبد الملک کی خدمت میں حاضر کیا گیا، عبد الملک نے کہا اس کی گردان اڑا دو اس شخص نے کہا یا امیر المؤمنین یہ تو میرا بدله پچھتی نہ ہوا، عبد الملک نے پوچھا پھر تمہاری سزا اور کیا ہونا چاہیے، اس نے کہا میں نے آپ کے خلاف فلاں شخص کے ساتھ آپ کی خاطر خروج کیا، اور وہ یہ کہ میں ایک بدنصیب آدمی ہوں جس کسی کے ساتھ ہوتا ہوں وہ شکست کھا جاتا ہے اور جو پچھے میں آپ کے بارہ میں کہتا ہوں وہ صحیح لکھتا ہے اور اس طرح میں ایک لاکھ روپیوں سے زیادہ آپ کے حق میں مفید ہوں، بہت ان لوگوں کے جو بظاہر آپ کے خیر خواہ بنے ہوئے ہیں، میں جن کے ساتھ ہوتا ہوں ان کی پوری جماعت کو آپ کے خلاف شکست وہ زیریت ہوتی ہے اور وہ جماعت ٹوٹ پھوٹ کر منتشر ہو جاتی ہے، یہ باتیں سن کر عبد الملک کو فتنی آگئی اور اس کی گلوخاصی کر دی گئی۔

عبد الملک سے لوگوں نے پوچھا، کون سا انسان افضل ہے؟ اس نے جواب میں کہا وہ شخص جو بڑا ہو کر بھی تو واضح کرے اور با وجود قدرت اور توانائی کے تقویٰ اختیار کرے اور با وجود قدرت کے انقام نہ لے اور انہوں نے یہ بھی کہا کہ آزمائش سے پہلے اطمینان نہیں ہوتا، کیونکہ آزمائش اور جانچ سے پہلے اطمینان کر لینا احتیاط کے منانی ہے۔ عبد الملک کا یہ قول بھی مشہور ہے، بہترین مال وہ ہے جو تعریف کا فائدہ پہنچائے اور شر کو دفع کرے اور تم میں سے کسی کو نہیں کہنا چاہیے کہ اپنے گھروالوں سے خبر گیری کی پہنچ کرو کیونکہ ساری مخلوق خدا کی عیال ہے اور اس کو اس پر محروم نہ کیا جائے، جو حدیث سے بظاہر ثابت ہوتا ہے۔ مدائی کا کہنا ہے کہ عبد الملک نے اپنی اولاد کے اتالیق کو یہ ہدایات دیں، ان اتالیق کا نام اسماعیل بن عبد اللہ بن ابی المهاجر تھا، اے اسماعیل بن عبد اللہ میری اولاد کو صدق و ارتقی کی تعلیم اس طرح دو جس طرح قرآن کی تعلیم دیتے ہو، انہیں کمینہ لوگوں کی صحبت سے بچاؤ کیونکہ یہ لوگ خیر کی طرف کم رغبت کرتے ہیں، ان میں ادب و شاستری بھی بہت کم ہوتی ہے، ان کو مغلوب الغصب ہونے سے بھی بچانا کیونکہ غیظ و غصب فساد کی جڑ ہے، ان کے شعور میں اضافہ کرنا اس سے ان کو تقویت ملے گی، ان کو گشت خوری کی طرف نائل کرنا تاکہ وہ قوت و طاقت حاصل کریں، ان کو شعر و ادب سکھاتا تاکہ ان کو عظمت و تفاخر حاصل ہو اور غلبہ و فوقيت میرا ہے، اور پانی گھونٹ

گھونٹ کر پیش اور کسی کی برداشت نہ کرس، پشم بن عبی کہتے ہیں عبد الملک نے لوگوں کو داخل کے لیے خاص اجازت دے رکھی تھی چنانچہ ایک شخص نے جو نہایت خستہ حال تھا، اخلاقی اجازت چاہی تھیں وہ بان نے اسے اجازت دیں وی اس نے عبد الملک کے پاس ایک رقصہ پھینکا اور وہاں سے رخصت ہو گیا اور پھر پتہ نہ چلا کہ وہاں چلا گیا اس نہ میں بول کھا ہوا تھا وہ قرآن پاک کی آیات تھیں۔

”اے انسان نہاد نے تجھے اپنے اور بندوں کیے درمیان کھڑا کر، یا ہے بُنْ توان کے بائیں انصافیہ سے فیض کر اور اپنی خواہش کی پیاری نہ کر جو تجھے راست سے بھکار دے گی اور بے شک جو لوگ را خدا سے بھٹک جاتے ہیں ان کے لیے بڑا عذاب ہے اس لیے کہ انہوں نے یوم حساب کو بھلادیا ہے اور کیا وہ یقین نہیں کرتے کہ وہ ایک بڑے دن اٹھائے جائیں گے اس دن رب العالمین کے سامنے کھڑے ہوں، یہ حساب اور جزا کا دن ہو گا جس دن سب لوگ خدا کے سامنے جمع ہوں گے اور وہ حاضری کا دن ہو گا، اور ہم انسان کو ایک محدودت کے لیے مبایس دیتے ہیں اور یہ ان کے دیران گھر ہوں گے بسبب ان کے ظلم کے جوانہوں نے کئے تھے۔ اور میں تجھے اس دن سے ڈراتا ہوں جس دن منادی کرنے والا پکار کر کے گا جمع کرلو ان لوگوں کو جنمیں نے ظلم کیا اور ان کے جزوؤں کو، آگاہ رہو خدا کی لخت ہے ظالموں پر۔“

لوگ بیان کرتے ہیں ان مختلف آیات کو جو کاغذ میں درج تھیں پڑھ کر عبد الملک کے چہرہ کارنگ فن ہو گیا اور وہ حرم سرانے میں داخل ہو گیا اور اس کے بعد ہمیشہ اس کے چہرے پر پڑھ مردگی چھائی رہی۔ زرین بن جیش نے بھی عبد الملک کو خط لکھا جس کے اخیر میں اس نے لکھا ہے امیر المؤمنین! کہیں تجھے طویل حیات اور درازی عمر کا اس لیے لاٹھ نہ پیدا ہو جائے کہ بظاہر تیری صحت اچھی ہے، تجھے تو اپنا حال خود ہی اچھی طرح معلوم ہے اور جو کچھ پہلے لوگ کہہ گئے ہیں اس کو بھی نہ بھولنا۔

### اذا الرجال ولدت اولادها      وبلغت من كبر اجسادها

”جب لوگوں کی اولاد یہ پیدا ہوں اور بڑھاپے کی وجہ سے ان کے جسم بوسیدہ اور کمزور ہو جائیں،“

### وجعلت اسقامها تعادها      تلک رزوع قد دنا حصارها

”اور بیماریاں ہر دن ان کو گلی رہیں تو سب جلواب یا لی کھیتیاں ہیں جن کی نصل کلنے کا وقت آگیا ہے۔“

عبد الملک نے جب اس خط کو پڑھا تو اتنا ویرا یا کہ اس کے کپڑے تر ہو گئے اور پھر کیا زرنے پر کہا ہے اگر وہ اسکے علاوہ کچھ اور بھی لکھتا تو کم ہی ہوتا۔ اکثر عبد الملک اپنے مصائب سے حضرت عمر فاروقؓ کی سیرت کے واقعات مستاختا تو کہتا تھا حضرت عمر کی نصیحتیں فاسد اور مفسد امیروں کے لیے بڑی کڑوی ہوتی ہیں تیکنی قبائلی اپنی دادی کے حوالے سے کہتا ہے کہ عبد الملک ایک روز جامع دمشق میں ام الدراء کے حلقہ میں بیٹھا ہوا تھام الدداء نے عبد الملک سے کہا مجھے اطلاع ملی ہے کہ تو عبادت کے بعد شراب بھی پیتا ہے عبد الملک نے کہا میں ایسا قسم اللہ کی میں نے خون بھی پیا ہے۔ اس کے بعد ایک غلام آیا جس کو عبد الملک نے کسی کام سے بھیجا تھا اور چونکہ تاخیر سے آیا تھا اس کو مخاطب کر کے ..... عبد الملک نے کہا خدا تم پر لعنت کرے تجھے کس وجہ سے دیر ہوئی؟ ام الدداء نے سن کر کہا امیر المؤمنین ایسا نہ کہہ میں نے ابو الدداء سے سنائے ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”لعنت کرنے والے جنت میں داخل نہ ہوں گے۔“

ابو مکر بن ابی الدنیا کہتے ہیں کہ سعید بن حیثیب نے حب عبد الملک کو یہ کہتے ہیں تھے سنا کہ راجحہ عمال کو کے مجھے نہیں ہوتی ہے اور نہ برے عمل سے مجھے ختم ہوتا ہے۔ تو کہا اب اس کے قلب کی موت ہو جگی ہے اصمی کے دادا نے بتایا کہ ایک مرتبہ عبد الملک نے ایک بیغ خطبہ دیا پھر اچانک اس کو ختم کرنے والے روئے لگا اور پھر آئنے لگا:

”اے رب میرے گناہ بہت ہیں اور تیرا کم تک مغنو بھی نیزے گناہوں سے بڑا ہے اے اللہ تو اپے قلیل غنو سے میرے عظیم گناہوں کو بخش دئے۔“

جب یہ خبر حسن کو ملی تو وہ بہت روئے اور کہنے لگے:

”اگر کسی کلام کو سونے سے لکھا جاسکتا ہے تو وہ یہ کلام ہے۔“

اور بعض دوسرے لوگوں سے بھی اس قسم کی باتیں سننے میں آئی ہیں، اور انہوں نے بھی حسن کی طرح عبدالمک کی دعا سن کر اس کی تحسین فرمائی ہے۔ مسہر الدمشقی کا بیان ہے کہ ایک دن جب عبدالمک کے سامنے دستخوان لگایا گیا تو اس نے دربان سے کہا خالد بن عبد اللہ بن خالد بن اسید کو بلا وہ، اس نے کہا امیر المؤمنین وہ تو مرچکے ہیں، اس پر عبدالمک نے کہا اس کے باپ عبد اللہ بن خالد بن اسید کو بلا وہ، دربان نے کہا وہ بھی مرچکے ہیں، عبدالمک نے پھر کہا خالد بن یزید بن معاویہ کو بلا وہ، دربان نے کہا وہ بھی مرچکے ہیں، عبدالمک نے کہا فلاں فلاں کو بلا وہ اور بہت سے لوگوں کے نام لیے جو مرچکے تھے اور جن کے متعلق وہ خوب جانتا تھا، جب سب کے متعلق بھی ایک جواب اس نے سنائوا اس نے کہا دستخوان الھال او ری شعر پڑھا:

ذهب لداتي وانقضت ايام  
وغيرت بعدهم ولست بخالد

”میرے دشمن چاہیے اور ان کا عہد گزرنگیا ان کے بعد میں بھی یاد رہو جاؤں اور ہمیشہ رہنے والا نہیں۔“

کہتے ہیں جب عبد الملک کی موت کا وقت قریب آیا تو اس کے پاس اس کا بیٹا ولید آیا اور رونے لگا، اس پر عبد الملک نے اس سے کہا ولڈیوں اور کنیزوں کی طرح یہ رونا کیسا، دیکھو جب میں مر جاؤں تو اپنی کمر کس لینا، ہمت و حوصلے سے کام لینا اور چیزیں کی طرح ہر وقت ہوشیار چوکنا اور حالات کے مطابق تغیر و تنکر پر آمادہ رہنا، حالات کا ہمیشہ احتیاط سے جائزہ لینا، قریش سے مقاطعہ رہنا۔ عبد الملک نے اس کے بعد ولید سے کہا اے ولید جو کام تجھے میرا نسب و خلیفہ ہونے کی حیثیت سے پرداز ہے اس میں خدا سے ڈرتے رہنا، یہی وصیت کی حفاظت کرنا، میرے بھائی معاویہ پر نظر کرم رکھنا اور میرے بھائی محمد پر بھی نظر عنایت رکھنا اور اس کو جزیرہ کا حاکم بنائے رکھنا اور اس کو وہاں سے معزول نہ کرنا اور میرے چچا زاد بھائی علی ابن عباس پر بھی مہربانی کرتے رہنا اگرچہ اس نے محبت کا رشتہ ناطق توڑ لیا ہے لیکن اس کا بہر حال ہمارے ساتھ نبی تعلق ہے اور اس لحاظ سے کچھ حق رکھتا ہے، اس کے ساتھ صدر حجی کرنا اور اس کے حقوق کی پاسداری کرنا، اور حجاج بن یوسف پر بھی نظر عنایت کرنا اور اس کی عزت و تقویٰ کرنا کیونکہ اس نے تمہارے لیے دشمنوں کو دبایا ہے اور ان پر غلبہ حاصل کر کے ملک کو تمہارے لیے حاصل کیا ہے، انہوں نے خوارج کی بیخ کنی بھی کی ہے، تم سب بھائی تفرقہ و انتشار سے بچ کر ہمیشہ متحدوں متفق رہنا اور اولاد آدم بن کر ہمیشہ ایک رہنا جنگ میں احرار کی طرح رہنا اور نیکی خیر و معرف کے لیے مینارہ بننے رہنا۔ کیونکہ جنگ بھی موت کو وقت سے قبل قریب نہیں لاسکتی، اور خیر و معروف کے لیے مینارہ

بینہ رہنا۔ کیونکہ جنگ بھی موت کو وقت سے قبل قریب نہیں لاسکتی، اور خیر و معروف انسان کے ذکر اور نام کو بلند کرتا ہے اور اس کو جلا بخشا ہے۔ اور لوگوں کو رفت و محبت کی طرف مائل کرتا ہے اور نیکی تی کسی انسان کے لیے ذکر تمیل کا سبب نہیں ہے۔

ایک روایت کے مطابق عبد الملک نے کہا کہ جب میں مر جاؤں تو لوگوں کو اپنی بیعت کے لیے طلب کرنا اور جوانگا رہے اس کو تلوار کے حوالہ کرنا اپنی بہنوں کے ساتھ حسن سلوک کرنا اور ان کی عزت کرنا، اور فاطمہ کی خصوصیت سے دلخونی کرنا، عبد الملک نے اس کو قطبی ماریہ اور الدرہ التیمیعہ دلوٹنڈیاں عطا کی تھیں۔ اور اس کے بعد اس نے کہا اے اللہ اس کے بارہ میں میری حفاظت فرم۔ اس نے اس کی شادی اپنے چچا زاد بھائی عمر بن عبد العزیز سے کر دی تھی۔

ایک روایت کے مطابق جب اس کی نزع کا وقت آیا اور اس نے غسل کے بارہ میں ناکہ وہ کپڑے دھوتا ہے تو کہنے لگا کاش میں بھی غسل ہوتا اور روزانہ اپنی روزی اپنے ہاتھ سے کما کر کھاتا اور خلیفہ نہ بنتا، اور پھر یہ اشعار پڑھے:

لعمرى لقد عمرت فى الملك برهة و دانت لى الدنيا بوقع البوائر

”قُمْ هِ مِنْ نَحْمَرَانِي كَاطِلِيلِ دُورَگَزَارِهِ جِسْ مِنْ دِنَّا مِيرَهِ بِهِتْ قَرِيبَ آگَى تَحِيَّ“

واعطیت حمو الممال والحكم والنہی ولی سلمت کل المملوک الجبار

”مِنْ نَلَوْگُونَ كَوْمَدَهَ مَالَ كَسَاتِحَ ثَبَتَ وَثَقَنَ احْكَامَ بَھِي دِيَيْ اُورْ تَمَامَ جَابِرَ بَادِشَاهَ مِيرَهَ مُطْبَعَ هُوَگَنَّهَ“

نااضحی الذی قد کان مما یسرنى كَحَلَمَ مُضِى فِي الْمَزْمَنَاتِ الْغَوَابِرِ

”لَيْكَنْ وَهَ تَمَامَ امْوَاجَنِ سَمْجَنِ خُوشِ حَاصِلَ هُوَلَیْ اِيكَ مِيَثَهِ اوْشِیرِیں خَوابَ کِی طَرَحَ گَزَرَگَنَّهَ“

فِي الْيَتَنِي لَمْ اَعْنَ بِالْمَلْكِ لِيَلَةً وَلَمْ اَسْعَ فِي الْمَذَادِ عِيشَ نَوَاضِرِ

”کاش میں حکومت میں اتنی دلچسپی نہ لیتا اور کاش میں لذتوں سے بھری زندگی کو اتنی وسعت نہ بخشتا،“

ابو مسہر کا بیان ہے عبد الملک سے مرض الموت کے بارہ میں لوگوں نے پوچھا، کیا حال ہے، اس نے جواب دیا میرا وہ حال

ہے جو قرآن کی اس آیت سے ظاہر ہوتا ہے ”اور تم ہمارے پاس فرد افراد آؤ گے جیسا کہ ہم نے تم کو پہلی مرتبہ پیدا کیا تھا“۔

اور سعید بن عبد العزیز کا کہنا ہے کہ جب عبد الملک کی موت کا وقت قریب آیا تو اس نے محل کے تمام دروازے کھول دینے

کا حکم دے دیا، اور جب سب دروازے کھل گئے تو اس نے ایک دھوپی کو وادی میں دیکھا اور پوچھا یہ کون ہے؟ لوگوں نے کہا یہ

دھوپی ہے، اس پر عبد الملک نے کہا کاش میں دھوپی ہوتا اور اپنے ہاتھ کی کمائی پر گزارہ کرتا، جب سعید بن مسیب کو عبد الملک یہ بات

بتائی گئی تو انہوں نے بر جستہ کہا خدا کا شکر ہے جس نے موت کے وقت ان جیسے لوگوں کو ہم لوگوں کی طرف بھاگ کر آنے کی توفیق

دی اور ہمیں ان کی طرف بھاگنے سے بچا لیا۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ جب عبد الملک کو موت آئی تو وہ بہت اظہار نداامت کر رہا تھا، اور

اپنے ہاتھ سے اپنا سر پیٹ رہا تھا اور کہہ رہا تھا، مجھے یہ بات پسند ہے کہ میں روزانہ اپنی روزی حاصل کروں اور اللہ عز وجل کی

عبادت میں مشغول رہوں، ان کے علاوہ کسی شخص نے یہ بھی بیان کیا ہے کہ جب عبد الملک کی موت کا وقت قریب آیا تو اس نے

اپنے بیٹوں کو اپنے پاس بلا�ا اور پچھے صیتیں کیں اور کہا شکر ہے اس خدائے ذوالجلال کا کہ میں اپنی رعایا میں سے کسی جھوٹے یا

بر شخص سے بھی کبی نورع کا کوئی سوال نہیں کیا اور بھرپور شعر پڑھا۔

**فیل من خالد اما هلکنا**      **و هل للسموت للماقین غار**

”اگر تم مر گئے تو پھر اور وہن ہمیشہ رہنے والا ہے کیا باقی لوگ مر آرٹنار میں از جائیں گے“

ایک روایت یہ بھی ہے کہ عبد الملک نے اپنے لوگوں سے کہا ”مجھے اس ڈیہ ہوں نے اس کو اور پاشنا یا اور جب اس کے دماغ میں ہوا کا جھونکا آیا تو اس نے کہا“ اے دنیا تو کیسی خوشبودار ہے، تیرا طویل قصیر ہے اور تیرا کثیر ہے اور جب سب تجھے دھوکہ کھا رہے ہیں اور یہ اشعار پڑھے:

**ان تناقضیں نکن نقاشک یارب**      **عذاباً لا طرق لی بالعذاب**

”اے رب اگر تو موافذہ کرے تو تیری گرفت میرے لے عذاب بن جائے گی جس سے رہائی مشکل ہے“

**اوتجاؤز فانت رب صفوح**      **عن مسیءِ ذنوبلہ کا الشراب**

”اور اگر تو در گزر کرے گا تو در گزر کرنے والا رب ہے جو کثرت سے اگنگاروں کو معاف کر دیتا ہے“

کہتے ہیں کہ اس کی وفات جمعہ کے روز دمشق میں واقع ہوئی۔ بعض لوگ کہتے ہیں بدھ کے دن اس کا انتقال ہوا، اور بعض کہتے ہیں کہ جمعرات کے دن ہوا تھا، جب کہ نصف شوال تھا، اور سن ۸۲ ہجھ چھیا سی ہجری تھا، ان کی نماز جنازہ ان کے بیٹے ولید نے جو ولی عہد بھی تھا، پڑھائی، انتقال کے وقت ان کی عمر ساٹھ سال کی تھی، ابو معشر نے کہا جس کی تائید و اقتدی نے بھی کی ہے کہ عبد الملک کی عمر تریسٹھ سال کی ہوئی لیکن مدائن کے بقول اخھاون سال ہوئی، ان کو جابہہ الصیر کے دروازہ دفن کیا گیا، ان کی اولاد اور ازواج میں، ولید، سلمان، مروان الاکبر، زوج، زور عائشہ اور ان کی ماں ولادۃ بنت العباس بن جزء بن الحارث بن زہیر بن جذیمہ بن رواحہ بن مازن بن الحارث بن قطیعہ بن عبس بن یغیض کا نام تاریخ میں مذکور ہے، ان کے علاوہ دوسری بیویوں سے بھی اولاد میں ہوئیں، ان سب کی کلن تعداد انہیں ہے اور وہ یہ ہیں یزید، مروان الاعصر، معاویہ، درج، ام کلثوم اور ان کی ماں عائشہ بنت یزید بن معاویہ، بن ابی سفیان، اور ہشام اور ان کی ماں ام ہشام، عائشہ، اور بقول مدائنی بنت ہشام بن اسماعیل الحنفی اور ابو بکر جس کا نام بکار بھی تھا، اور ان کی ماں عائشہ بنت موسیٰ بن طلحہ بن عبید اللہ التمیمی اور الحکم درج اور ان کی ماں ام ایوب، بنت عمرو بن عثمان بن عفان الاموی فہیر فاطمہ اور ان کی ماں المغیرہ بنت المغیرہ، بن خالد بن العاص، بن ہشام، بن مغیرہ الحنفی اور عبد اللہ مسلمہ و منذر، عنہہ، محمد، سعید الحنفی اور حجاج، عبد الملک کی مدت خلافت ایکس سال تھی، جس میں سے نو سال ابن الزیری کی خلافت کے ساتھ کا مشترکہ زمانہ بھی گزارا، اور تیرہ سال اور ساڑھے تین ماہ ان کا مستقل اور خود اپنا اور خلافت قائم رہا۔ ان کے عہد کے قاضی کا نام ابو ادریس الخولانی تھا، اور ان کے کاتب کا نام روح بن زنباع تھا، دربان کا نام یوسف تھا، جوان کا غلام بھی تھا، بیت المال اور مہر کے انجارج قبیصہ، بن ذو وجہ تھے اور پولیس کے سربراہ کا نام ابوالزغیرہ تھا۔ عبد الملک کی بعض دوسری بیویاں شقراء بنت سلمہ بن حلیس الطائی اور علی بن ابی طالب کی ایک بیٹی تھیں جن کے باپ کی ماں بنت عبد اللہ بن جعفر تھیں۔

ارسطو

ابن عبد اللہ بن مالک بن شداد بن خضر و بن عفتان بن الی سارش بن مردہ بن شہبہ بن کھجیر بن مردہ بن سعید بن زیاد  
بن غضین بن ریثہ بن خطفان الولید الحرمی جو ابن شہید کی نسبت سے مشہور ہے۔ اس عورت کی ماں بنت راملہ بنت والدہ بن زحہ  
بن اعلمہ بن خدائی بن ششم بن سعید بن حون بن عامر بن خوف یعنی کلب کی قیدی تھی اور ضرار بن الاذور کے پاس رہن تھی اور پھر زفر  
کے پاس چلی آئی تھی وہ حاملہ تھی۔ چنانچہ وہ ارطاة کو لے کر زفر کے پاس ہی رہی۔ ارطاة کی ایک سوتیس ہر س سے زیادہ عمر ہوئی یہ  
شریف سردار تھا سب لوگ اس کا کہنا مانتے..... اور اس کی تعریف کرتے تھے اور نہایت اچھا شاعر بھی تھا۔  
اور مدائن کا پریسی کہنا ہے کہ بنی غفتان بن خطلہ بن رواحد بن ربیعہ بن مازن بن الحارث بن مردہ بن شہبہ میں داخل ہو گئے  
تھے اور بنی غفتان بن حارثہ بن مردہ کہلانے لگے ابوالولید ارطاة بن زفر عبد الملک کے پاس پہنچ گئے تو یہ اشعار ان کو سنائے۔

## رأيت المسيرة تأكل الليالي كاكل الأرض ساقط الحديد

”دلیل و نہار کی گردشیں آدمی کو اس طرح کھا جاتی ہیں جس طرح زمین برادے کو،“

وَمَا تَبْعَتِي الْمَيْتَةَ حَيْنَ تَاتِيَ عَلَى نَفْسِ ابْنِ آدَمَ بْنِ يَزِيدَ

”موت جب آتی ہے تو انسانی حان کا تمد لگانہیں چھوڑتی“

واعلم انماستكراحتي توفى نذرها بابي الوليد

”یاد رکھ کر موت جب دوبارہ آئے گی تو اس مرتبہ ابوالولید کونڈ رانہ میں لے گی۔“

یہ اشعار سن کر عبد الملک خوف زدہ ہو گئے اور سمجھے کہ ارطاة بن زفر نے ان اشعار میں عبد الملک کو ہی مراد لیا ہے اس پر ابوالولید ارطاة بن زفر نے مذدرت کرتے ہوئے کہا کہ امیر المؤمنین ان اشعار میں میں نے خود اپنے آپ کو مراد لیا ہے اس پر عبد الملک نے کہا اللہ کی قسم جو تم پر گزر رہے وہ عنقریب مجھ پر بھی گزر نے والا ہے۔

مطرف بن عبد الله بن الشخير

یہ کبار اور بزرگ تابعین میں سے تھے اور عمران بن حصین کے اصحاب میں تھے اور مقبول الدعا بھی تھے۔ کہا کرتے تھے کسی انسان کو عقل سے بہتر کوئی فضیلت نہیں بخشی گئی، اور لوگوں کو ان کی فضیلتوں کے مطابق عقل دی گئی ہے۔ وہ فرماتے تھے کہ جس انسان کا ظاہر و باطن یکساں ہوتا ہے، تو خدا کہتا ہے یہ واقعی میرا سچا بندہ ہے۔ ان کا یہ کہنا بھی تھا کہ جب کسی کی عیادت کرنے جاؤ اور تم اس کو اپنے لیے بھی دعا کرتا پا تو سمجھ لواں کی دعا بارگاہ ایزدی میں ضرور مقبول ہوگی کیونکہ وہ ٹوٹ پھوٹ چکا ہوتا ہے اس لیے وہ جب دعا کرے گا تو رقت قلب سے کرے گا۔ جو مقبول ہوگی۔



## بانی جامع دمشق

### ولید بن عبد الملک کی خلافت

ولید جب اپنے باپ عبد الملک کی تکفین و تجهیز سے فارغ ہو کر باب الجابیہ الصغریہ سے واپس آیا تو یہ جمعرات کا دن تھا، اور بعض لوگوں کے کہنے کے مطابق جمعہ کا دن تھا، اور یہ ۸۷۶ھ شوال کی پندرہ تاریخ تھی۔

تجهیز و تکفین کے بعد ولید گھر میں داخل نہیں ہوا اور منبر پر چڑھ گیا، جامع دمشق کا منبر اس نے اپنے پہلے خطاب کے لیے منتخب کیا، اس نے جو کچھ کہا اس کا خلاصہ یہ تھا، پہلے اس نے اللہ و انما الیہ راجعون کہا اور پھر کہا میں اللہ ہی سے امیر المؤمنین کی وفات کے صدمات کے لیے استغاثت طلب کرتا ہوں اور خلافت ہیسی نعمت کے حاصل ہونے پر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرتا ہوں، لوگوں کھڑے ہو اور میری بیعت کرو، جو شخص سب سے پہلے بیعت کے لیے کھڑا ہوا اس کا نام عبد اللہ بن ہمام السلوی تھا اور جو اشعار پڑھ رہا تھا۔

اللَّهُ أَعْطَاكَ مَا لَا فُوقَ لَهَا      وَقَدْ أَرَادَ الْمُحْلِدُونَ عَوْقَهَا

”اللہ نے تجھے وہ شے عطا کی جس سے بڑھ کر اور کچھ نہیں، اور ملدوں نے تو نافرمانی کا ارادہ کیا ہوا ہے“

عَنْكَ وَيَابِي اللَّهُ إِلَّا سُوقَهَا      إِلَيْكَ حَتَّىٰ قَلْدُوكَ طُوقَهَا

”یہ لوگ خواہ کچھ ہی کریں مگر اللہ تعالیٰ ان کی گردنوں میں تیری اطاعت کا طوق ڈلوادے گا“

بہر حال اس کی بیعت کے بعد سب لوگوں نے بیعت کی۔ واقعی لکھتے ہیں کہ ولید نے خدا کی حمد و شکر کی اور کہا اے لوگو! اللہ نے جو موخر کر دیا ہے اسے کوئی مقدم نہیں کر سکتا اور جو مقدم کر دیا ہے اسے کوئی موخر نہیں کر سکتا، اور جو کچھ انہیاء علیہم السلام پر نازل ہوا ہے عرش کو اٹھانے والے فرشتے اور موت کے فرشتے، اور مرتبین اور منتقلین کے ساتھ جو معاملات ہوں گے اور صدیقین و صالحین کے ساتھ جو حسن سلوک ہوگا، اور دشمنان خدا کے ملکوں پر جو عذاب نازل ہوتا ہے، سرحدوں پر جو جنگیں ہوتی ہیں اور دنیاوی امور جو لوگوں کو پیش آتے ہیں، ان سب میں قضاۓ الہی کے فیصلوں کو ہی خل ہوتا ہے، غیرہ غیرہ کا تذکرہ کرنے کے بعد ولید نے لوگوں سے کہا اے لوگو! تم پر میری اطاعت فرض ہے اور جماعت کے ساتھ وابستگی بھی ضروری ہے کیونکہ اکیلے آدمی پر شیطان غالب آ جاتا ہے، جس شخص نے ہماری اطاعت کی اس نے اپنی ذات کو بچالیا اور جس نے مخالفت اور سرکشی کی اس نے اپنے آپ کو ہلاک کیا، ولید سخت گیر اور جابر غلیظ تھا، ولید بظاہر کم گو تھا لیکن کسی امر کے بارہ میں اپنی رائے قائم کرنے میں بہت احتیاط اور ہوشیاری اختیار کرتا تھا، ولید کی سیرت کی خوبی یہ تھی کہ جوانی کی لغزشیں، مثلاً عشق و محبت کا خیال اس

کوئی بھی نہیں آیا ایک مرتبہ، بنی مجلس میں اس نے کہا اگر اللہ تعالیٰ قرآن یا کہ میں قوم اب طک کا ذکر نہ کرتا تو شاید مردوں کی طرف لوگوں کو رثیت کا خداں بھی مورتوں کو چھوڑ دے رہا تا۔ ولید بن عبد الملک دمشق کی مشہور عالم اور خوبصورت ترین مسجد کا بنائی تھا جو دس ماں میں میں کریمہ دونی اور بیکی اس کی مدت خوفت بھی ہے اس مسجد کی جگہ ایک کہرباہ نما اسٹا جس کا نام بھی نہیں۔ یہ نہ کہتے تھے جب حنفیہ میں مشق فتح کی تواں کے انہوں نے ۱۰۰ رابر حصے کرو۔ یعنی ایک حصہ کشیا، کہ نہ شر قی جا ب تھا اس کو مسجد بناللہ یا اور غلبی پر اس کے کشیا کی حصہ کو بحال رکھا، جو اس کے بعد ولید نے لے گیا۔ یونہا کے بقیہ حصہ کو بھی لے کر مسجد میں شامل کر کے وسیع کرنے کا ارادہ کر لیا، اور اس کے عوض اس نے کشیا مریم کو عیسائیوں کے حوالے کر دیا۔ غرض کہ اس طرح دمشق کی مشہور جامع مسجد تزکیہن و آراش کے بعد اپنی تکمیل کو پہنچی۔

## ۷۸ کا آغاز

۷۸ھ میں ولید بن عبد الملک نے ہشام بن اسماعیل کو مدینہ کی گورنری سے معزول کر دیا اور اس کی جگہ اپنے بچازاد بھائی اور فاطمہ بنت عبد الملک کے شوہر عمر بن عبد العزیز کو مدینہ کا گورنر مقرر کیا۔ عمر بن عبد العزیز ربع الاول ۷۸ھ میں انہوں کے قافلہ کے ساتھ و رادر ہوئے اور مردان کے لگھر میں اترے، لوگ ان کے سلام کے لیے حاضر ہوئے، اس وقت عمر بن عبد العزیز کی عمر پچیس برس تھی، جب وہ ظہر کی نماز پڑھا چکے تو مدینہ کے دس فقہاء کو طلب کیا جن کے نام یہ ہیں، عودہ بن الزیر، عبید اللہ بن عبد اللہ بن عبد الرحمن، عقبہ ابو بکر بن عبد الرحمن بن الحارث بن ہشام، ابو بکر بن سليمان بن خشمہ، سليمان بن یمار، قاسم بن محمد، سالم بن عبد اللہ بن عبد الرحمن، عبید اللہ بن عبد اللہ بن عمر بن امر، بعیہ اور خارجہ بن یزید بن ثابت، یہ فقہاء عمر بن عبد العزیز کی خدمت میں حاضر ہوئے اور امیر سے ان کی سلام علیک ہوئی اور انہوں نے خدا کی حمد و شاء بیان کی اور عمر بن عبد العزیز کی بھی مناسب تعریف و توصیف کی، انہوں نے فقہاء سے کہا، میں نے آپ لوگوں کو ایک ایسے امر کے لیے بلا یا ہے جس کا اللہ آپ کو اجر دے گا اور آپ ایک امر حق پر میری محاونت کریں گے، میں ایک معاملہ کو آپ لوگوں کی رائے پر فتح کر دینا چاہتا ہوں، اگراب لوگوں میں سے کوئی کسی کے اوپر ظلم کرتا ہوادیکی یہ میرے کسی عامل کو ایسا کرتا ہو اپنے تو مجھ تک اس کی شکایت پہنچائی جائے، تمام فقہاء اس کو دعا کیں دیتے ہوئے وہاں سے نکل آئے، ولید بن عمر بن عبد العزیز کو لکھا کہ ہشام بن اسماعیل کو مردان کے قریب ہی رکھا جائے، ولید کی ہشام کے تعلق بہت بری رائے تھی، اس لیے کہ اس نے اپنی مدت ولادیت میں اہل مدینہ کے ساتھ برے ٹوکن کیے تھے، اس کی مدت امارت چار سال تھی، اس کی یہ برائیاں سعید بن میتب اور علی بن حسین کے ساتھ خصوصیت کے ساتھ نہیاں تھیں، لیکن اس کے باوجود سعید بن میتب نے اپنے بیٹے اور ن glamour سے کہہ دیا تھا کہ میرے سلسلہ میں کوئی شخص اس کی بابت پکھنہ کہئے البتہ جہاں تک اس سے بات چیت کا تعلق ہے وہ اس سے کبھی نہیں کروں گا۔ ایک دن علی بن حسین راستے سے نزد رہے تھے اور ہشام راستہ میں کھڑا ہوا تھا انہوں نے اس سے کوئی تعریض نہیں کیا اور اپنے آدمیوں کو بھی اس سے منع کر کھاتھا، جب علی بن الحسین ہشام کے قریب سے آگے گزر گئے تو ہشام نے انہیں پکار کر کہا اللہ ہی کو معلوم ہے کون آدمی کس منصب کا اہل ہے۔

اسی سال مسلم بن عبد الملک نے بادار مہاجر چڑھائی کر کے بیان کے بہت سے لوگوں کے مارہ الہامت سے قلعی فتح کر لیا اور بہت سالاں نعمت حاصل کیا۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اسی سال بادار مہاجر بخاطر اس کا دریافت ہوا اور بوس و قبیمے فتح کے لئے اور تقریباً ایک ہزار مستعمرتیں کیے اور ان کی اولاد کو قیدی بنا لیا۔ اس سدی میں قبیمہ بن مسلم نے بادار ترک میں جنگ کی اور وہاں کے بادشاہ نیر ک سے زرہ کشہر پر صلح کر لی، جس کے شرائط میں ایک شرط یہ تھی، کہ اس کے ملک میں جتنے مسلمان قیدی ہیں ان سب کو چھوڑ دیا جائے گا۔ اسی سال قبیمہ نے بیکند میں جنگ کی لیکن یہاں اس کے مقابلہ میں ترک بڑی تعداد میں جمع ہو گئے اور انہوں نے زبردست ہنگامہ کھڑا کر دیا اور سب اہل نجاری کی کرتوت تھی جب قبیمہ ان کی سرز میں میں داخل ہوا اہل نجاری نے اہل صفحہ مسلمان فوجوں اور قبیمہ کے خلاف مدد طلب کر لی اور ان کے علاوہ آس پاس کے تمام ترک بھی اس میں شامل ہو گئے، چنانچہ ان سب نے مل کر قبیمہ پر یورش کر دی اور اس کے نکلے کے تمام راستے مسدود و نگ کر دیئے جس کی وجہ سے قبیمہ تقریباً دو ماہ گھر کرو ہیں رہ گیا، وہ نہ ان کے پاس اپنا سفیر بھیج کا اور نہ ان کی طرف سے ہی کوئی قاصد قبیمہ کے پاس آیا، حاجج کو بھی قبیمہ اور اس کی فوجوں کی عرصہ تک کوئی خبر نہیں ملی، جس سے اس کوخت اندیشہ لاحق ہو گیا اور ترکوں کے انبوہ عظیم اور جم غیر کے سبب مسلمانوں کی زندگی کو خطرہ میں ہونے کے خوف سے سخت تشویش میں بٹلا ہو گیا۔

چنانچہ اس نے مسلمانوں سے مساجد میں دعاء کی اور دوسرے شہروں کے مسلمانوں سے بھی یہی اپیل کی گئی، اس دوران قبیمہ مسلمان فوجوں کے ساتھ روزانہ ہی ترکوں سے معرکہ آ رائی کرتا رہا۔ ایک عجمی شریف کو جو تدرکہ لاتا تھا، اہل نجاری نے بہت سی دولت دی کہ وہ کسی طرح قبیمہ کے پاس جا کر اس کو ملک چھوڑ کر چلنے پر ارضی کر لے۔ اس نے کہا یہ تمہارا گورنر جلدی تمہارے خلاف سخت اقدام کرنے والا ہے۔ اگر تم اپنی فوج کو لے کر مرد و اپنی چلنے جاؤ تو تمہارے حق میں بہتر ہو گا، قبیمہ نے یہ سن کر اپنے غلام کو اس کی گردن مارنے کا حکم دیا اور قبیمہ کے حکم پر اس کے غلام سیاہ نے اس کی گردن اڑا دی۔ اس سے پہلے تدرکا ضرار نے قبیمہ کے پاس آنے کے بعد تخلیہ کر لیا تھا۔ اور اب کے اس کے پاس سوائے ضرار بن حصین کے اور کوئی نہ تھا، جب تدرکا ضرار کی موجودگی میں کام تمام ہو گیا تو قبیمہ نے ضرار کو بھی آگاہ کرتے ہوئے کہا دیکھو یہاں میرے اور تمہارے سوا کسی کے علم میں یہ بات نہیں ہے اور کسی نے اس کو قتل ہوتے ہوئے بھی نہیں دیکھا ہے، میں نے خدا سے عہد کیا ہے اگر تم نے اس واقعہ کو جنگ ختم ہونے تک کسی پر ظاہر کیا تو اچھا نہ ہو گا اور تمہارا بھی وہی حشر ہو گا جو اس کا ہوا ہے۔ لہذا اپنی زبان بند رکھنا کیونکہ اس راز کے افشاء ہونے سے لوگوں میں اضطراب پھیلے گا، اور اس سے ہمارے دشمن کو تقویت پہنچے گی۔

اس کے بعد قبیمہ کھڑا ہوا اور اس نے لوگوں کو جنگ کے لیے خوب آمادہ کیا اور علم برداروں کو بھی اس نے اسی قسم کی تلقین کی، چنانچہ ترکوں سے زبردست جنگ ہوئی اور اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو صبر و استقلال سے لڑنے کی بہت دی جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ مسلمان ٹوٹ کر ٹڑے اور قبل ظہر مسلمان فتح یا ب ہو گئے اور ترکوں کو زبردست شکست ہوئی اور مسلمانوں نے ان کا تعاقب بھی کیا اور ان کے بہت سے لوگوں کو قتل بھی کیا اور بہت سے لوگوں کو جنگی قیدی بنا لیا۔ جن کو شہر میں رکھا گیا قبیمہ نے ان کو جب پوری طرح

سرگوار کرنے کا ارادہ کرتے تو ان نے اس سے صلیٰ کی درخواست کی جس کے عوض سب بال و دولت میں کاموعدہ کیا، اس پر قبیہ نے ان سے صلیٰ سرنی اور ایک ایسی آدمی اُنہیں کہاں پر تعلیمات کرے فوج اور اپنی اُنھم بیانیہ کی فوج کے ساتھ، اپنے آرہے تھے اور اُنہیں اُنہوں نے پانچ نیلہ واصدیں شیخیا تھا۔ اُنہوں نے اپنا عہد توڑ دیا اور انہوں نے ان آئیں وفات پر شروع کر دیا، جو اس پر گمراہی کے لیے مقرر تھی، حتیٰ کہ اُنہوں نے ان کی ناکیش بھی کاٹ دیں، پرانچیہ قبیہ پھر ان سب کو محاسد میں لے کر ان کی ایک ماہ تک اچھی طرح سرکوبی کرتا رہا اور اس نے ان کو سخت اذیتیں دیں حتیٰ کہ وہ پھر مصالحت پر آمادہ ہو گئے، اس مرتبہ ترکوں کی بعد عبیدی دیکھ کر قبیہ نے صلیٰ سے انکار کر دیا اور سخت خون ریزی کے بعد پورے علاقے کو مکمل طور پر فتح کر لیا۔ بہت سو کو قیدی بنا لیا اور بہت کچھ مال و دولت بھی غنیمت میں حاصل ہوا، مسلمانوں کو یہاں مال غنیمت میں جو کچھ ملا اس میں سونے چاندی کے برتن اور سونے کی مورتیاں وغیرہ بھی شامل تھیں، اس میں ایک مورتی چاندی کی تھی، جب اس کو توڑا گیا تو اس میں سے ڈیز ہ لاکھ دینار نکلے، اس کے علاوہ ملک کے متعدد مال خانوں سے بھی بہت سا اسلحہ اور زر کشیر مسلمانوں کو حاصل ہوا، بہت سی قسمی اشیاء بھی ملیں، یہ تمام واقعات اور فتح سے متعلق جملہ حالات، جب جاج کو لکھ کر بھیجیے گئے، تو اس نے حکم دیا کہ تمہارے لکھنے کے بوجب ہم تمہیں اجازت دیتے ہیں کہ حتیٰ دولت اس جنگ میں ہاتھ آئی ہے وہ سب مسلمان فوج میں تقسیم کر دی جائے۔

چنانچہ جب اس پر عمل ہوا تو مسلمان بڑے متول ہو گئے اور دشمنوں سے لڑنے کے لیے ان کے حوصلے بہت زیادہ بلند ہو گئے، قبیہ کے ساتھ اس جنگ میں جتنے آدمی تھے وہ سب مال و دولت کے علاوہ اسلحہ اور گھوڑے وغیرہ لے کر بے حد خوش ہوئے اور اس کو انعام خداوندی سمجھا، اس سال عمر بن عبد العزیز نے لوگوں کو بحیثیت امیر مدینہ حج کرایا، اس زمانہ میں مدینہ کے قاضی ابو بکر بن محمد بن عمرو بن حزم تھے اور عراق کے علاوہ پورے مشرقی علاقے پر جاج بن یوسف گورنر تھے، اور ان کے نائب گورنر بصرہ میں الجراح بن عبد اللہ الحکمی تھے اور یہاں کے قاضی عبد اللہ بن آذیہ تھے، کوفہ میں عامل حرب زیاد بن جریر بن عبد اللہ الحنفی تھے اور یہاں کے قاضی ابو بکر بن ابی موسیٰ الاعشری تھے اور خراسان کے نائب گورنر قبیہ بن مسلم تھے، ۸ھ میں جن اعیان و اشراف کا انتقال ہوا ان کے نام یہ ہیں:

### عقبہ بن عبد اللہ

جلیل القدر صحابی تھے، حمس میں آئے تھے، روایت ہے کہ وہ بنی قریضہ کے ساتھ معالمہ کے وقت موجود تھے، عمر باض کہتے ہیں کہ مجھ سے عقبہ بتایا کرتے تھے کہ وہ مجھ سے بہتر ہیں اور یہ کہ وہ ان سے ایک سال قبل اسلام آئے تھے۔ وافقی وغیرہ نے کہا ہے کہ عقبہ ۸ھ میں وفات پا گئے تھے، جب کہ بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ ان کا انتقال نوے ۹۰ھ کے بعد ہوا اللہ اعلم۔

ابو سعید بن الاعرابی نے کہا ہے کہ عقبہ بن عبد اللہ میں اہل صدقہ میں سے تھے، عقبہ بن عبد اللہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ نے فرمایا اگر ایک شخص پیدائش سے لے کر بڑھا پے تک گناہ کا ارتکاب کرتا رہا ہے تو اللہ اس کو قیامت کے دن ذلیل ورسا کرے گا۔

عقبہ بن عبد اللہ روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے سردی کی شکایت کی تو آپ نے مجھے دیز کتابن کی دو چادریں اڑھاویں۔ آپ دیکھ رہے تھے کہ میں نے انہیں صحابہ کو اڑھا دیا۔

### المقدام بن معبد بکر

بیتل اللہ رحمہ بیگز مرے تھیں، ان سے احادیث بھی مروی ہیں اور ان سے متعدد تابعین نے بھی احادیث بیان کی ہیں۔ البر جو انتقال میں معاشر تھیں میں معاشر تھیں بعض ائمہ صاحبوں کا خیال ہے کہ ان کا انتقال ۷۲ھ میں بعد بواتے والہ المعلم۔

### ابوسامہ البامی

ان کا اصل نام صدی بن عجلان تھا یہ بھی تھس آئے تھے ان سے بھی احادیث مروی ہیں، تلقین الیت بعد الدفن، والی حدیث کے راوی ہیں، اس کو طبرانی نے دعا میں بیان کیا ہے وفیات میں ان کا ذکر گزر رہا ہے۔

### قبيصہ بن ذؤیب

یہ ابوسفیان الحزاعی المدنی ہیں، عام ۶۷ھ میں پیدا ہوئے تھے۔ ان کے پاس نبی ﷺ کو دعا کے لیے لا گیا، انہوں نے صحابہ کی کثیر جماعت سے احادیث روایت کی ہیں، ان کی آخر یوم الحرمہ میں ضائع ہو گئی تھی یہ مدینہ کے فقباء میں شمار ہوتے تھے عبد الملک کے دربار میں ان کا مرتبہ تھا، اس کے پاس بلا اجازت تکنیج جاتے تھے پہلے یہ باہر شہروں سے آئے ہوئے خطوط پڑھتے تھے اور اس کے بعد عبد الملک کے پاس جا کر ان خطوط کے مضامین سے عبد الملک کو باخبر کرتے تھے، یہ عبد الملک کے راز دان بھی تھے، ان کے گھر دمشق میں باب البرید میں تھا، دمشق میں ہی ان کا انتقال ہوا۔

### عروہ بن مغیرہ بن شعبہ

یہ حجاج کے عہد میں امیر کوفہ تھے، بڑے شریف اور عتمل مند تھے، لوگ ان کا کہنا مانتے تھے، آنکھوں سے بھینگتے تھے، ان کا انتقال مکہ معظمہ میں ہوا تھا، مروہ کے قاضی بھی تھے یہ پہلے شخص ہیں جنہوں نے قرآن شریف میں نقطے لگائے، یہ عالم و فاضل شخص تھے، ان کے احوال و معاملات کا بہت چرچا تھا، ان سے روایتیں بھی منتقل ہیں، یہ فتح ادیب تھے انہوں نے ابوالسود الدولی سے عربی ادب میں درک حاصل کیا تھا۔

### شتریح بن الحارث بن قیس القاضی

انہوں نے عبد جہالت بھی دیکھا تھا، حضرت عمرؓ نے ان کو کون قاضی مقرر کیا تھا، جہاں انہوں نے پینٹھ سال تک عہدہ قضا کے فرائض بحسن و خوبی انجام دیئے، یہ نہایت عالم و فاضل اور عادل باخبر تھے اور اخلاق حسنہ کے مالک تھے، ان میں خوشی مزاجی کوٹ کوٹ کر بھری ہوئی تھی، ان کی چگی داڑھی تھی یعنی رخسار پر بال نہ تھے صرف ٹھوڑی پرداڑھی کے بال تھے۔ یہی کیفیت عبداللہ بن زیبر کی بھی تھی، اور الاحتف بن قیس اور قیس بن سعد بن عبادہ کی بھی داڑھیاں ایسی ہی تھیں، شتریح کے نسب و سن پیدائش میں اختلاف ہے اور سال وفات میں بھی اختلاف ہے، مگر ابن خاکان نے ترجیح طور پر ۷۸ھ کو سال وفات مانا ہے، مگر میرا کہنا ہے کہ

قاضی شریعہ کی سوچ میں گزشتہ طور کے مطابق جہاں قاضی شریعہ کے متعلق اور بہت کم باقی بھی بیان کی گئی ہیں، ان کا سن و فہرست ایسے ہیں درج ہے۔

## ۸۸ کا آغاز

۸۸ میں صائفی جنگ ہوئی، جس میں مسلم بن عبد الملک اور اس کے سنتیہ العباس بن الولید بن عبد الملک نے حصہ لیا، ان دونوں نے دوسرے مسلمانوں کے ساتھ کر طوانہ کا قلعہ جمادی الاول ۸۸ میں فتح کیا، یہ قلعہ بڑا مغبوط تھا، اس کے قریب بڑی زبردست جنگ ہوئی جس میں بڑا قتل اور خون ریزی ہوئی اس میں مسلمانوں نے نصاریٰ پر زبردست حملہ کر کے شکست سے دوچار کیا اور ان کو گر جائیں گھس جانے پر مجبور کر دیا، اس کے بعد نصاریٰ وہاں سے برآمد ہوئے اور انہوں نے مسلمانوں پر پٹک کر ایسا کاری حملہ کر دیا کہ مسلمان بھاگ کھڑے ہوئے، اور کوئی مسلمان اپنی جگہ کھڑا نہ ہا صرف عباس بن الولید اور ان کے ساتھی اہن محبیر ز الجمیع وہاں کھڑے رہ گئے، عباس نے ابن محیریز سے کہا یہ رضائے اللہ کے خواہاں قرآن کے قاری کدھر پلے گئے، عباس نے کہا انہیں آزاد دو، ابن محیریز نے کہا اے اہل قرآن والپس آ جاؤ، چنانچہ وہ لوگ والپس آئے اور پھر انہوں نے ایکبارگی ایسا نوٹ کر حملہ کیا اور ان کو قلعہ میں پناہ لینے پر مجبور کر دیا اور مسلمانوں نے اس کا بھی محاصرہ کر کے بالا خراس کو فتح کر لیا۔

ابن جریر نے ذکر کیا کہ مادریع الاول میں ولید بن عبد الملک کا خط عمر بن عبد العزیز کے نام آیا، جس میں اس نے مسجد نبوی ﷺ کو منہدم کر دینے کو لکھا تھا، اور ساتھ ہی ازواع مطہرات کے حجر وں کو بھی گرا دینے اور اس کے بعد مسجد کے قبلہ کی جانب سے نیز ہر چہار طرف سے دسچ کرنے کا حکم دیا گیا تھا، تاکہ مسجد کا رقمہ دوسرا ضرب دو سو گز (۲۰۰×۲۰۰) ہو جائے، اور لکھا کہ ہوش خاص اپنی ملکیت فروخت کرنا چاہے اس سے خرید لی جائے اور اس کو منصفانہ طریقہ پر اس کی قیمت ادا کی جائے، اور پھر اس کو گرا یا جائے، اس میں تم کو حضرات عمر و عثمان بن عفیٰ کے سابقہ طریقہ و مثال سے مدلل سکتی ہے۔

اس خط کے موصول ہونے کے بعد حضرت عمر بن عبد العزیز نے بڑے بڑے صحابہ فقہاء عشرہ اور اہل مدینہ کو مجمع کیا اور ان کو ولید کا خط سنایا اس پر اختلاف ہوا اور لوگوں کو یہ امر ناگوراً گزرا نہیں ہوئے تھا جو چھتوں کے بیس ان کی چھتیں کھجور کے تنوں اور شاخوں کی ہیں ان کی دیواریں کچھ اینٹوں کی ہیں ان کے دروازے ناٹ کے پردے پڑے ہوئے ہیں ان کو بعینہ اور غلی عالی حالت چھوڑ دینا ہی مناسب ہے تاکہ تجاح و زانیں اور مسافران کو اور رسول اللہ (ﷺ) کے گھروں کو دیکھ کر فائدے کے ساتھ عبرت بھی پکڑیں تاکہ وہ دنیاوی زینت و آرائش کی طرف مائل نہ ہوں اور زہد و تقویٰ کی زندگی کی طرف رغبت رکھیں اور بقدر ضرورت سرچھانے کو معمولی سے مکان میں زندگی بسر کرنے اور فراعنة اور اکاسرہ کی طرح اونچے اونچے اور عالی شان حالات و مکانات میں رہائش اختیار کرنے سے گریز کریں، یہ تمام باتیں عمر بن عبد العزیز نے جن پر فقہاء عشرہ نے اپنے خیالات کا اظہار کیا تھا، ولید کو لکھ کر بھیج دیں، ولید نے عمر بن عبد العزیز کا خط موصول ہوتے ہی مسجد کو منہدم کر کے از سر نو تعمیر کرنے کا حکم دے دیا، اور چھتیں اونچی رکھنے کی ہدایات دیں، اس حکم کے موصول ہونے کے بعد عمر بن عبد العزیز کے لیے مسجد کے انہدام کے سوا کوئی چارہ نہ

تھا، جب مسجد کا انہدام شروع ہوا تو اشراف و اعیان وغیرہ نے چننا چلانا شروع کیا اور اسی طرح آدوبکالوں نے شروع کر دی جسیکی رسول اللہ ﷺ کے انتقال کے وقت کی تھی، غرض کہ مسجد کے قریب جن لوگوں کے مکانات تھے اس اور یہ مذہبی شروع کر دیا اور مسجد کی تعمیر روزہ روزہ سے شروع ہو گئی، ولید نے بہت سے کارگر اور مزدود شام سے مدد بھیجی، یہ اور مسجد نوی میں مسجد نوی کو شامل کر لیا (یعنی جو معاشر صدیق بن عبید اللہؑ کا اس طرح قبر رسول اللہ ﷺ کی مسجد میں داخل ہوئی تھی اور وہ قبر نوی کی جانب سے اور تمام امہات المؤمنین کی جانب سے آخری حد قرار دی گئی اور یہی حکم ولید کا بھی تھا۔

روایت ہے کہ جب حجرہ نبوی کی شرقي دیوار کو گھوڑا گیا تو لوگوں کو وہاں قدم نظر آیا، لوگوں کا خیال ہوا کہ شاید رسول اللہ ﷺ ملکیت پر کا قدم مبارک ہے لیکن جب تحقیق کی گئی تو یہ حضرت عمرؓ کا قدم تھا، بیان کیا جاتا ہے کہ سعید بن مسیتبؓ حجرہ عاشر کو مسجد میں شامل کرنے کے خلاف تھے انہیں اندیشہ تھا، کہ اس طرح قبر مسجد بن چائے گی، واللہ اعلم۔

ابن جریر کا بیان ہے کہ ولید نے ملک الرؤم کو مسجد کی تعمیر کے لیے صناع اور کارگروں کو بھیجنے کی درخواست کی تھی؛ جس پر اس نے ایک سو کارگروں اور بہت سے تینے مسجد بنوئی کے لیے بھیجے تھے اور یہ بھی مشہور ہے کہ یہ دمشق کی مسجد کے لیے کیا گیا تھا و اللہ اعلم۔ ولید نے عمر بن عبد العزیز کو یہ بھی لکھا کہ مدینہ میں فوارہ بھی تیار کیا جائے اور اس کے پانی کے نکاس اور اخراج کا بھی بندوبست کیا جائے، چنانچہ عمر بن عبد العزیز نے حکم کی تعمیل کی اور نہریں کھدوائے کے علاوہ شاہراہیں وغیرہ بھی بنوائیں اور مدینہ کے ہمارے فوارہ میں پانی پہنچانے کا بندوبست کیا اور فوارہ محمد کے باہر بنایا گیا، جو دیکھنے میں بہت اچھا لگتا تھا۔

۸۸۔ میں قتیہ نے الملک اترک کو رفاناوں سے جنگ کی جو حسین کے بادشاہ کا بھاجنا تھا اس کے ساتھ دولا کھنگ جو فوجی تھے جو تمام اہل صفوہ اور اہل فرغانہ وغیرہ سے تھے چنانچہ ان سے زبردست جنگ ہوئی اور قتیہ کے ساتھ ملک اترک نیزک تھا، بہر حال جنگ ہوئی اور قتیہ نے ان کو شکست دے کر بہت سامال و دولت بھی غنیمت کے طور پر حاصل کیا اور دشمن کے بہت سے لوگوں کو قیدی بھی بنایا، اس سال عمر بن عبد العزیز نے لوگوں کو حج بھی کرایا اور اس کے ساتھ بہت سے قریش اشراف بھی حج کی سعادت سے بہرہ ور ہوئے، جب عمر بن عبد العزیز تعمیم میں تھے تو ان سے بہت سے لوگوں نے بارش نہ ہونے کے باعث پانی کی کمیابی کی خلاصت کی، اس پر عمر بن عبد العزیز نے صحابہ سے کہا کیا ہم بارش کی دعا نہ مانگیں، چنانچہ سب لوگوں نے بارش کے لیے گزرگرا کر دعا نہیں مانگیں، ابھی وہ دعا نہیں مانگ ہی رہے تھے کہ جل تحل ایک ہو گئے اور جب مکہ میں داخل ہوئے تو بارش اور باران رحمت لے کر داخل ہوئے، اتنی زبردست بارش ہوئی کہ سیلا ب آ گیا اور اہل مکہ بکثرت بارش سے خوفزدہ ہو گئے، یہی حال مزدلفہ اور عرفات و منا کا بھی ہوا، غرض کہ اس باران رحمت کے باعث سرز میں مکہ اور آس پاس کے اطراف میں ہر طرف شادابی اور سرسری کے آثار نظر آنے لگے، اور یہ سب کچھ عمر بن عبد العزیز اور دوسرے صالحین صحابہ کی دعا کا اثر تھا۔ اس سال جو اعیان و اشراف دنیا سے رخصت ہوئے ان میں عبداللہ بن بسر بن ابی بسر المازنی بھی تھے جو اپنے والد کی طرح صحابی تھے، حفص میں رہے تھے ان سے تابعین کی ایک جماعت نے بھی روایت کی ہے۔

و اقدی نے کہا سے کہ یہ بزرگ ۸۵ھی میں چورانوے سال کی عمر میں انتقال کر گئے، بعض لوگوں نے اس پر یہ اضافہ بھی

کیا ہے کہ شام میں انتقال کرنے والے آخری صحابی تھے، حدیث میں ان کے متعلق آتا ہے کہ، وَايْكَ صدی زندہ رہیں گے، چنانچہ واقعی وہ سورس زندہ رہے۔

### عبداللہ بن ابی اوفی

یہ اگر علاقہ بن خالد بن الحارث الخزاعی ثم اسلامی ہیں، جلیل القدر صحابی ہونے کے ساتھ کوفہ کے صحابہ میں آخری صحابی تھے۔ بخاری کے بقول ان کا سن وفات ۸۸ ھجری یا ۷۹ ھجری ہے، لیکن واقعی کے علاوہ متعدد مؤرخین نے ان کی سن وفات ۸۷ ھجری تسلیم کی ہے، یہ سوبرس سے تجاوز کر گئے تھے، بعض لوگ کہتے ہیں وہ کریب پہنچ گئے تھے۔ رحمۃ اللہ

### ہشام بن اسماعیل

ابن ہشام بن الولید المخریجی المدنی عبد الملک کے سر اور مردینہ میں اس کے نائب تھے، جیسا کہ پچھلے صفحات میں ذکر ہے، انہوں نے سعید بن مسیب کو مارا تھا، پھر یہ دمشق آگئے تھے اور وہیں ان کا انتقال ہوا، یہ پہلے شخص تھے جنہوں نے دمشق میں درس قرآن شروع کیا ۸۸ ھجری میں ان کا بھی انتقال ہوا۔

### عمیر بن الحکیم

یہ الحنفی الشامی ہیں، ان سے بھی روایت منسوب ہے، شام میں ان کے سوا کوئی شخص نہ تھا جو حکوم کھلا جاج کی برائی بیان کر سکتا ہو، یہ ابن محیر بن ابوالاہیض کے متعلق بھی عیب جوئی کرتے تھے۔ ۸۸ ھجری میں بلاد روم میں طوانہ کی لڑائی میں شریک ہوئے تھے۔

### ۸۹ ھجری کا آغاز

اس سنہ میں مسلمہ بن عبد الملک اور اس کے بھتیجے العباس نے بلاد روم میں جنگ کی جس میں انہوں نے بڑی زبردست جنگ کی اس میں بہت مغلوق ماری گئی، اور بہت سے قلعے بھی فتح ہوئے جن میں سوریہ، عموریہ اور قمروریہ کے قلعے خصوصیت سے قبل ذکر ہیں، اس جنگ میں مال غنیمت بھی مسلمانوں کو بہت ملا اور بہت سے لوگوں کو قیدی بھی بنایا گیا تھا۔ اس سال قتبیہ نے صفائض نصف اور کش کے شہروں میں جنگ کر کے غالب حاصل کیا، ان شہروں میں تو کوئی کم غیر مسلمان کا واسطہ پڑا لیکن پھر بھی مسلمان ہی فتح یاب اور کامران ثابت ہوئے، لیکن اس جنگ میں کامیابی حاصل کر کے مسلمان وہاں سے رخصت ہوئے تو اعلیٰ نجاری سے ان کا سامنا ہو گیا اور ان سے شدید جنگ ہوئی، ان سے یہ لڑائی دو یوم تک شب و زور خرقان نامی مکان مکان کے قریب ہوتی رہی، بالآخر قتبیہ ہی اس جنگ میں کامیاب و کامران رہا جس کے باوجود میں سارے توسعہ کہتا ہے:-

وَبَاتَ لِهِمْ مِنَا بِخِرْقَانِ لِيلَةٍ      وَلَيْلَتَنَا كَانَتْ بِخِرْقَانِ اطْلَاءً

”خرقان میں لڑتے ہوئے ساری رات گزر گئی اور ہماری پر رات خرقان میں بڑی طویل ہو گئی“

اس کے بعد قتبیہ نے وردان کا رخ کیا جس کو ملک نجاری ذلیل و خوار کیا تھا، لیکن وردان نے قتبیہ کا سخت مقابلہ کیا جس

کے باعث قبیلہ ورداں کو زیر کرنے میں ناکام رہا اور محصور امر دہا پس آگیا جب جمیع کو اس امر کا پتہ چلا تو اس نے قبیلہ کو لکھا اور پس کو فرار ہونے اور دشمن اسلام کے متبلد میں بیویت اسی نے پہنچیت تھت سست کیا، اور اس کے بعد اس شہر کے فتوحوں میں بھیجا گیا پہنچیلہ اس سے پاس اس شہر کے فتوحوں میں بھیجا گیا۔ اس کے اہم انتہی میں اس پا کردہ بارہ ماہیں کا عرصہ ہوا اور اس کے بعد اپنے گزہوں سے توبہ کرو اور خدا سے مغفرت طلب کر۔ اور اس شہر میں فتوح فتوح، پاکتت سے داخل ہوا اور ورداں کا مقابلہ کرو، مگر اس پوری کارروائی میں پوری طرح ہوشیار اور محتاط رہنا۔ اس سال ولید بن عبد الملک نے مکہ کی امارت خالد بن عبد اللہ القسیری کے سپرد کی، جس نے ایک کنوں والید کے حکم سے طوی کی اور حجوان کی گھٹائی میں کھدوایا جس سے نہایت شیریں پانی نکلا، چنانچہ لوگ اس سے خوب سیراب ہونے لگے۔

و اقدی نے روایت کیا ہے کہ مجھ سے بی مخدوم کے غلام نافع نے بیان کیا ہے کہ میں نے خالد بن عبد اللہ القسیری کو منبر پر مکہ میں یہ کہتے ہوئے سنائے ہے، اے لوگو! بتاؤ کون شخص بڑا ہے لوگوں کا، خلیفہ یا رسول جو ان کی طرف مبعوث ہوا، خدا کی قسم تم خلیفہ اور ابراہیم خلیل اللہ کی فضیلت کا فرق اگر صحیح ہو جنہوں نے ایک کنوں کھودا تو لوگوں کو کھاری پانی پینے کو ملا اور ہمارے خلیفہ نے کنوں کھدوایا تو اس سے میٹھا پانی لوگوں کو ملا، یعنی وہ کنوں جو طوی اور حجوان کی گھٹائیوں میں کھدوایا گیا ہے اس کا پانی وہاں سے ایک بڑے مشکنیزے میں لا کر زرم کے پانی کے قریب رکھا جاتا تا کہ لوگ دونوں پانیوں کا نمایاں فرق واضح طور پر محسوس کر لیں۔ اس کے بعد اس کنوں کا پانی زمین سے اتر گیا اور اب کسی کو نہیں معلوم کردہ کنوں کہاں چلا گیا، یہ سند غریب ہے اور یہ کلام کفر کے مترادف ہے، اگر واقعی کہنے والے نے یہ بات کہی، میرے نزد یہک عبد اللہ کی طرف یہ کلام منسوب کرنا صحیح نہیں ہوتا ہے، اگر واقعی ہے تو وہ خدا کا دشمن قرار پائے گا، کہا جاتا ہے کہ اس قسم کا کلام جمیع بن یوسف کی طرف بھی منسوب کیا جاتا ہے، بہر حال اس قسم کا کلام کسی کا بھی ہو کفریہ کلمات پر مشتمل ہے۔

۸۹۔ یہ میں قبیلہ بن مسلم نے ترکوں سے جنگ کی اور وہ آذربایجان کی طرف باب الابواب تک پہنچ گیا اور بہت سے شہر اور قلعے فتح کر لیے۔ اس سال عمر بن عبد العزیز نے لوگوں کو حج بھی کرایا، ہمارے شیخ الذہبی بیان کرتے ہیں اسی سال صقیلیہ اور مبرودۃ یا مبرقة بھی فتح ہوئے اور یہ دونوں مقامات جزیرہ صقیلیہ اور بلاد اندلس کے مقام خورده کے مابین دریا کے کنارے واقع ہیں۔

اسی سال مولیٰ بن نصیر نے اپنے بیٹے کو نقرس کی فتح کے لیے روانہ کیا جہاں پہنچ کر اس نے مزید بہت سے شہر فتح کیے، اس سال جو اعیان و اشراف انتقال کر گئے، ان میں عبد اللہ بن شعبان میں صغری بھی شامل ہیں، جو تابعی تھے اور شاعر تھے، لوگ یہ بھی کہتے ہیں کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو زندگی میں دیکھا تھا، اور آپ نے ان کے سر پر اپنا ہاتھ پھیرا تھا، اور زہری نے اس بزرگ سے نسب کی بابت بہت سمجھ سیکھا تھا، اس سال جو عمال مقرر تھے وہ وہی تھے جن کا ذکر اوپر آپ کا چکا ہے۔



## ۹۰ کا آغاز

اس نہ میں سمسمہ بن عبدالمکہ، میراعباس بن الولید نے باادرہم میں بجک اُن اور انہوں نے متعدد فتحات کیے اور روزیوں کی کشیر تعداد بتوت کے گھاٹ اتنا رہی اس بجک میں انہیں بہت ایسا لغہ تھی کہ ماہر انہوں نے بہت سے اُنہوں و قیدی بھی بنا لیا اس جنگ میں رومی خالد بن لیسان صاحب الحجر تو پکڑ رکپنے والا شاہزادے پاس سے گئے جس نے بہت سے قتیلے اور عبدالمکہ کے پاس بھیجے۔ اسی سال ولید نے اپنے بھائی عبد اللہ بن عبدالمکہ اور سری امارت سے مهزول کیا اور اس کی جگہ قرۃ بن شریک کو وہاں کا امیر نہادیا۔ اسی سال محمد بن قاسم نے سندھ کے راجہ اہر بن صالح کو قتل کیا اس جنگ میں محمد بن قاسم حاجج کی طرف سے اسلامی لشکر کا امیر و سردار بنا کر بھیجا گیا تھا، نیز اس سال قتیلہ نے مجاہری شہر کو فتح کیا اور وہاں کی تمام ترک آبادی کو جو دشمن پر کمر بستہ تھے، لشکر پر مجبور کر دیا، جو واقعات یہاں پیش آئے ان کا ذکر براطولیں ہے جس کو اہن جریئے نے بیان کیا ہے۔ اس سال ملک الصند طرخون نے مجاہری کی فتح کے بعد قتیلہ سے سالانہ خراج ادا کرنے کے وعدہ پر صلح کرنا چاہی جس کا قتیلہ نے اثبات میں جواب دیا۔ اسی سال وردان خزاہ نے ترکوں کے ساتھ ملک کر کتیلہ پر یورش کرنے کا رادہ کیا اور قتیلہ کو چاروں طرف سے گھیر لیا، چنانچہ وردان خزاہ نے مسلمانوں پر حملہ کر دیا اور مسلمانوں کو شدید نقصان پہنچایا لیکن مسلمانوں نے پلٹ کر وردان خزاہ پر زبردست حملہ کر کے ان کے بہت سے آدمیوں کو مارڈا، اس موقع پر ملک الصند سے صلح کر کے مجاہری اور اس کے قلعوں کو فتح کر لیا، اس کے بعد قتیلہ نے اپنے لشکر کو لے کر اس کے ملک کی طرف واپس چلا جس کی حاجج نے اس کو اجازت دے دی تھی جب وہاں پہنچا تو اسے معلوم ہوا کہ صاحب الصند نے ترکی بادشاہوں سے کہا ہے کہ عرب ڈاکوؤں اور چوروں کی طرح ہیں اگر تم انہیں کچھ دے دو گے تو یہ اسے لے کر واپس چلے جائیں گے اور قتیلہ بھی اسی نیت سے ترک بادشاہوں کے پاس اپنی فوج لے کر آیا ہے اور اس کا مقصد بھی کچھ وصول کرنا ہے اگر ان سے اس کو کچھ مل جائے گا تو یہ اس کو لے کر واپس چلا جائے گا اور قتیلہ نے خود بادشاہ ہے اور نہ کسی بادشاہ پر با تھذہ النا چاہتا ہے۔

قتیلہ کو ان باتوں کا علم ہوا تو اس نے وصلح نامہ توڑا لایا جو صاحب الصند اور قتیلہ کے مابین ہوا تھا، اس پر تمام بادشاہ صاحب الصند کے ساتھ ہو گئے اور قتیلہ کے خلاف سب مخدوہ اور انہوں نے طے کر لیا کہ آئندہ فصل ربیع قتیلہ سے کر جنگ کی جائے گی، چنانچہ موجودہ فصل ربیع کے موسم میں ان بادشاہوں کے ساتھ زبردست جنگ ہوئی یہ جنگ اس قدر شدید تھی کہ اس کی مثال نہیں ملتی قتیلہ نے اس جنگ میں ان لوگوں کے ان گھنٹ آدمی مارڈا لے اس فتح کے بعد تمام مختوِح علاقوں کو ایک نظام اور ضابط میں ملک کر دیا گیا، جو چار فرج کے علاقے پر مشتمل تھا، اس سے ان سب کی کمرٹوٹ گئی اور رہی تھی قوت مدافعت بھی جاتی رہی، غرض کران کی جیعت بیشہ کے لیے منتشر ہو گئی۔

اس سال یزید بن مہلب اور اس کے دنوں بھائی مفضل اور عبدالمکہ حاجج کی جیل سے فرار ہو گئے تھے اور سلیمان بن عبدالمکہ کے پاس پہنچ گئے تھے، جس نے ان کو حاجج سے پناہ دی تھی، اس کی وجہ یہ تھی کہ حاجج نے ان پر سخت پابندی لگا کر ہی تھی اور

سخت تکالیف میں بنتا کر رکھا تھا اور ان میں سے اس نے ہر ایک سے چھ لا کر جرمانہ بھی وصول نیا تھا ان میں سب سے زیادہ عقوبات دعا شکست کرنے والے یعنی اپنے اہل بخواہ اور بیان پاپتے تھے اس پر قلم اور سے وہ اس کی ایک بات تھیں متناقہ اس لیے بجان مغلوب الغصب ہو جاتا تھا اس کی شخص نے بجان سے کہا کہ یزید بن مہلب کی بندی میں بھائے کاشان زخم میں ہموز باتی ہے اور جب اس میں کوئی چیز لفڑی بے تودہ بے قرار ہو کر چھینتے پر مجور ہو جاتا ہے بجان نے کہا اس جگہ مزید پرے اگئے جائیں اس پر یزید مزید چھینا اور چلایا اور جب اس کی بہن ہند بنت مہلب جو کہ بجان کی بیوی تھی نے سنا اور یزید کی چیخ دیکاری آواز اس کے کانوں میں پہنچ تو وہ بہت روئی اور آہ دو بکا کی اس پر بجان نے ہند کو طلاق دے دی اس کے بعد ان سب کو جبل پہنچ دیا ایک روز بجان رات کو شکر کا معائنہ کرنے لگا کچھ کر دیکھی اس کے ساتھ تھے اس نے بیہاں رکھے ہوئے قیدیوں پر کچھ نگران چوکیدار بھی مقرر کر رکھے تھے جن کے لیے کھانا تیار ہو رہا تھا رات کے وقت جب کھانا کھانے اور کھلانے کا بندوبست ہو رہا تھا یزید بن مہلب باورجی کا روپ بھر کر اور سفید دار ہمی لگا کر اس کی دذاہمی کسی باورچی کی دذاہمی سے ملتی تھی اس لشکر گاہ سے باہر نکلنے پر کامیاب ہو گیا مگر وہاں سے نکتے ہوئے کسی آدمی کو اس پر شہر ہو گیا اس نے بجان کو مطلع کیا مگر اس دوران وہ اپنے دونوں بھائیوں مفضل اور عبد الملک کو اپنے ساتھ شام لے جانے اور ساصل تک پہنچ کر کشتیوں میں سوار ہو جانے میں کامیاب ہو گیا۔

جب بجان کو ان باتوں کا علم ہوا اور ان تینوں کے فرار ہو جانے کی اطلاع میں تو وہ اس سے بہت پریشان ہوا اور اس وہم میں بنتا ہو گیا کہ شاید یہ لوگ خراسان چلے گئے ہیں اس لیے اس نے قتبیہ بن مسلم کو لکھا اور ان کی آمد سے محتاط رہنے اور ضروری نگرانی کرنے اور پیش بندیاں کرنے کی ہدایات دیں اور سرحدی امراء کو بھی ان کی گرفتاری وغیرہ کے لیے احکامات جاری کئے اور امر المؤمنین کو بھی ان کے فرار ہونے کی اطلاع دی اور لکھا کہ وہ خراسان کے سوا اور کہیں نہیں گئے ہوں گے اس کو خاص طور سے یزید ابن مہلب کے متعلق اندیشہ پیدا ہوا کہ کہیں وہ بھی خروج کر کے ابین الاعشعث کا کردار ادا نہ کرے اور لوگوں کو اپنے گرد جمع نہ کرے لیکن یزید بن مہلب وغیرہ نگریزوں سے پرواہی سے گزر کر جہاں تک پہنچتے ہیں گھوڑے ان کے لیے تیار تھے جو اس کے بھائی مروان بن مہلب نے بھیجتے تھے اور آج کے دن کے لیے تیار کئے تھے چنانچہ وہ گھوڑوں پر سوار ہوئے اور ایک شخص عبد الجبار بن یزید کی راہنمائی میں شام کی طرف چل پڑے اس بات کی اطلاع بجان کو دو دن کے بعد ملی کہ یزید بن مہلب شام کی طرف روانہ ہو گیا ہے۔

چنانچہ اس نے ولید کو لکھا اور تمام حالات سے اس کو مطلع کیا اس دوران یزید بن مہلب اپنے بھائیوں کے ہمراہ اپنے سفر پر گامزون رہا اور بالآخر درد میں وہیب بن عبد الرحمن الازدی کے گھر جا پہنچا وہیب سلیمان بن عبد الملک پر بڑا مہربان تھا چنانچہ وہ اس کے پاس پہنچا اور اس سے بولا کہ یزید اور اس کے دونوں بھائی میرے مکان میں ہیں وہ بجان کے خلاف تمہاری پناہ میں آ رہے ہیں سلیمان نے وہیب سے کہا جاؤ تم انہیں میرے پاس لے آؤ وہ میری پناہ میں ہوں گے اور اس وقت تک مامون و محفوظ رہیں گے جب تک میں زندہ ہوں وہیب بن عبد الرحمن الازدی واپس چلا گیا اور ان تینوں کو سلیمان بن عبد الملک کے پاس لے آیا سلیمان نے ان سب کو پناہ دے کر اپنے بھائی ولید کو لکھا کہ میں نے آل مہلب کو پناہ دی ہے اور ان کے پاس سے لیے ہوئے

جاج کے تین لاکھ میرے پاس موجود ہیں اس خط کے جواب میں ولید نے سلیمان کو لکھا کہ خدا کی قسم میں یزید بن الہلب کو اس وقت تک پناہ نہیں دوں گا جب تک تمہارے میرے پاس بھیج نہ دوئے سلیمان نے اس کا جواب، یا کہنے خدا کی قسم میں نہیں بھیجا ہے یا قیکم میں خود اس کو لے آ رہا ہے پس نیکنچوں اور کہا اے امیر المؤمنین لیا آپ میرے جواب اور سلیمان کے بارے میں مجھے رسائی اور ذیل کرنا چاہتے ہیں اس پر ولید سلیمان کو لکھا خدا کی قسم آپ ہر زماں کے ساتھ نہ آگئیں اور اس کو مجھ پر بھروسہ کرنے میرے پاس بھیج دیں یزید نے اس موقع پر سلیمان سے کہا آپ مجھے ولید کے پاس بھیج دیں میں آپ دونوں میں اپنی وجہ رخش و عداوت پیدا نہیں کرانا چاہتا، آپ مجھے اس کے پاس بھیج دیں اور اپنے بیٹوں کو بھی میرے ساتھ بھیج دیں اور ایک خط شفاقتہ عبارت میں اس کو لکھیں۔

چنانچہ سلیمان نے ولید کے پاس یزید بن الہلب کو اپنے بیٹے ایوب کے ہمراہ بھیج دیا اور اپنے بیٹے کو روانہ کرتے وقت ہدایت کی کہ جب تم ولید کی دہلیز میں داخل ہو تو میرے خط کو زنجیر پہن کر ولید کو دینا، چنانچہ جب ولید نے بھیج کو اس حیلہ میں دیکھا تو کہا خدا کی قسم سلیمان نے توحد کر دی اس کے بعد ایوب نے اپنے باپ کا خط ولید کو دیا اور کہا بچا جان میں آپ پر قربان ہو جاؤں میرے باپ کی ذمہ داری کو بھیس نہ لگنے دیجیے گا، اور مجھے بھی ان مہماں کی سلامتی و تحفظ کے بارہ میں ما یوس نہ کیجیے گا، اس کے بعد ولید نے سلیمان کا خط پڑھا جس میں لکھا تھا:

”اما بعد ايام امير المؤمنين میں سمجھتا ہوں کہ میں نے کسی ایسے شخص کو پناہ نہیں دی جو آپ کا مخالف اور دشمن ہو؛ بلکہ میں نے ایسے لوگوں کو پناہ دی ہے جو سمیع اور مطیع ہیں اور جن کے اندر اسلام کے لیے مصائب برداشت کرنے کا جذبہ دھو صدہ ہے مجھے امید ہے کہ آپ ان کے لیے میری ذمہ داری اور پناہ دینے کی توجیہ و تذکیر نہیں کریں گے بلکہ اس کی قدر کریں گے امیر المؤمنین! خدا کی قسم مجھ نہیں معلوم کہ میری اور آپ کی بقاء کب تک ہے میں نے جو کچھ کیا ہے اس میں آپ کی خیر خواہی اور خیر سگالی کو مد نظر رکھا ہے اور رضاۓ الہی کو پیش نظر رکھا ہے مجھے پوری امید ہے آپ میری خاطر یزید سے درگز کریں گے اور جو کچھ اس سلسلہ میں آپ سے طلب کیا ہے اس کا احسان بھی مجھ پر ہو گا۔“

جب ولید نے سلیمان کا خط پڑھا تو کہا سلیمان نے ہمیشہ ہمارے ساتھ شفقت کی ہے اور اس کے بعد اپنے بھیجی کو اپنے قریب بلایا، اس موقع پر یزید بن الہلب نے بھی گفتگو کی اس نے کہا:

”اے امیر المؤمنین! آپ کی تکالیف و آلام کو ہم اپنی شکالیف و آلام سمجھتے ہیں آپ کا وقار اور عزت ہمیں دل و جان سے زیادہ عزیز ہے، ہم نے مشرق و مغرب، شمال و جنوب ہر جگہ آپ کی اور آپ کے خاندان کی خبر و بھلانی کے لیے مصائب و آلام کو انگیز کیا ہے اور آپ کے دشمنوں سے انتقام لینے میں کوئی کسر نہیں چھوڑی ہے، آپ کے احسانات ہم پر اتنے عظیم ہیں کہ ہم ان کے بوجھ سے کبھی اپنی گرد نہیں اٹھا سکتے۔“

ولید نے یزید کی زبان سے یہ کلمات سن کر اس کو بیٹھنے کا حکم دیا اور اس کو امن و سلامتی کا مژده سنایا اور اس کو سلیمان کے پاس واپس بھیج دیا اور ساتھ ہی سلیمان کے لیے بہت سے قیمتی تخفیف بھی بھیجے، اور جاج کو بھی خط لکھا اور اس میں تاکید کی کہ یزید کے ساتھ

کوئی سختی نہ کی جائے اور جو کچھ اس سے مال وغیرہ کا مطالبہ کیا جائے اس کو بھی معاف کیا جائے، اس برقیان نے مزید بن مطلب سے عرض کرنا ہی چھوڑ دیا اور قسم کے مطالبہ کو بھی ظلم انداز کر دیا۔ حتیٰ ہمیشہ بن امہد پر ایک لاکھ درہم کی واجب الادارہ قسم بھی معاف کر دی، اس کے بعد یہ یہ ہیں امہد بحق جائیگی وفات تک شیخان بن مبدالملک کے پاس ہیں قیمت رہا جائیں انتقال ۲۹۰ ہے میں ہوا جس کے بعد ولید نے باہم عراق کا والی، حکمران یزید بن الجندب کو بیٹا، یا اس نے میں جن بزرگوں کا انتقال ہوا ہے یہ ہیں:

### بِتَاؤْقُ الطَّيِّب

طیب حاذق تھے، فن طباعت میں ان کی متعدد تصانیف ہیں، جماج کے دربار میں ان کا بڑا امرتہ تھا، ۲۹۰ کے قریب واسط میں ان کا انتقال ہو گیا۔ اسی سنہ میں عبد الرحمن بن المصور بن خرمہ ابوالعلیہ ریاحی اور سنان بن سلمہ بن الحنفی جوان سب سے بہادر تھے، کا بھی انتقال ہوا، موزر الذکر یوم الفتح پر ایمان لائے تھے، غزوہ ہند میں شریک ہوئے تھے، اسی سنہ میں محمد بن یوسف ثقفی کا بھی انتقال ہوا جو جماج بن یوسف ثقفی کا بھائی تھا، یمن کا امیر تھا، اور منبر پر حضرت علیؑ پر لعنت بھیجا تھا، کہا جاتا ہے اسی نے حجر المذری کو بھی حضرت علیؑ پر لعنت بھیجنے کا حکم دیا تھا، جس کے جواب میں اس نے کہا تھا، جو علیؑ پر لعنت بھیجے اس پر اللہ لعنت بھیجے اور جس پر اللہ لعنت بھیجے اس پر ہزار لعنت، کہا جاتا ہے اس کے پیش میں اس لعنت کے سبب زخم ہو گئے تھے۔

### خالد بن یزید بن معاویہ

یہ ابوہاشم الاموی الدمشقی بھی کہلاتے ہیں، ان کا مکان دمشق میں دارالحجارة کے نزدیک تھا، یہ عالم و شاعر تھے علم کیمیا سے متعلق کئی چیزیں ان سے منسوب ہیں، علوم طبیعہ کا بھی ان کو علم تھا، انہوں نے اپنے باب اور دیہہ الکھی سے روایات بیان کی ہیں اور ان سے الزہری وغیرہ نے۔ زہری کا کہنا ہے کہ خالد اکثر ویشن روزے رکھتے تھے، وہ جمعہ سپخ اور اتوار کو عالم طور پر روزہ سے رہتے تھے بالفاظ دیگر وہ نیز تہوار کے دنوں میں روزے رکھنے کے عادی تھے، مثلاً جمعہ کے دن کو وہ مسلمانوں میں عید کا دن ہے، سپخ کے دن کو وہ یہودیوں میں عید کا دن ہے اور اتوار کے دن کو وہ عیسائیوں میں یوم العید ہے۔

ابوزرعة الدمشقی نے کہا ہے خالد اور اس کا بھائی معاویہ قوم کے عمدہ لوگوں میں سے تھے اور خلافت کے لیے اپنے بھائی معاویہ بن یزید کے بعد انہی کا نام زبان پر آتا تھا، اور مروان کے بعد انہی کو ولی عہد مقرر کیا گیا تھا لیکن یہ اس کو راس نہ آیا اور مروان اس کی ماں کا شوہر تھا، اس کے چند اقوال یہ ہیں۔

سب سے قریب چیز موت ہے۔

اور سب سے بجید آ رزو۔ اور سب سے اچھی خواہش عمل ہے، بعض شعراء نے اس کی تعریف میں اشعار کہے ہیں:

سأـلتـ النـداـ وـالـجـوـدـ حـرـانـ اـنـتمـاـ فـرـداـ وـقـالـ اـنـالـعـبـيدـ

”میں نے دولت و عطا سے جو کہا تم آزاد ہو تو انہوں نے جو ابا کہا ہم آزاد کہاں ہیں ہم تو غلام ہیں“

فـقـلـتـ وـمـنـ مـوـلـاـ كـمـاـ فـتـطـاوـلاـ عـلـىـ وـقـالـ خـالـدـ بـنـ يـزـيدـ

”میں نے کہا تمہارا آقا کو ان سے تودیریک مصروف ہے اور لئنے لگے وہ خالد بن زیر یہ ہے“

اس پر فائدے شاعر واکیم لاکھ درہم عطا کئے خالد بن زیر یہ دن معاویہ جس کے امیر تھے اور یہی وہ شخص ہے جس نے مص

کی جائیں بعد مولیٰ تھی اس کے پاس چار سو لام اس رہم کے لیے ہوا۔ تھے اس بیویہ اُتم جاتا تھا اس نے ان سب غافلہوں کو آزاد کر دیا تھا جس سے کہیوں خاطر بتا تھا یہیں وہ شخص تھا جس نے عبد الملک کا اس وقت اشہاد کیا تھا جب حاجج نے بت جعفر سے

نکاح کیا تھا، کہ وہ اس کو طلاق دے تو حاجج نے طلاق دے دی تھی جب خالد کا انتقال ہوا تو ولید اس کے جنازہ میں شریک تھا اور اس نے اس کی نماز بھی پڑھی تھی، ایک زمانہ میں خالد کمزور ہو کر پیلا پڑ گیا تھا اس پر عبد الملک نے اس کا سبب پوچھا تو اس نے

اسے کچھ نہیں بتایا لیکن کچھ دنوں بعد عبد الملک کو معلوم ہو گیا کہ خالد مصعب ہے زیر کی بہن رملہ کی محبت میں گرفتار ہے چنانچہ عبد الملک نے خالد کے لیے اس کا رشتہ طلب کیا تو رملہ نے کہا وہ پہلے اپنی بیویوں کو طلاق دے اس پر خالد نے ان کو طلاق دے دی تو رملہ سے نکاح ہوا۔ اس نے اس کے متعلق بھی اشعار کہے تھے، اس کی وفات ۹۱ھ میں ہوئی اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ ۸۷ھ میں

ہوئی ہے، لیکن پہلی تاریخ صحیح ہے۔

### عبداللہ بن زیر

ابن سلیم الاسدی الشاعر ابوکثیر جوابوسعید بھی کہا تھا، ایک روز عبد اللہ بن زیر کے پاس آیا اور ان کی تعریف و توصیف بیان کی گر انہوں نے اس شاعر کو کچھ نہ دیا تو اس نے جل کر کہا خدا اس اونٹی پر لعنت کرے جو مجھے تیرے پاس لے کر آئی ہے، اس پر ابن الزیر نے کہا ہاں اور اس کے سوار پر۔ کہا جاتا ہے ان کا انتقال حاجج کے زمانہ میں ہوا۔

### ۹۱ھ کا آغاز

#### اور اس کے واقعات

۸۷ھ میں مسلمہ بن عبد الملک اور اس کے بھتیجے عبد العزیز بن الولید نے جنگ کی تیاریاں شروع کیں، موسم گرام کی ان جنگی تیاریوں کے سلسلہ میں مسلم نے بلاد اتر ک کارخ کیا اور مارچ کرتا ہوا آذربائیجان کی جانب سے الباب تک پہنچ گیا اور مدائیں کے علاوہ بہت سے قلعے اس نے فتح کر لیئے ویلید نے اپنے چچا محمد بن مروان کو جزیرہ اور آذربائیجان کی گورنری سے معزول کر کے اپنے بھائی مسلمہ بن عبد الملک کو ہاں کا ولی و حاکم بنادیا۔

اس سر میں موسی بن نصیر نے بلاد مغرب پر چڑھائی کر کے بہت سے شہروں کو فتح کر لیا اور وہ ان ملکوں میں اندر تک گھستا چلا گیا، حتیٰ کہ وہ دور راز کی آبادیوں اور بستیوں تک پہنچ گیا، جہاں ایسے محلات و مکانات تھے جو بالکل غیر آباد پڑے تھے وہاں اس نے اس ملک کی نعمتوں اور مال و دولت کے عظیم آثار و نشانات دیکھے جو بر طرف نظر آ رہے تھے، جن سے معلوم ہوتا تھا کہ یہاں کے باشندے کس قدر خوش حال و متمول تھے لیکن یہ سب ہلاک ہو چکے تھے اور کوئی ان کے متعلق بتانے والا نہ تھا۔

قشیر بن مسلم کو لیئے یہ ملک ایک دن بھاگ تھا، جہاں کوئی کہا شد، اس نے کچھ سایہ میں کوئی فضلاً پیغام نہیں لیا اور قتیبہ کے مقابلہ میں انہوں نے سب نے مل کر یہ عہد کیا تھا کہ جب تک وہ قتیبہ کو اس خط سے نکال نہ دس رہے پھر اپنے میں نہیں کے قتیبہ نے بھی ان وکیل نمر رکھ دیا اور ان کے تمام عمر ام خاص میں ملا دئے اور ان میں سے بہت سے لوگوں کو صوت کے گھنٹ اتار دیا تھا اور ہو چکے صلح کرتے وقت ان لوگوں سے ٹے ہوا تھا اس کو بھی ختم کر دیا اور اگوار سے جدال و قتل کے قتل ان کو ذلیل و خوار کرنے کی فکر کردار کو پہنچایا گیا، اس کے بعد قتیبہ نے ملک الترک العظم نیزک خان کا تعاقب شروع کیا اور ایک افليم سے دوسری افليم تک کے ایک کونے سے دوسرے کونے تک اور ایک کمین گاہ سے دوسری کمین گاہ تک اس کو چھان مارا، غرض کہ اسی طریقہ پر اس کا پیچھا جاری رہا حتیٰ کہ اس کو ایک قلعہ میں ٹلاش کر لیا گیا اور دو ماہ تک مسلسل اس کا محاصرہ جاری رہا یہاں تک کہ نیزک خان کے پاس خوار اک کا جمع شدہ ذخیرہ ختم ہو گیا اور نیزک خان اور اس کے ساتھی بھوک سے بلاکت کے قریب پہنچ گئے اور قتیبہ نے ان کو تھیار ڈالنے پر مجبور کر دیا، تو نیزک خان قتیبہ کے پاس ذلیل و خوار ہو کر امن و پناہ کی درخواست لے کر آیا، قتیبہ نے اس کو گرفتار کر لیا اور حاجج کو اس کے بارہ میں مطلع کیا، چالیس دن کے بعد حاجج کا حکم آیا کہ اس کو قتل کر دیا جائے، اس پر قتیبہ نے اپنے تمام امراء و اعیان کو جمع کر کے ان سے مشورہ طلب کیا ان میں اس معاملہ میں اختلاف پیدا ہوا ایک نے کہا اس کو قتل کر دیا جائے دوسرے نے کہا قتل نہ کرو۔

بعض امراء نے کہا کہ تم نے خود سے عہد کیا تھا کہ اگر تم اس پر قابو پانے میں کامیاب ہو جاؤ گے تو اس کو قتل کر دو گے، اور اب تم کو اشدنے اس پر قابو بخشانے ہے قتیبہ نے یہ سن کر جواب دیا اگر میری عمر کے تین لمحات کلے کہنے کے لیے باقی ہیں تو میں کہتا ہوں اس کو قتل کر دو، اس کو قتل کر دو، چنانچہ نیزک خان اور اس کے سات سو ساتھی اگلے دن صحیح کو قتل کر دیے گئے اور قتیبہ نے اس کے تمام اسباب و اموال، گھوڑے، بیٹے اور عورتیں اور دیگر بہت سی قیمتی اشیاء اپنے قبضہ میں لے لیں۔

اس کے علاوہ اس سال اور بہت سے شہر فتح ہوئے، اس کے بعد قتیبہ طائفان کی طرف بڑھا جو بہت بڑا شہر تھا اور اس میں متعدد قلعے اور علاقوں بھی شامل تھے۔ اس جنگ میں اس نے بعض ایسے قلعوں پر بھی قبضہ کیا، جو عورتوں اور مال و اسباب سے بھرے ہوئے تھے، جن میں سونے چاندی کے برتن بھی تھے، اس کے بعد قتیبہ بن مسلم نے فاریاب کی طرف کوچ کیا جس میں بہت سے شہر اور چھاؤ میاں موجود تھیں، قتیبہ کو داخل ہوتا دیکھ کر اس ملک کا بادشاہ قتیبہ کے پاس مطعہ ہو کر حاضر ہوا، یہاں قتیبہ نے اپنا ایک عامل مقرر کر دیا اور خود جوز جان کی طرف بڑھا اور اس علاقہ کو بھی اس کے حکمران سے حاصل کر کے یہاں بھی اپنا عامل مقرر کیا اور پھر لیخ کی طرف کوچ کیا اور بیخ میں داخل ہونے کے بعد ایک دن وہاں قیام کیا اور وہاں سے نکل آیا اور بغلان کے نیزک خان کا قصد کیا۔

نیزک خان نے مقابلہ کا ارادہ کیا اور اپنے لشکر کے پڑاؤ کے لیے اس گھاٹی کے دھانے کا انتخاب کیا جو اس کے ملک میں داخل ہونے کا راست تھا، اور اس گھاٹی کے دھانہ پر ایک زبردست قلعہ تھا جس کو شمیہ کہتے تھے اور اس کی وجہ یہ تھی کہ یہ قلعہ بہت بلند و بالا، مضبوط اور نہایت وسیع تھا، قتیبہ کے پاس الرقب خان جو روسب خان اور سمنجان کا بادشاہ تھا آیا اور اس نے قتیبہ سے اس شرط پر امان چاہی کہ وہ قلعہ کا راستہ بتائے گا، قتیبہ نے اس کو پناہ دے کر اپنے آدمیوں کو اس کے ہمراہ قلعہ تک پہنچا، وہ رات کو

بیان پہنچ گا اور باری چل گا، جو اس کے بعد ہوتا ہے تو اس کو بنا کر اس اور اپنے بھائی نے اس کے بعد چل گئے اور تھیں گوئیں ہیں، غصہ ہے کیا ہے۔ اس سمجھا جان میں بھی جو ایک ہزار شرخ تھا، اصل جو اتفاق ہے نے بھیں قیام کیا اور اس پسے بھائی عبد الرحمن واس عادق کے ہاشم، نیزک خان کے عاقبت میں رواد کیا اور ایک بڑا شکار اس کے ساتھ ہوا، باً چنانچہ مجدد الرحمٰن اس کے پیچھے چلا اور اس کو بخدا ان میں جا لرچیہ لیا اور وہاں دو ماہ بھی سرو کیے رہا، حتیٰ کہ اس کے پاس کھانے پینے کی رسالت ہوئی تھیہ نے اپنے پاس سے ایک قاصہ و قدر بہان بنایا کر سب سے بجا اس ترجمان کا نام ناصح تھا اور اس سے کہا تم نیزک خان کو لے کر میرے پاس آؤ اور اگر تم اس کو نہ لاسکے تو تمہاری گردان اڑا دوں گا، تھیہ نے اس ترجمان کے ساتھ بہت سے تھنے تھا فتح بھی اور عدم کھانے بھی بھیجے۔

چنانچہ ترجمان نیزک خان کے پاس پہنچا اور اس کو کھانے وغیرہ پہنچائے اس کھانے پر نیزک خان کے تمام آدمی ٹوٹ پڑے یہ لوگ سخت بھوک میں تھے، نیزک خان کو ترجمان نے امان بخشی اور غداری نہ کرنے کا حلف اٹھایا اور نیزک خان اور اس کے سات سو ساتھیوں وغیرہ کو اپنے ہمراہ لے کر تھیہ کے پاس آیا اور یہاں پہنچ کر ان سب نے تھیہ سے امان چاہیں جو تھیہ نے منظور کر لی اور ان کے مکون پر اعمال مقرر کر دیے۔ واللہ سبحانہ تعالیٰ اعلم۔

وائدی کا بیان ہے کہ اس سال امیر المؤمنین ولید بن عبد الملک نے لوگوں کو حج بھی کرایا اور جب وہ مدینہ کے قریب پہنچا تو عمر بن عبدالعزیز نے اشراف واعیان مدینہ سے کہا کہ وہ امیر المؤمنین سے ملاقات کریں، چنانچہ جب وہ لوگ آئے تو ولید بن عبد الملک نے ان لوگوں کو خوش آمدید کہا اور ان کے ساتھ احسانات کئے، اور جب وہ مدینۃ النبی کے اندر داخل ہوا تو اس کے لیے مسجد نبوی خالی کر دی گئی، اور وہاں کوئی شخص بجز سعید بن المسیب کے موجودہ تھا، اور کسی کی جرأت بھی نہ تھی کہ ان کو وہاں سے نکال سکے۔ اس وقت ان کے جسم پر جو کپڑے تھے وہ پانچ درہم کے بھی نہ تھے، لوگوں نے ان سے کہا اے شیخ! اب مسجد سے نکل جائیے، امیر المؤمنین آنے والے ہیں، انہوں نے جواب دیا خدا کی قسم میں نہیں نکلوں گا، اتنے میں ولید مسجد میں داخل ہوا اور مسجد میں گھوم پھر کر جگہ جگہ نماز پڑھنے لگا اور خدا تعالیٰ سے دعاء مانگنے لگا، عمر بن عبدالعزیز نے کہا میں نے کوشش کی کہ امیر المؤمنین کو سعید بن مسیب کی جگہ نہ لے جاؤں کہیں ایسا نہ ہو کہ ان پر ان کی نظر پڑ جائے، مگر وہ قریب پہنچنی گئے اور کہنے لگے کیا یہی سعید بن المسیب ہیں؟ میں نے کہا ہاں یا امیر المؤمنین یہ ضعیف البصر ہیں، یہ میں نے بطور مذعرت کے سعید بن المسیب کے لیے کہہ دیا تھا، اس پر ولید نے کہا ہمارا حق ہے کہ ہم ان کے پاس جائیں، جب ولید ان کے پاس پہنچا اور سلام کیا تو سعید بن المسیب اس کے لیے کھڑے نہیں ہوئے۔ اس کے بعد ولید نے کہا، شیخ کیا حال ہیں؟ انہوں نے جواب میں کہا الحمد للہ خیر ہے، امیر المؤمنین کیسے ہیں؟ ولید نے جواب دیا ”بْخَيْرٍ وَلِحَمْدِ اللّٰهِ وَحْدَهُ“ اسکے بعد ولید وہاں سے واپس آگیا اور عمر بن عبدالعزیز سے کہا یہ عوام کے فقیہ ہیں؟ عمر بن عبدالعزیز نے کہا ہاں یا امیر المؤمنین، لوگ بیان کرتے ہیں۔

اس روز ولید نے رسول اللہ ﷺ کے منبر پر خطبہ دیا اور پہلے خطبہ میں بیٹھا رہا دوسرا میں کھڑا ہوا گیا اور پھر کہا حضرت عثمانؓ نے ایسے ہی خطبہ دیا، پھر اتر آیا اور اہل مدینہ میں بہت سا سو ناقشہ کیا اور مسجد نبوی پر اس طرح کا دیزیز دیبا کاغلاف چڑھایا جیسا کہ کعبہ پر چڑھایا تھا اور جو اس کے ساتھ تھا۔

اس زبان جس شہنشہ بھا تو اس میں کوئی سماں کریں تو نہیں تھا۔ اُنہوں کے باپ نے رَبِّ اللہ عَزَّلَتْ فَرَجَ کے ساتھ رج کی تھیں اس وقت اس سب کی سماں ساتھی یہ بنا کی اُن اجازت ہے اور اس تو، اُنہوں نے بھی شایعہ کیا ہے جس میں بیدا ہوئے تھے اور اس پر ۸۸ھ میں وفات پائی گئی تھے اُنھیں بوآں نے ۸۷ھ اور راشن نے ۸۸ھ میں وفات اتم۔

### سہل بن الساعدی

جلیل القدر صحابی اور مدفون ہیں جب رسول اللہ عَزَّلَتْ فَرَجَ کی وفات ہوئی تو ان کی عمر پندرہ برس تھی یہ ان لوگوں میں سے تھے جن کو جاج نے بولنے اور پلیک میں زبان کھولنے سے منع ترکھا تھا تاکہ لوگ ان کی آراء اور مشوروں سے مستفید نہ ہو سکیں یہ لوگ سہل بن الساعدی کے علاوہ انس بن مالک اور بابر بن عبد اللہ بن عباس تھے و اُنہوں کا بیان ہے یہ آخری شخص ہیں جن کا مدینہ میں سو برس کی عمر میں ۹۰ھ میں انتقال ہوا۔

محمد بن سعد نے کہا ہے کہ اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے اور بخاری وغیرہ نے ان کا سنہ وفات ۸۸ھ بتایا ہے واللہ اعلم۔

### ۹۲ حکی آغاز

اس سال سلمہ اور اس کے بھتیجے عمر بن الولید نے بلاوروم میں جنگ کا آغاز کیا اور بہت سے قلعے فتح کر لیے اور کافی مال غنیمت حاصل کیا اور رومی بھاگ کر اپنے ملک کی آخری سرحدوں پر چلے گئے موسیٰ بن نصیر کے غلام طارق بن زیادہ نے اندر اس کے شہروں میں بارہ ہزار فوج سے لڑائی کا آغاز کیا تو اس کے مقابلہ کے لیے وہاں کا بادشاہ آرذیقون نکل کر میدان میں آگیا اور ہرے تام جہاں اور ترک و اخثام کے ساتھ آیا اس کی سواری کے ساتھ اس کا تخت بھی موجود تھا اور سرپر تاج بھی طارق نے اس کو شکست دے کر فرار ہونے پر مجبور کر دیا اور جو کچھ اس کے لشکر کے پاس تھا وہ بھی بطور مال غنیمت ملا جس میں تخت وغیرہ بھی شامل تھا۔ غرض کر اندر اس کے بہت سے شہروں پر طارق کا قبضہ ہو گیا۔

ذہبی نے بیان کیا ہے کہ طارق بن زیاد طنجہ کا جو بلاد مغرب کا آخری حصہ ہے امیر تھا اور موسیٰ بن نصیر کا غلام تھا اور ساتھیں اس کا نائب بھی تھا۔ اس کو جزیرہ خضراء کے مالک نے خط لکھا اور اس سے اپنے دشمن کے خلاف مدد طلب کی، چنانچہ طارق اندر اس کے جزیرہ میں زقاق کی سمت میں داخل ہو گیا لیکن فرنگیوں کے باہمی جدال و قتال کو بہت غنیمت سمجھ کر اندر اس کے اندر وہی علاقوں میں گھس گیا اور موسیٰ بن نصیر کو فتح کی خوشخبری سنائی، مگر موسیٰ کو اس کی اس الفراودی کامیابی سے حسد پیدا ہو گیا۔ چنانچہ اس نے ولید کو اس فتح کی خوشخبری تو سائی لیکن اس فتح کو اس نے اپنی طرف منسوب کیا اور طارق بن زیاد کو حکمی آمیز خط لکھا کہ اس نے اس کی اجازت کے بغیر ایسا قدم کیوں اٹھایا اور اس کو حکم دیا کہ وہ اس وقت تک آگے نہ ہو ہے جب تک وہ وہاں خود نہ پہنچ جائے اور پھر تیزی کے ساتھ اپنی فوج لے کر اندر میں داخل ہو گیا اس کے ساتھ حبیب بن الی عبیدہ الفہری بھی تھا، موسیٰ کی سال رہا اور بالآخر اندر اس کی فتوحات میں لگا رہا اور بہت سے شہر اور کشیر مال و دولت حاصل کرتا رہا، اس نے لوگوں کو قتل کرایا اور عورتوں اور بچوں کو

قیدی بنا لیا، اس کو غیرہ میں استعمال و دولت ملا۔ جس کی ووئی حد نہ تھی سونے چاندی کے برتن اثاث البیت اور نہایت قیمتی گھوڑے اور پچھوں کے علاوہ بشرت، لیکن قیمتی اشیا ہی اس کے با تھا آئین اعضا کے بچے تھے تمام اندھی طائفوں اور جوے جوے شہروں پر اس پر قبضہ کیا۔ اس کی عادم بادار، مم کے شہروں اور قلعوں میں سوسنہ کا قلعہ تھا۔ علم اور اس کے بھتیجے علم بھنی اعلیٰ کے با تھا آؤ، یہ بلوں فتح کا جھنڈا الہراتے ہوئے شیخ قسطنطینیہ تک پہنچ لئے اس سال قبیلہ بن سلم نے شوان کش اور سرف بوہمنی فتح لیا اور جب اہل فریاب نے اس میں رکاوٹ ڈالی تو قبیلہ نے آگ لگوادی، قبیلہ نے اپنے بھائی عبد الرحمن کو ساز و سامان سے آراستہ و تیار کر کے صدر کی طرف روانہ کیا اور وہاں کے بادشاہ طرخون پر چڑھائی کرنے کے لیے کہا۔ عبد الرحمن نے طرخون خان سے بہت سے ماں کے عوض صلح کر لی اور اپنے بھائی قبیلہ کے پاس واپس آگیا جو نجاری میں مقیم تھا۔ اور پھر مرو واپس آگیا جب طرخون نے عبد الرحمن سے صلح کی اور وہاں سے چلا آیا تو اہل صفحہ جمع ہوئے اور انہوں نے طرخون خان سے کہا تم نے بڑوی دکھائی ہے اور عبد الرحمن کو جزیہ دیا ہے تم بوز ہے ہو گئے ہو اب ہمیں تمہاری ضرورت نہیں اور اس کو معزول کر کے اس کے بھائی غورک خان کو اپنا سردار بنا لیا اور پھر اہل صفحہ نے سرکشی کر کے عبد الرحمن سے کیا ہوا عبد و پیان بھی توڑ دیا جس کا حال آگئے گا۔

اسی سال قبیلہ نے بختان میں ملک الترک ربیل سے جنگ کا آغاز کیا، چنانچہ جب قبیلہ ربیل کے علاقہ میں داخل ہوا تو اس کے قاصد صلح کرنے اور اس کے عوض بہت سماں دینے کے لیے لگفتگو کرنے کی نیت سے قبیلہ سے آ کر ملے، جو مال ان لوگوں نے صلح کی شرط کے بطور پیش کیا اس میں زر لفظ کے علاوہ گھوڑے، غلام، عورتیں اور علاقہ کے بادشاہوں کی بیٹیاں بھی شامل تھیں، جب یہ سب چیزیں قبیلہ کے پاس پہنچ گئیں تو صلح ہو گئی۔

اس سال عمر بن عبد العزیز نے لوگوں کو حج بھی کرایا، جو اس وقت مدینہ کے نائب گورنر تھے۔

اس سال جو بزرگ وفات پائے گئے وہ مالک بن اوس بن الجعدان الفہیری اور ابو سعید المدنی ہیں۔ ان کے صحابی ہونے میں اختلاف ہے، بعض لوگ کہتے ہیں کہ یہ زمانہ جاہلیت میں گھوڑے سواروں میں تھے۔ اور حضرت ابو بکر صدیقؓ کو دیکھا تھا، ان کے باڑہ میں محمد بن سعد کہتے ہیں انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا تھا، لیکن ان کی حدیث یاد نہیں کی تھی، لیکن ابن معین اور بخاری اور ابو حاتم اس امر کے قطعی منکر ہیں، وہ کہتے ہیں ان کی صحبت رسول ﷺ صحیح نہیں ہے۔ واللہ اعلم۔

ان کا انتقال اسی ۹۲ھ میں ہوا۔ اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ اس سے قبل ہوا، واللہ اعلم۔

### طوبیں المغنى

ان کا نام عیسیٰ بن عبد اللہ ابو عبد المعموم المدنی تھا۔ یہ بنی مخزوم کے نلام تھے۔ اپنے ہمراں مہارت رکھتے تھے دراز قد تھا اور سکہ ڈھانے کا کام کرتے تھے، آنکھے بھینگے تھے، اور منحوں سمجھے جاتے تھے، کیونکہ جس دن رسول اللہ ﷺ کا انتقال ہوا اس دن ان کی پیدائش ہوئی تھی اور ان کا رو دھ جس دن چھڑایا گیا اس دن حضرت ابو بکرؓ کی وفات ہوئی۔ جس دن حضرت عمرؓ کا قتل ہوا اس دن یہ بالغ ہوئے اور جس دن حضرت عثمانؓ قتل ہوئے اس دن ان کی شادی ہوئی، جس دن حضرت حسین ابن علیؑ شہید ہوئے ان

کے بیان اس دن لڑکا پیدا ہوا۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ جس دن حضرت علیؑ شہید ہوئے اس دن ان کے بیان لڑکا پیدا ہوا۔ اب نہ کان، غیرہ نے لکھا ہے ان کا انتقال ۹۵ جو میں بیاسی سال کی عمر میں سوید میں ہوا۔ جو مدینہ سے دو منزل کے فاصلے پر ہے۔

## اختلال

شاعر تھے ان کی شاعری میں آمد بہت تھی، یہ اپنے ہم عصر شعراء سے شعر گوئی میں سبقت لے گئے تھے۔

## ۹۳ ہجری

اس سن میں مسلمہ بن عبد الملک نے بلا دروم کے اکثر دیشتر قلعے فتح کر لیے؛ جن میں چند خاص قلعوں کے نام یہ ہیں: حصن الحدید، قلعہ غزالہ اور قلعہ ماسہ وغیرہ، اسی سال عباس بن ولید نے سمطیہ فتح کر لیا اور اسی سال مروان بن ولید نے روم پر دھاوا بولا اور حجہہ تک پہنچ گیا۔ اور اسی سال خوارزم شاہ نے قتبہ کو صلح کی دعوت دیتے ہوئے لکھا کہ وہ اس کو اپنا شہر مدائن دے دے گا۔ اور اس کے علاوہ بہت ساماں اور غلام بھی اس کو دے گا۔ بشرطیکہ وہ اس کے خوارزم بھائی سے لڑ کر اس کو شکست دے دے اور اس کے حوالہ کر دے، اس لیے کہ اس نے زمین میں فندق و فساد پھیلایا ہے اور لوگوں پر زیادتی کی ہے۔ خوارزم کے بھائی کا طریقہ یہ تھا کہ وہ کسی کی بات نہیں سنتا تھا۔ اور جس کسی امیر کے پاس مال، غلام، عورتیں اور بچے دیکھتا تھا وہ اس سے طلب کر لیتا تھا۔ قتبہ نے اپنی فوج بھیج کر خوارزم شاہ کی مدد کی۔ اور خوارزم شاہ نے بھی اپنی شرط کے مطابق جو اس نے طلب کیا وہ دے دیا۔ اور خوارزم شاہ کے بھائی کے خلاف قتبہ نے اپنی فوج لڑنے کے لیے بھیج دی۔ جس نے شدید قبال کے بعد خوارزم کے بھائی کو گرفتار کر لیا اور اس کے چار ہزار فوجیوں کو بھی قیدی بنالیا۔ قتبہ نے قیدیوں کے بارہ میں گردن زنی کا حکم دے دیا۔ جس کے مطابق ایک ہزار قیدی اس کے سامنے قتل کیے گئے۔ ایک ہزار سیدھے ہاتھ کی جانب ایک ہزار باریں ہاتھ کی جانب اور ایک ہزار اس کے پیچھے کی طرف قتل کر دیئے گئے۔ تاکہ اس سے ترک و شمنوں کو خوف زدہ اور مرعوب کیا جاسکے۔

## فتح سرقدار

جب قتبہ بن مسلم بلا دروم کی فتوحات سے فارغ ہوا تو اس نے وطن والپسی کا ارادہ کیا تو اس کے بعض امراء نے اس سے کہا اہل صفو نے اس سال تم کو امن کا موقع دیا ہے۔ تم ان پر اسی وقت کامیاب ہو تے جب ان کو تم بے خبری میں اچانک جا پکڑتے ہو درنہ مشکل ہے۔ قتبہ نے اس امیر سے کہا، کبھی ایسی بات تم نے کسی اور سے بھی کہی ہے، اس نے کہا، اگر تم کسی اور سے ایسی بات کرو گے تو تمہاری گردن اڑا دے گا۔ اس کے بعد قتبہ نے اپنے بھائی عبدالرحمٰن بن مسلم کو بیس ہزار فوج دے کر سرقدار کی طرف روانہ کیا اور بھیج فوج قتبہ خود لے کر اس سے جاملا۔

جب ترکوں نے اس کی آمد کی خبر سنی تو انہوں نے اپنے بہترین صاحبان شکوہ امراء و ملوک کو جمع کر کے قتبہ کے مقابلہ کے

لیے رات کو نکلنے کے لیے کہا تاکہ مسلمانوں پر رات ہی کو حملہ کر دیا جائے۔ جب یہ خبر قنیعہ کوٹی تو اس نے اپنے بھائی صالح کو چھ سو بھادر سور مامان، ہدھنہ دے رکھ دیا کہ وہ ترکوں کو راستہ تھی تیں جا پڑے۔ چنانچہ وہ لوگ اسی صندلے پیشِ نہم پڑے اور راہ میں اسکی آئی۔ اور پھر نیمن میں قسمیتی ہو گئے۔ اور جب شہزادہ یوسف اچھی طرح چھیں کیا تو قنیعہ کے بھائی فوج نے ترکوں کو لالکارا اور ایک دم ان پر ٹوٹ پڑے اور ایسا گھسان کارن پڑا کہ ترکوں میں سے صرف چھوڑے ہیں آدنی زندہ بچ پائے۔ صالح کی فوج نے ترکی فوج کے بہت سوں کے سرکاٹ لیے اور ان کا سارا مال لوٹ لیا اور جو اسلخ اور سونا اور قیمتی سامان ان کے ہمراہ تھا وہ بھی لوٹ لیا۔ ترک فوج کے بعض لوگ آپس میں یہ کہتے ہوئے سنے لگئے کہ تمہارا مقابلہ اس مقام قنیعہ کی سوار فوج سے ہوا ہے۔ آج ان کے محلے کے سامنے ہمارے سورما اور بڑے بڑے بھادر ٹھہرنا سکے۔ بہر حال قنیعہ نے وہ سارا مال غنیمت جس میں سونا اور ہتھیار اور قیمتی اشیاء شامل تھیں، سب اپنے ان فوجیوں میں تقسیم کر دیا جنہیوں نے اس حملہ میں حصہ لیا تھا۔ اور اسکے بعد وہ صندل کے سب سے بڑے شہر سرقد کے قریب مارچ کرتا ہوا پہنچ گیا۔ شہر کے قریب پہنچ کر اس نے اپنی مخفیتوں کا رخ سرقد کی طرف پھیر دیا اور ان کے شہر پر گولہ باری کی۔ اور اسکے ساتھ اہل صندل سے سخت قتال بھی شروع ہو گیا۔ یہ حال دیکھ کر صندل کے بادشاہ غور ک خاں نے قنیعہ کو کھلا بھیجا کہ تم مجھ سے لڑنے کے لیے میرے گھروں اور میرے لوگوں کو چڑھا کر لائے ہو۔ اگر بہت ہے تو عربوں کو ساتھ لے کر لڑو۔

یہ سن کرتی یہ آگ بگلا ہو گیا۔ اور اس نے عجیبوں کو عربوں سے علیحدہ کر کے عرب بہادروں کو عمدہ اسلحہ سے لیں کر کے شہر پر چڑھائی کا حکم دیا، انہوں نے شہر پر زبردست حملہ کیا اور مخفیتوں سے شہر پر گولہ باری جاری رکھی، جس کے باعث سب کچھ ٹوٹ پھوٹ کر رہ گیا اور غورک خاں کی ساری تدبیریں شہر کو بچانے کی ناکام ثابت ہوئیں۔ غورک خاں کی فوج کے ایک شخص نے بلندی پر کھڑے ہو کر قتیہ کو گالیاں دینی شروع کیں تو ایک مسلمان فوجی نے ایک تیر اس کی آنکھ میں ایسا مارا کہ آر پار ہو گیا اور اس کی آنکھ کو پھوڑ کر تیر باہر نکل گیا۔ اور فوراً ہی وہ شخص مر گیا۔ قتیہ نے اس تیر انداز کو دس ہزار دینے۔ اتنے میں رات کی تاریکی پھیل گئی۔ اور جب صحیح ہوئی تو مسلمانوں نے پھر مخفیتوں سے کام لیا جس سے سختی نقصان پہنچایا۔ مسلمان مخفیتوں پر کھڑے ہو گئے اور انہوں نے مسلسل اہل شہر کو بھی اپنے تیروں کا نشانہ بنایا۔ اس پر ترکوں نے قتیہ سے کہا آج تم واپس چلے جاؤ۔ ہم کل تم سے صلح کر لیں گے۔ قتیہ واپس آگیا اور اگلے دن اس نے تین لاکھ سالانہ جزیہ پر صلح کر لی۔ انہوں نے یہ بھی کہا کہ اس سال وہ اس کو تمیں بخرا نہ لامدیں گے جن میں نہ کوئی بیکہ: وہ گانہ بوڑھا نہ عیب دار۔

ایک روایت میں دس ہزار غلاموں کا وعدہ کیا تھا۔ انہوں نے مورتیوں کے زیورات اور آتش کدوں کے قیمتی سامان حوالے کرنے کا بھی وعدہ کیا تھا۔ اور یہ بھی کہا تھا کہ وہ شہر سے لڑنے والوں کو ہنالیں گے اور قبیلہ اگر چاہے تو وہاں مسجد بنائے اور لوگوں سے خطاب کرنے کے لیے اس میں منبر بھی رکھواں۔ اور دن کا کھانا کھا کر بالہر نکل جائے۔ ان سب باتوں کو قبیلہ نے قبول کر لیا۔ چنانچہ جب قبیلہ شہر میں داخل ہوا تو اس کے ساتھ چار ہزار بہادر لوگ تھے۔ وہ شہر میں داخل ہوا اس نے وہاں مسجد بنوائی، اور اس میں ایک منبر بھی رکھوایا اور خطبہ دیا، کھانا کھایا اور پھر بتوں اور مورتیوں کے قریب آیا اور ان کو اس نے اپنے ہاتھ سے اوپر

نیچے رکھا، جس نے ایک تعلیم کی شکل اختیار کر لی۔ اس کے بعد قبیہ نے ان سب مورتیوں اور بتوں کے ڈھیر میں آگ لگانے کا حکم دیا۔ اس پروپریٹ کھڑی بولی پیک جس میں عورتیں اور بچے بھی شامل تھے دھاریں مار مار دے لئے۔ اس دوران آیک بھوئی نے مورتیوں میں آگ لگانے کا مہمان نیک اس نے کہا اس میں ایسے قدماء تھے جو کوئی ان کو جلا دے سکتا تھا۔ میں ملک غور کب بھی نکل آیا اور اس نے قبیہ کو اس فعل سے منع کیا اور قبیہ کو مناطب لر کے کہا۔ میں تمہیں نصیحت لرتا ہوں۔ اس نے بعد قبیہ کھڑا ہوا اور اس کے باتحم میں شعلہ نار تھا۔ اس نے کہا کیوں آگ لگاتا ہوں اور اپنے باتحم سے ان مورتیوں اور خاص بست کو نذر آتش کرتا ہوں؟ دیکھو تم سب مل کر میرا کیا بگاؤتے ہو۔ اور پھر کھڑے ہو کر اس نے اللہ اکبر کہا اور اس بست کو آگ میں جو نک دیا۔ اور جب وہ جل پکتا تو اس میں سے تقریباً پچاس ہزار مشقال سونا برآمد ہوا۔ اور جو مال نصیحت قبیہ کو اس موقع پر ہاتھ لکا، اس میں ایک نیز بھی تھی جو یزدجر کی بیٹی تھی۔ اس نے اس نیز کو بطور تحفہ ولید کے پاس بھیج دیا، جس سے یزید بن ولید پیدا ہوا۔ پھر قبیہ نے اہل سرقدار کو مناطب کرتے ہوئے کہا، میں تم لوگوں سے اس سے زیادہ کچھ نہیں چاہتا جس پر میری تم سے صلح ہوتی ہے لیکن میری فوج کے کچھ حصہ کا یہاں رہنا ضروری ہے یہ سن کر غور کر خاں وہاں سے اٹھ کر چلا گیا۔ اور قبیہ نے قرآن پاک کی وہ آیت تلاوت کی جس کا مطلب یہ ہے۔ ”اور اللہ نے عادا ولیٰ کو بڑا کر دیا اور شودو کو اور کسی کو باقی نہ چھوڑا“، اس کے بعد قبیہ وہاں سے مرد کو کوچ کر گیا۔ اور سرقدار میں اپنے بھائی عبد اللہ بن مسلم کو اپانا بہب مقرر کر گیا اور اس کو نصیحت کر گیا کہ کسی مشرک کو سرقدار کے گیٹ میں بلا ہاتھ پر مہر لگائے اندرون آنے دینا اور اس کے ہاتھ پر صرف مہر کی مٹی ہی باقی رہنا چاہیے۔ اگر اس سے زیادہ ہو تو اس کو قتل کر دینا، اور اگر کسی کے ہاتھ میں تماواز چھری یا اور کوئی لو ہے کی دھار چیز دیکھو تو اس کو اسی سے قتل کر دینا اور دروازہ بند کرتے وقت اگر ان میں سے کسی کو وہاں کھڑے موجود پا تو اس کو بھی قتل کر دینا۔

کعب الاشعري نے اس سلسلہ میں چند اشعار کئے ہیں:

کل يوم يحوى قبیه نهباً وزید الاموال مالاً جديداً

”قبیہ ہر روز جبراً قبضہ کر لیتا ہے اور مال و دولت میں نیا اضافہ کرتا جاتا ہے“

روخ الصغر بالكتائب حتى ترك الصغر بالعراء قعوداً

”اس نے اہل صغر کو اپنے لشکر سے ڈیل کر دیا ہے حتیٰ کہ ان کو کھلے میدان میں یوں ہی بیٹھا چھوڑ دیا ہے“

توليد يبکى لفقر ابيه واب موجع يبکى الوليدا

”بیٹا باپ کے کھونے پر ماتم کرتا ہے اور باپ غمزدہ ہو کر بیٹے کو روتا ہے“

كلما حل بلدة او اتها ترکت خليله بها اخذدوا

”جب وہ کسی شہر میں داخل ہوتا ہے تو اس کے گھوڑے وہاں کی سر زمین کو روندا لتے ہیں“

اس سال موئی ابن نصیر نے اپنے غلام طارق کو اندر س کی امارت سے معزول کر دیا تھا حالانکہ اس نے ہی اس کو ظلیطہ شہر کو فتح کرنے کے لیے بھیجا تھا، جہاں اس نے حضرت سلیمان بن داؤد کا مشہور دستخوان یا کھانے کی میز دیکھی، جس پر انواع و اقسام

کے وہ پانچ سو کی بہت آشیانی تھیں جن کو انقلاب نہ تھا۔ اور اس کی وجہ سے اس کا بھائی عبد الملک تخت نشین ہو چکا تھا۔ پناچہ ماں کوہ لیمان سینٹ حملان بن عبد الملک کو ما جس کا تازگہ بہم آگے پہنچا کر ملک کے مناسبت مقام پر کر دیں گے۔ اس میں ایک ایسی چیز ہے شاہزادی جس نے اپنے اعلیٰ رعایت حیران ہوتی تھی۔ موسیٰ بن نصیر نے اپنے غلام کی جگہ اپنے بیٹے عبد العزیز بن موسیٰ بن نصیر کو اب عامل و حاکم بنادیا تھا۔ اس سال موسیٰ بن نصیر نے بلاد مغرب میں اپنی فوجیں بھیج کر ہر طرف پھیلادیں اور بہت سے شہر جزیرہ انگلی کے مثلاً قرطبه اور طنجه فتح کر لیے گئے۔ اس کے بعد موسیٰ پہنچ انگلی کے مغرب میں روانہ ہوا اور اس نے باہجوں اور الیہاء کے علاوہ اور بہت سے شہروں کو فتح کیے اور کافی قصبات اور دیہات پر بھی قبضہ کر لیا۔

وہ جب کسی شہر یا علاقہ کا رخ کرتا، اس کو فتح کیے بغیر واپس نہیں کرتا تھا۔ اس نے بہت سے فوجی یونٹ انگلی کے مشرق و مغرب اور شمال و جنوب میں پوری طرح تیار کر کے روانہ کیے۔ چنانچہ اس کے بھیجے ہوئے یہ فوجی یونٹ ایک ایک شہر اور ایک ایک علاقہ کو فتح کرتے جاتے تھے اور مال غنیمت حاصل کرتے جاتے تھے۔ اس کے علاوہ خورتوں اور بچوں کو قیدی بھی بنایتے تھے۔ موسیٰ بن نصیر جب غربی انگلی سے واپس آیا تو اس کے پاس بے شمار مال غنیمت اور بے حساب تھے۔

اس سال افریقہ میں سخت قحط پڑا اور یہاں کے باشندے شدید خشک سالی اور قحط کا شکار ہو گئے تو موسیٰ بن نصیر ان کو نماز استقامت پڑھانے کے لیے باہر نکلا اور نمازو دعا میں سب مشغول رہے حتیٰ کہ دن نکل آیا۔ اور موسیٰ بن نصیر نے منبر سے اتنا چاہا تو اس سے لوگوں نے کہا، کیا امیر المؤمنین کے لیے آپ دعاء ناٹکیں گے۔ اس نے جواب دیا اس کا یہ موقع نہیں ہے۔ ابھی وہ یہ کلمات زبان سے ادا کریں رہا تھا کہ باران رحمت جوش میں آئی اور موسلا دھار بارش شروع ہو گئی؛ جس سے لوگوں کی کھیتیاں لہلہا اٹھیں اور معاشی حالت بہتر ہو گئی۔

اس سال عمر بن عبد العزیز نے خبیب بن عبد اللہ بن زبیر کے پیچا سکوڑے بھی ولید کے حکم سے گوائے اور سخت سردی میں ان کے سر پر ٹھنڈا نیخ پانی بھی ڈلوایا اور ان کو مسجد کے دروازہ پر کھڑا کر دیا تھا۔ جہاں اسی حالت میں ان کا انتقال ہو گیا۔ رحمة اللہ عليه۔

خبیب کی موت کے بعد عمر بن عبد العزیز سخت خوف زده رہنے لگے تھے۔ اور جب کبھی کوئی شخص آخرت کی بشارت دیتا تھا تو وہ کہتے تھے کیا کہتے ہو؟ خبیب میرے راستے میں ہیں اور پھر ناراد بیوہ عورت کی مانندگریہ وزاری کرنے لگتے تھے۔ اور جب لوگ ان کی تعریف و توصیف میں کچھ کہتے تھے تو کہتے تھے اگر میں خبیب کی وجہ سے کچھ میں نہ آؤں تو سمجھو خیر ہے ورنہ نہیں۔ وہ مدینہ کے حکمران تھے اور خبیب کے کوڑے لگنے کے واقعے تک رہے۔ مگر ہمیشہ ملوں و اداس اور غمگین رہے اور عبادات کے ساتھ گریہ وزاری میں زندگی گزاری لیکن اس حزن و ملال اور سخت خوف نے ان کی زندگی کو یکسر بدل دیا تھا اور وہ پہلے سے زیادہ عدل و انصاف، صدقہ و خیرات، غلاموں اور مسکینوں کے ساتھ حسن سلوک کی طرف مائل ہو گئے تھے۔

اسی سن میں حاجج بن یوسف کے عمزاد بھائی محمد بن قاسم نے دستبل اور سندھ کے دوسرے شہر فتح کیے۔ حاجج نے جب محمد بن

قاسم بن هند وستان کی تھیم پر بھیجا گھا۔ اس وقت اس نے اپنے سفر سترہ برس تھی پر، نچہ وہ اپنی فوج بوس کی قیادت کی۔ جب اس کے بھر کے مقابلہ میں میدان میں آگئیا۔ داہر کی فوج میں اس وقت ہرے جنگجو اور بہادر لوگ تھے۔ ستائیں منتخب اور پیغمبر ہاتھی بھی تھے۔ بہر حال جب دونوں فوجیں آئنے ساتھ آئیں تو گھسان کارن پڑا اور داہر اور اس کی فوج کے بہت سے آدمی مارتے گئے۔ اور مسلمانوں نے بھاگتے ہوئے بندوں کا تعاقب کر کے ان کو بھی سوت کے لکھات اتار دیا۔ اس کے بعد محمد بن قاسم لیرج اور برہا کو فتح کرنے کے لیے آگے بڑھا اور بہت سامال غیمت اور بے شمار دولت اور زر و جواہر لے کر لوٹا۔

اس عہد میں بنی امیہ کے سر میں جہاد کا سودا سماں یا ہوا تھا۔ اور ان کا اس کے سوا کوئی شغل ہی نہ تھا وہ اعلاء کلمۃ اللہ کے لیے مشرق و مغرب اور بحر و برد میں پھیل گئے تھے۔ ان کی فتوحات نے چار دنگ عالم میں کفار و مشرکین کے قلوب میں مسلمانوں کا رعب اور اسلام کی غلطی و سطوت کا سکر روان دوال کر دیا تھا۔ مسلمان اللہ کے فضل سے جدھر بھی رخ کرتے تھے میدان پر میدان مارتے چلے جاتے تھے۔ دشمن ان کے مقابلہ کی تاب نہ لا کر یا ہتھیار ڈال کر صلح کر لینے پر مجبور ہو جاتے تھے یا جنگ کرتے تھے تو شکست ان کا مقدر ہوتی تھی، اس کی بڑی وجہ یہ تھی کہ مسلمان اعلاء کلمۃ اللہ کے مقصد سے اور ظلم و جر کے استیصال کے لیے نکلتے تھے اور ان کی فوج میں اکثر و پیشتر صحابہ و تبعین اور صلحاء و متفقین شامل ہوتے تھے اس لیے اللہ تعالیٰ بھی ان کی مد فرماتا تھا اور کامیابی و فتح سے ہمکنار کرتا تھا۔

تحییہ بن مسلم بلاد اتریک کو فتح کرتے ہوئے چین کی سرحد تک پہنچ گیا، جہاں پہنچ کر اس نے وہاں کے بادشاہ کو بلایا۔ وہ غریب خوف زدہ ہو گیا اور اس نے بہت سے تھنخے تھا کاف اور بیش قیمت اشیاء بطور نذر ادا اس کے پاس بھیجیں۔ غرض کہ ہر ملک اور ہر علاقہ کے لوگ اس سے اس قدر خائن ہو گئے تھے کہ باوجود یہ کہ ان کے زبردست فوجیں تھیں، مگر تحییہ بن مسلم کا نام ہی اس کے مقابلہ میں آتے ہوئے گھبرا تے تھے اور خراج ادا کرنے پر راضی ہو جاتے تھے۔ یہ امر واقعہ ہے کہ اگر فتوحات کا سلسلہ جاری رہتا اور جاج بھی کچھ دنوں زندہ رہتا تو مسلمانوں کی فوجیں چین سے واپس نہ آتیں۔ لیکن جب جاج کا انتقال ہو گیا تو فوجیں چین کی سرحد سے واپس بلائی گئیں اور پھر اس کے بعد تحییہ بھی قتل ہو گیا۔ جس کو بعض مسلمانوں نے قتل کیا تھا۔ مختصر یہ کہ ایک طرف مسلمہ بن عبد الملک بن مردان، اور امیر المؤمنین کا بیٹا ولید اور اس کے دو بھائی با دروم کی فتوحات میں مشغول رہے اور شام کی فوجوں کے ساتھ اورہ اوہر کے معروکوں میں مصروف رہے، حتیٰ کہ وہ فتوحات کرتے ہوئے قسطنطینیہ تک جا پہنچے اور وہاں پہنچ کر انہوں نے ایک شاندار جامع مسجد کی بنیاد ڈالی، جس کو دیکھ کر فرنگیوں کے دلوں میں اسلام کی عظمت کا سکے بیٹھ گیا اور مسلمانوں کی شجاعت اور بصلت کے کارنا موں سے ان کے دل پر رعب و خوف بیٹھ گیا۔ اور دوسری طرف محمد بن قاسم بند کے شہروں میں فتوحات کا غلغله بلند کر رہا تھا اور عراق کی فوجوں کا لوہا منوار ہا تھا۔ اور تیسرا طرف موسیٰ بن نصیر بلاد مغرب میں اپنے مجاہد ان کارنا موں کے باعث اسلام کا نام روشن کر رہا تھا۔

اب ان تمام فتوحات کے باعث یہ تمام علاقتے شرک و بت پرستی کے دائرہ سے نکل کر خداۓ وحدہ لا شریک کے سچے دین کے آغوش میں آپکے تھے، اور شام، مصر، عراق و یمن، بلاد ترک، بلاد مغرب اور ماوراء النہر کے علاقتے اب لا اله الا اللہ کی پر کیف آواز

ہے گوئیج، ہے تھے اس کی اصل وجہ یعنی کہ مسلمانوں کے والٹن بھرتوں کے بعد ہی ان کا کہدا نہ ہے۔ بیمار ہو پکا گئا اور اسلامی فتح حادثت کی داعیٰ اپنے حضرت عبّار و حضرت عثمانؓ کے دورانی میں بڑھ چکی تھی اور بھرتوں کے بعد ہی مسلمانوں نے اللہ کے دین کو دنیا میں پھیلانے کے لئے جو جہاد شروع کیا تھا اس کو اولین عروج بنی امیہ اور بنی عباس کے دور میں ملا۔ ایک رفتہ رفتہ اس میں امار پڑھاؤ شروع ہوا اور جذبہ جہاد جب سرد پوتا شروع ہوا تو بلادِ مغرب میں اول افرنجیوں نے پھر اپنے شروع کیا۔ اور انہی علاقوں میں جہاں مسلمان بڑے زور و شور سے آگے بڑھے تھے اسلام کے نام لیواوں کے تفرقہ و انتشار کے باعث دشمنان اسلام کو غلبہ و فویت کا لمنا شروع ہو گیا۔ جس کے نتیجے میں بلادِ مغرب میں مسلمانوں کا پہلے زوال شروع ہوا حتیٰ کہ فاطمین کی حکومت بھی دیارِ مصر و شام میں کمزور پڑ گئی اور فرنگی وہاں غالب آگئے اور انہوں نے شام اور فلسطین پر قبضہ کر لیا۔

اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے پھر مسلمانوں کو موقع عنايت کیا اور بنی ایوب اور نور الدین زنگی کے ہاتھوں پھر اس علاقے میں مسلمانوں کو غلبہ حاصل ہوا۔ اور انہوں نے پھر ان علاقوں میں اسلامی حکومت قائم کر لی؛ جس کا تم آگے ذکر کریں گے انشاء اللہ۔

اسی سال ولید نے عمر بن عبد العزیز کو مدینہ کی امارت سے علیحدہ کیا، جس کا سبب یہ تھا کہ عمر بن عبد العزیز نے ولید کو لکھا کہ حاج اہل عراق پر بڑے مظالم کر رہا ہے اور وہاں کے باشدے اس کے ظلم و جور سے نگ آئے ہوئے ہیں۔ یہ بات حاج کے کانوں میں پڑ گئی، اس نے ولید کو لکھا کہ عمر بن عبد العزیز کا اضبط و نظم بڑا کمزور ہے، اس لیے کسی سخت آدمی کو مدینہ کی گورنری پر مقرر کیا جائے جو حریر میں شریفین کا معقول انتظام کر سکے۔ ولید نے عثمان بن حیان بن کوہینہ کا اور خالد بن عبد اللہ القسری کو مکہ کا ولی مقرر کر دیا، اور وہی کیا جو حاج چاہتا تھا۔ چنانچہ عمر بن عبد العزیز شوال میں مدینہ سے نکل آئے اور سویداء میں مقیم ہو گئے اور عثمان بن حیان نے ماہ شوال ختم ہونے سے دو یوم قبل مدینہ کا چارج لے لیا۔

اس سال عبد العزیز بن ولید نے لوگوں کو حج کرایا جو بزرگ صحابہ وغیرہ اس سنت میں وفات پا گئے، ان کے نام یہ ہیں:

### انس بن مالک<sup>ؓ</sup>

ابن الحضر بن ضمیم بن زید بن جندب بن عامر بن غنم بن عدی بن التجار، ابو حمزہ اور بعض کے نزدیک ابو تمامہ الانصاری خادم و صاحب رسول اللہ ﷺ تھے، ان کی والدہ کا نام ام حرام ملکیۃ بنت مجان بن خالد بن زید بن حرام تھا، جوابی طلحہ زید بن سہل الانصاری کی زوجہ تھیں۔

انس بن مالکؓ نے رسول اللہ ﷺ سے کافی حدیثیں بیان کیں ہیں اور وہ اہم علوم سے واقف تھے۔ حضرت ابو بکرؓ و عمر و عثمانؓ اور ابن مسعود وغیرہ سے بھی انہوں نے روایات بیان کی ہیں اور خود ان سے تابعین نے روایات بیان کی ہیں۔

انسؓ فرماتے ہیں جب رسول اللہ ﷺ مدینہ تشریف لائے تو میں وہ برس کا تھا۔ اور جب آپ انقال فرمائے تو میری عمر میں سال تھی۔ شمامہ کہتے ہیں، کسی نے انسؓ سے دریافت کیا، کیا آپ جنگ بدرا میں شریک ہوئے تھے۔ انہوں نے جواب میں کہا، میں جنگ بدرا سے کہاں غائب ہو جاتا، تیری ماں نہ رہے، انصاری نے کہا، جنگ بدرا میں یہ رسول اللہ ﷺ کی خدمت کر رہے تھے۔

ہمارے شیخ سیدنا ابوالبین امیری نے بیان کیا ہے کہ یہ بات اصحاب المذاہب میں تکمیل نہ ہے بلکہ کوئی نہ کہا وجہ ظاہر ہے کہ انہوں نے تجھیت عازمی کے بعد کوئی ثرکست کی ہوگی۔ یہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ ان کی ماں اور ایک رہائش کے مقابل ان کے پیچا ابوظہب حوان کی ماں کے شوہر تھے رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں ان کو لے کر آئے تھے ان کی ماں نے رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں ان کو پیش کرتے ہوئے کہا تھا یا رسول اللہ ﷺ یہ سبھ دار انس سے آپ کی خدمت کرے ہے، میں نے اُن کو آپ کو بخش دیا ہے۔ اور آپ نے قبول فرمایا۔ میں نے آپ سے عرض کیا، یا رسول اللہ آپ اس کے لیے دعا کیجیے۔ تو آپ نے اس کے لیے دعا کی ”اے اللہ تو انس کو کثیر مال و اولاد دے اور جنت میں داخل کر“۔

حضرت انس بن مالک سے یہ قول پایہ ثبوت کو پہنچ چکا ہے کہ ”میری کنیت حضور نے ہی رکھی تھی، آپ مجھے مخلہ کہتے تھے اور حضرت ابو بکر و حضرت عمر فاروقؓ تین شخصوں نے بھی بھریں میں کھبوریں صاف کرنے اور جمع کرنے والے عملہ کے لیے اسے استعمال کیا ہے۔ حضرت انسؓ حضورؐ کے انتقال کے بعد بصرہ منتقل ہو گئے تھے وہاں ان کے چار مکانات تھے، ان کو حاجج کی طرف سے تکلیفیں پہنچیں اور یہ ابن الاشعث کے نندے کے باعث تھا جس کے باعث حاجج کو یہ وہم ہو گیا کہ شاید ان کا بھی اس معاملہ سے کچھ تعلق ہے۔ انس بن مالک نے اس بارہ میں کوئی فتویٰ دیا تھا جس کی وجہ سے حاجج نے ان پر نہایت تجھی کی، جس کی شکایت انہوں نے عبد الملک سے کر دی، عبد الملک نے اس تجھی کے بارہ میں حاجج سے باز پرس کی، جس سے حاجج گھبرا گیا اور انس بن مالک سے اس نے صلح مصالحت کر لی۔

انس بن مالک و لید بن عبد الملک کے پاس اس کی ولایت کے زمانہ میں بھی ملنے گئے تھیں مکحول کہتے ہیں کہ ۹۲ ۹۳ میں جب دمشق کی جامع مسجد تعمیر ہو رہی تھی، میں نے انس بن مالکؓ کو مسجد میں چلتے ہوئے دیکھا تو میں ان کے پاس جا کر کھڑا ہو گیا اور ان سے نماز جنازہ کے لیے وضو کی بابت دریافت کیا، اس کا جواب انہوں نے یہ دیا کہ وضو کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ اوزائی بیان کرتے ہیں کہ ابی مہاجر نے بتایا ہے کہ انسؓ جب و لید کے پاس پہنچنے تو اس نے ان سے دریافت کیا کہ تم نے رسول اللہ ﷺ سے قیامت کے متعلق کیا سنا ہے انہوں نے کہا، میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ ”قیامت اور تم دو انگلیوں کے مابین شکاف کے مابین ہو“۔

الاہری کہتے ہیں، انس بن مالکؓ کے پاس حاضر ہوا تو وہ رورہے تھے، میں نے کہا، کیوں رو رہے ہو؟ جواب دیا، میں رسول اللہ ﷺ اور اصحاب زمانہ کی اب کوئی بات بجز نماز کے نہیں دیکھتا ہوں اور اس میں بھی تم نے جو چاہا وہ کر لیا ہے۔ ایک دوسری روایت کے مقابل انہوں نے کہا ”اور یہ نماز بھی ضائع کردی گئی ہے“، یعنی نماز کو بھی خلفاء بنی امية تاخیر کر کے ادا کرنے میں مضائقہ نہیں سمجھتے، یہ لوگ ہمیشہ تاخیر سے نماز پڑھتے تھے۔ سوائے عمر بن عبدالعزیزؓ کو وہ اپنی خلافت کے زمانہ میں نماز میں تاخیر نہ ہونے کا اہتمام رکھتے تھے۔

انس بن مالکؓ فرماتے ہیں۔ مجھے میری والدہ رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں لے گئیں، اس وقت میں لڑکا تھا اس لیے انہوں نے مجھے حضور ﷺ کی خدمت میں پیش کرتے ہوئے کہا تھا۔ ”یا رسول اللہ آپ کا ادنی خادم ہے، آپ اس کے لیے دعا

سکبیئے، تو آئی نے یہ مامکر تھی: ”اے اللہ تو اس کو کشی ماں واولاد دے اور اس کو جنت میں واصل کر“۔ اس کے بعد انس بن مالک نے کہا، ”وہ تو ہو چکے ہیں اہ، تیرے کی امید ہے۔ ایک اور روایت کے مطابق انس نے کہا، ”میرے پاس ماں بھی بہت ہے۔ جسی کہ میرے حجور اور انگورے درخت سال میں دو بار کچل دیتے ہیں۔ اور میرن اولاد کی تعداد سوتے تباہ رہے۔“

ایک دوسری روایت میں ہے میری صلبی اولاد ایک سو چھپے ہے۔ اس روایت میں مختلف طریقے اور الفاظ میں بیان کیا گیا ہے۔ ایک روایت کے مطابق انس بن مالک نے کہا ہے، مجھے میری بیٹی آمد نے کہا ہے کہ میرنی نسل کے ایک سو میں افراد حجاج کی آمد تک مر چکے ہیں۔

ثابت نے انس سے دریافت کیا، کیا کبھی تمہارا ہاتھ رسول اللہ ﷺ کی ہتھیں سے مس ہوا ہے؟ انہوں نے جواب دیا، ہاں۔ انہوں نے کہا، ”ذریحہ اپنا ہاتھ دؤ میں چوم لوں۔“

سعید ذراعہ نے کہا ہے کہ میں نے انس بن مالک کو یہ کہتے ہوئے سنائے کہ کوئی دن ایسا نہیں گزرتا جس دن شب کو میں اپنے محبوب رسول اللہ ﷺ کو نہ دیکھتا ہوں، اور پھر وہ رونے لگے تھے۔ اسی طرح ابن عمرؓ کہتے ہیں کہ حضرت انس بن مالکؓ رسول اللہ ﷺ کے غلین کی حفاظت کرتے تھے اور ان کے سامان کی بھی۔

ابوداؤد نے ثابت کے حوالہ سے انسؓ کا یہ قول نقل کیا ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ سے ملاقات کی امید رکھتا ہوں۔ اور جب یہ ملاقات ہو گی تو میں کہوں گا، یا رسول اللہ ﷺ آپ کا ادنی خادم۔

امام احمد نصر بن انس کے حوالہ سے حضرت انس بن مالکؓ کا قول نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ انسؓ نے بتایا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے قیامت کے دن شفاعت کی درخواست کی تو آپؐ نے فرمایا، میں کروں گا۔ اس پر انسؓ نے حضورؐ سے پوچھا، میں آپؐ کو کہاں تلاش کروں، فرمایا اولاً مجھے صراط پر تلاش کرنا۔ انسؓ نے پوچھا، یا بنی اللہ اگر میں آپؐ سے وہاں نہ مل سکوں تو پھر؟ کہاں رسول اللہ ﷺ نے جواب دیا پھر میرزاں کے پاس ملوں گا۔ انسؓ کہتے ہیں اگر آپؐ مجھے وہاں بھی نہ ملے تو آپؐ نے فرمایا، تو تم بلا خطا مجھے حوض کوثر پر پاؤ گے۔ قیامت کے دن ان تین مقامات کے سوا میں کہیں نہ ہوں گا۔ ابو ہریرہؓ کے مطابق کسی شخص کو میں نے انس بن مالکؓ سے زیادہ رسول اللہ ﷺ کی طرح نماز پڑھتے نہیں دیکھا۔ ابن سیرین کہتے ہیں انس بن مالکؓ حضرا در سفر میں سب لوگوں سے اچھی نماز پڑھتے تھے۔ انسؓ نے ایک مرتبہ کہا تھا، مجھ سے نماز کا طریقہ سیکھو میں نے اس کو رسول اللہ ﷺ سے سیکھا ہے اور حضور ﷺ کو وہ طریقہ خدا نے سکھایا ہے۔ آخر کار تم کسی کو مجھ سے زیادہ قابل اعتقاد نہیں پاؤ گے۔

سلیمان کے باپ بیان کرتے ہیں، میں نے انسؓ کو یہ کہتے ہوئے سنائے، میرے سواب کوئی قبلیں کی طرف نماز پڑھنے والا زندہ نہیں ہے۔ ابو حباب نے حریری کو یہ کہتے ہوئے سنائے کہ انس بن مالک شروع ہی سے ایسے ہیں میں نے انہیں ذکر الہی کے سوا کبھی بات کرتے سنائیں، تاوق تکیہ وہ احرام اتارنا دیں۔ اس پر انہوں نے مجھ سے کہا، میں میرے سمجھتے ہیں کہ بعض احرام میں ایسا ہی ہوتا ہے۔ عبدالرحمٰن بن عوف کے پوتے صالح بن ابراهیم کہتے ہیں کہ ہم جمعہ کے دن رسول اللہ ﷺ کی بعض ازویج کے بیہاں بیٹھے باتمیں کر رہے تھے کہ انس بن مالکؓ آئے اور انہوں نے کہا، باتمیں بند کرو چنا، مجھے جب نماز کھڑی ہو گئی تو انسؓ نے کہا مجھے

المایسہ سے میں نے اپنا جمد آپ لوگوں کو خاموش بننے کی تاکید میں شائع کر دیا۔ جناب ثابت بیان کرتے ہیں کہ میں انہیں مالک کے ہمراہ تھا۔ اتنے میں قہر ماند آئیں اور انہوں نے کہا اے ابو حمزہ، ہماری زمینیں خشک ہو گئی ہیں۔ اس پر انس نے وضو کیا اور باہر کھلے میدان میں اُنگے اور درکعت نما زیرتھی اور دعا مانگی میں نے دیکھا پانی سے بھرے ہوئے بادل اللہ مے چلے آ رہے ہیں اور پھر اپاںک بارش شروع ہو گئی، خیال تھا کہ اس سے جل تھل ایک ہو گئے ہوں گے لیکن جب بارش رکی تو انہوں نے اپنے گھر کے کسی فرد کو یہ دیکھنے کے لیے بھیجا کہ بارش کہاں تک ہوئی ہے، اس نے جا کر دیکھا تو معلوم ہوا کہ ان کے گھر تھوڑی ہی بارش ہوئی تھی۔

ابن عوف محمد کے حوالہ سے بیان کرتے ہیں کہ جب انس<sup>رض</sup> رسول اللہ ﷺ کی کوئی حدیث بیان کرتے تھے تو بعد کو یہ بھی کہتے تھے یا جیسا رسول اللہ نے کہا۔ ابن عوف محمد سے یہ بھی نقل کرتے ہیں کہ انس بن مالک نے کہا کہ کسی امیر نے ان کے پاس مال غنیمت میں سے کچھ بھیجا، انس نے پوچھا، کیا خس ہے؟ اس نے کہا نہیں۔ اس جواب کو انہوں نے اس کو قبول نہیں کیا۔

ایک مرتبہ انس<sup>رض</sup> بیمار ہوئے، ان سے کسی نے کہا، کیا ہم کسی طبیب کو بلا لیں؟ انہوں نے جواب میں کہا، کیا طبیب نے مجھے بیمار ڈالا ہے؟ علی بن یزید کہتے ہیں، میں ایک دن حاجج کے ساتھ محل میں تھا۔ اور ابن الاشعث کے واقعات لوگوں کو بتا رہا تھا۔ اتنے میں انس بن مالک بھی دہاں آگئے۔ حاجج نے کہا، یہی وہ خبیث فتنہ پرور ہے جو کبھی علی کے ساتھ ہوتا ہے اور کبھی ابن الزیر کے ساتھ مل جاتا ہے اور کبھی ابن الاشعث کا ہمتوابن جاتا ہے۔ قسم ہے اس ذات کی، جس کے قبضہ میں میری جان ہے میں اس کو اس طرح اکھاڑ پھیکلوں گا جس طرح گوند کو اکھاڑ لیا جاتا ہے، تکلی کی طرح اس کو سیدھا کر دوں گا۔ علی بن یزید نے بیان کیا، یہ سن کر انس<sup>رض</sup> نے کہا، کیا میں یا امیر حاجج نے کہا، ہاں میری مراد بھی اسی سے ہے، اللہ تیری ساعت کھودے، حاجج نے کہا۔

چنانچہ انس<sup>رض</sup> دہاں سے واپس آگئے اور حاجج اپنے کام میں مشغول ہو گیا۔ علی بن یزید کہتے ہیں، جب انس<sup>رض</sup> دہاں سے چل پڑے اور ایک کھلی گلہ میں آئے تو ہم بھی ان کے ساتھ ہوئے۔ کاش اگر آج مجھے چھوٹے بچے یاد نہ آئے ہوتے تو میں اس بات کی پرواہ نہ کرتا کہ میں کس کروٹ مارا جاتا ہوں یا میں کس کو مارتا ہوں۔ جو کلمات آج میں نے نہیں اس سے زیادہ استحقاف کرنے والے کلمات شاید اس کے بعد کبھی نہ سنوں گا۔ چنانچہ ابوبکر بن عیاش لکھتے ہیں کہ انس بن مالک نے عبد الملک کو حاجج کے خلاف سخت شکایت لکھ بھیجی، جس میں لکھا، اگر کسی شخص کو یہود و نصاری اپنے نبی کی ندمت کرتا ہو ادیکھے تو وہ اس کی عزت و توقیر کرتے جب کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی بیس سال خدمت کی تو میرے ساتھ یہ سلوک کیا جا رہا ہے۔ اس پر عبد الملک نے حاجج کو خط لکھا کر جیسے ہی تمہیں میراخط ملے فوراً ابو حمزہ (انس<sup>رض</sup>) کے پاس جاؤ اور اس کو راضی کرو اور اس کے ہاتھ پاؤں کو بوسہ دو۔ ورنہ تمہیں وہی سزا ملے گی جس کے تم مستحق ہو۔

جب یہ سخت خط حاجج کو ملا، اس نے انس<sup>رض</sup> کے پاس خود جانے کا ارادہ کیا۔ لیکن اسماعیل بن عبد اللہ بن ابی المهاجر نے جو خط لایا تھا، اس نے انس کو مشورہ دیا کہ وہ حاجج کے پاس جائے اور مصالحت کے لیے سبقت کرے۔ یہاں یہ بات ذہن نشین رہے کہ اسماعیل حاجج کا دوست تھا، چنانچہ انس<sup>رض</sup> آئے اور حاجج نے کھڑے ہو کر ان سے ملاقات کی اور کہا، ہم اور تم ایک ہیں۔ اے میرے

پڑھنے کے واقعات کے بیان میں۔

ابن قتیبہ نے کہا عبدالمک نے تجن کو انس بن مالک کے ساتھ گستاخی کرنے کے بعد کہا۔ پھر اسے ہوتے زادت میں ارادہ کرایا۔ تجھے ایسی لالت ماروں کا تو جنم میں ہی جا لگائے گا۔ اسے چکا، اسی آنحضرت والے بھائی میں آ جا احمد ہے صاحب عین نے کہا ہے جذام اور برس کی بیماری میں بتلا صاحبہ میں صرف دو یہ شخص ایسے ہوئے تھے۔ ایک طبیب ہم وجود امام کا مرض تھا۔ دوسرے انس جن کو برص کی بیماری تھی۔ ابو جعفر کہتا ہے۔ میں نے انس کو بڑے بڑے لفے کھاتے دیکھا اور ان کو برص کی بیماری تھی۔ اور ایوب کہتے ہیں، انس بن مالک بوجہ بڑھا پا یا کمزوری روزہ رکھتے سے معدود تھے اس لیے وہ کھانا پا کر تمیں مسکنیوں کو کھلاتے تھے۔ موی سبلاؤ کہتے ہیں، میں نے انس سے کہا، آپ اصحاب رسول اللہ ﷺ میں سے باقی رہ جانے والے آخری صحابی ہیں۔ اس کا جواب وہ یہ ذیتے تھے یوں تو پوری قوم عرب باقی ہے البتہ صحابہ میں آخری زندہ رہنے والا ہوں۔ جب ان سے مرض کی شدت کے وقت طبیب کو بلانے کے لیے کہا گیا تو جواب میں کہا کیا طبیب نے مجھے بیمار کیا ہے۔ اور کہتے تھے۔ مگر مجھے لا الہ الا اللہ کی تلقین کرو یہ مختصر حکم ہے، چنانچہ اسی کا ورد کرتے کرتے دم آ خر ہو گیا۔ ان کے پاس رسول اللہ ﷺ کا ایک پرانا جس کو ان کے ساتھ دفن کر دیا گیا تھا۔ عمر بن شہبہ وغیرہ نے کہا، انس کی عمر تے وقت ایک سو سات برس تھی۔ امام احمد نے اپنی مندی میں چورانوے سال کا ہی ہے، ان کی سن وفات میں لوگوں کا اختلاف ہے۔ بعض نے کہا ۹۶ ہے سے قبل وفات ہوئی۔ کسی نے ۹۶ ہے کسی نے ۹۷ ہے اور کسی نے ۹۸ ہے بتائی ہے۔ اور یہی مشہور ہے واللہ اعلم۔

انس بن مالک کا انتقال ہوا تو مرمق الجعلی نے کہا، آج نصف علم اٹھ گیا۔ لوگوں نے کہا یہ کیسے اے ابو المعتبر؟ اس نے جواب دیا جب اہل الاہو اس رسول اللہ ﷺ کی احادیث کے بارہ میں ہماری مخالفت کرتے تھے تو ہم ان سے کہا کرتے تھے آؤ اس شخص کے پاس چلیں جس نے رسول اللہ ﷺ سے برادر است حدیث سنی ہیں۔

### عمر بن عبد اللہ بن ابی ربیعہ

ابن المغیرہ بن عبد اللہ بن عمر بن مخزوم شاعر تھے۔ کہا جاتا ہے جس دن عمر بن خطاب کا انتقال ہوا تو یہ پیدا ہوئے تھے۔ اور جس دن ان کی ختنہ ہوئی اس دن عثمان مقتول ہوئے تھے اور جس دن علیؑ قتل ہوئے اس دن ان کا نکاح ہوا، اللہ اعلم۔ یعنی غزلیں کہتے تھے اور ایسی عورت کے متعلق غزلیں کہا کرتے تھے جس کا نام شریا تھا اور علی بن عبد اللہ الاموی کی بیوی تھی، مگر اس کی شادی سہیل بن عبد الرحمن بن عوف الزہری سے ہو گئی تھی جس کے بارہ میں عمر بن ابی ربیعہ اپنے خیالات کا اظہار کرتے ہیں۔

ایہا النکح الشریا سهیلاً      عمرک اللہ کیف یلتقيان

”یہ شریا اور سہیل کا نکاح خدا خیر کرے کیے بناہ ہوگا“

هي شاميہ اذا ما استقلت      وتهل اذا استقل يمان

”شامیہ جب کھڑی ہوتی ہے تو اس پر نجوسٹ کا سایہ ہوتا ہے اور سہیل برکتوں میں گھرا رہتا ہے“

### بَلَالُ بْنُ أَبِي الدَّرَاءِ

پہلے ان کے مشتقتیں امانت ملی تھیں جو اس عین مقام پر نامود۔ وہ اس کے بعد عبد الملک نے اس عبیدہ سے ان موعزہ والے ابوالادریں الحجۃ اُنی کا تقرر کر دیا۔ بالآخر عمدہ سیرت ولردار کے آدمی تھے اور رشیر العبادت تھے۔ اور بظاہر وہ فخر جو با ب الصغیر کے پاس ہے وہ ابھی ابوالدراء کی بے یعنی بالل بن ابی الدراء کی نہ کہ بالل بن حمادہ کی جو رسول اللہ ﷺ کی قیمت کے موزون تھے کیونکہ بالل موزون دار یا میں دفن ہیں۔ و اللہ اعلم۔

### بَشْرُ بْنُ سَعِيدٍ

المُرْنَى السَّيْدُ فَقِيهُهُ اور عَابِدُ لَزَرَرَے ہیں ان کا شمار ترقی اور نہایت عبادت گزاروں میں ہوتا تھا، مدینہ میں انتقال ہوا۔

### زَرَارَةُ بْنُ اُوفِي

یہ ابن حاجب عامری کہلاتے تھے، بصرہ کے قاضی تھے اور اہل بصرہ میں علماء کبار اور صالحین میں شمار ہوتے تھے۔ ان سے کثیر روایات منسوب ہیں۔ ایک دن صبح کی نماز میں سورۃ المدثر تلاوت کر رہے تھے۔ جب آیت:

﴿فَإِذَا نَقَرَ فِي النَّافُورِ﴾

”جب صور پھونکا جائے گا“

پر پہنچ تو گر پڑے اور خدا کو پیارے ہو گئے۔ ان کا انتقال بصرہ میں ہوا۔ اس وقت ان کی عمر ستر سال تھی۔

### خَبِيبُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ

عبد اللہ بن زیر کے بیٹے تھے۔ ان کو ولید کے حکم سے عمر بن عبد العزیز نے پٹوایا اور اس کے صد مدد سے یہ مر گئے تھے۔ اس کے چند دنوں بعد عمر بن زیر جب معزول ہو گئے تو ان کے پڑا نے پر افسوس کر کے روتے تھے۔ خبیب بن عبد اللہ کا مدینہ میں انتقال ہوا۔

### حَفْصُ بْنُ عَاصِمٍ

یہ عمر بن خطاب المدنی کے بیٹے تھے۔ ان سے کثیر روایات منسوب ہیں۔ صالحین میں سے تھے۔ مدینہ میں انتقال ہوا۔

### سَعِيدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ

یہ عتاب بن اسید الاموی کے بیٹے تھے۔ بصرہ کے شرفاء میں سے تھے۔ نہایت تحسی اور فیاض الطعن شخص تھے اور سخاوت و کرم کے لیے ان کی مثال دی جاتی تھی۔

### فَرِوْهُ بْنُ مُجَاهِدٍ

کہا جاتا ہے کہ یہ ابدال میں سے تھے۔ ایک مرتبہ ایک غزوہ میں اپنے ساتھیوں کے ساتھ قیدی بنا لیے گئے اور بادشاہ کی کے سامنے سب کے ساتھ یہ بھی پیش ہوئے۔ بادشاہ نے ان سب کو ایک مکان میں قید رکھنے اور صبح تک نگرانی کرنے کا اپنے لوگوں کو

حکم دیا۔ جب صحیح کو فرودہ کو پیش کئے گئے بلایا گیا تو اس نے پوچھا، کیا کبھی تمہارا گزر ہمارے ملک میں ہوا ہے۔ اس کے جواب میں اس نے تمہارے ملک میں نہیں جائے اسی سے درست پیش ائے گی۔ یہ فرودہ نے تمہارے یوں نے حکمریوں والے پا باتیں دیکھا تو وہ باتیوں سے انکل پیش کیں۔ اس کے بعد وہ نیس لے دروازہ پر آئے۔ اور دروازہ کو با تھوڑی کیا تو دروازہ بھی کھل گیا۔ اس کے بعد یہ اور ان کے سب ساتھی بیل سے باہم گل آئے اور بیل پر اور اپنے انگریزیں آکر شمل بوجے ہوں گے جو انہیں تک اپنے ملک پہنچانا تھا۔

### ابوالشعاع جابر بن یزید

ابوالشعاع تمیں چیزوں میں قیمت کم کرانے اور گھنائے کی بھی کوشش نہیں کرتے تھے، کہہ کے لیے سواری کے کراچی میں غلام کو آزاد کرنے کے خیال سے خریدنے میں اور قربانی کا جانور خریدنے میں۔ فرماتے تھے اللہ کے لیے جو چیز خریدو اس میں اس کی قیمت گرانے کی کوشش نہ کرو۔

ابن سیرین لکھتے ہیں۔ ابوالشعاع درہم و دینار کے معاملہ میں سچے مسلمان تھے، کسی نے کہا:

انی ارایت فلا تظنو غیره      ان التورع عند هذا الدرهم

”میں نے آزمایا ہے تم بھی غلط نہ سمجھنا کہ زبد و تقویٰ درہم و دینار کے قریب ہے۔“

فاذ اقدرت علیه ثم تركته      فاعلم بان تقاض تقوی المسلم

”جب تمہیں پیسہ ملے اور پھر تمہیں اسے چھوڑو تو سمجھو تمہارا ایml مسلم کا تقویٰ ہے۔“

ابوالشعاع کہتے تھے کسی یتیم و مسکین پر خرچ کیا ہوا ایک بھبھے مجھے حج سے زیادہ محبوب ہے۔ ابوالشعاع ان لوگوں میں سے تھے جو صاحب علم ہوتے ہیں، یہ بصرہ میں فتوے بھی دیا کرتے تھے۔ اور جابر بن عبد اللہ جیسے صحابی سے جب لوگ کوئی مسئلہ دریافت کرتے تھے تو وہ کہتے تھے جب تمہارے بیہاں ابوالشعاع جیسے لوگ موجود ہیں تو ہم سے منسلک پوچھنے کی کیا ضرورت ہے؟ جابر بن عبد اللہ ابوالشعاع سے کہا کرتے تھے: اے ابن یزید آپ بصرہ کے فقیہ ہیں۔ آپ سے لوگ فتوے پوچھتے ہیں۔ آپ قرآن ناطق اور سنت ماضیہ کے مطابق ہی فتویٰ دیا کریں۔ اگر آپ نے اس کے سوا کوئی دوسرا طریقہ اختیار کیا تو آپ خود بھی پلاک ہوں گے اور دوسروں کو بھی ہلاک کر دیں گے۔ عمر بن دینار نے کہا ہے میں نے یقیناً کسی شخص کو جابر بن زید سے زیادہ بہتر عالم اور مفتی نہیں دیکھا۔ جب جابر بن یزید فتنے کے جاری ہے تھے تو قادہ نے کہا تھا، آج اس سرزی میں کا سب سے بڑا عالم دفن ہو گیا، اسی طرح عمر بن دینار نے کہا کہ ابوالشعاع کہا کرتے تھے۔ الحکم بن ایوب نے چند آدمیوں کو قضاۓ کے منصب کے لیے متفقین کیا اور میں بھی ان میں سے ایک تھا۔ اگر مجھے موقع ملتا تو میں سواری پر سوار ہو کر اس سرزی میں سے انکل جاتا اور یہ عبده قبول نہ کرتا۔

ابوالشعاع کا یہ قول بھی تھا کہ نیکی اور تقویٰ کے اعمال پر میری نظر الہی ہے، نماز بدنبال عبادت ہے مال سے اس کا کوئی سروکار

نمیں۔ روزہ بھی ایسا ہی ہے۔ لیکن حج بدنسی اور مالی دونوں طرح کی عبادت ہے۔ اس لیے میں سمجھتا ہوں حج سب سے افضل عبادت ہے ابوالشعاع کہتے ہیں میں ایک جدوائیں سمجھ میں پہنچ اس کے دروازہ پر نہ اعتماد کیا اور ہے اُنکا۔ اسے اللہ نجھے سب سے زیادہ سمجھے کامران و کامیاب اور مسٹر احمد عاصمی، اسے جلوک تھے سے، ماماگیمیں اور کامران ہوال ان سب سے زیادہ سمجھے کامران و کامیاب اور مسٹر احمد عاصمی، اسے جلوک تھے سے، ماماگیمیں اور کامران ہوال ان جگہ میں ایسی حالت میں آئے کہ وہ بہت تی پرانی جوتیاں پہنے ہوئے تھے آ کر کتنے لگے میری عمر سانچھ سال کی ہو گئی ہے لیکن یہ جوتیاں سمجھے ہر چند سے زیادہ پیاری اور عزیز تر ہیں، الایک کوئی عمل خیر کروں۔

jaber bin yezid کو اگر کہیں سے کھوٹا سکھل جاتا تو وہ اس کو توڑ ڈالتے تھے تاکہ کوئی مسلمان اس کو دھوکہ میں نہ لے لے۔

امام احمد بن مالک بن دینار کے حوالہ سے ان کا یہ قول نقل کیا ہے کہ ایک روز Jaber bin yezid ان کے پاس آئے تو وہ قرآن پاک کی تکاہت کر رہے تھے تو انہوں نے ابوالشعاء سے پوچھا کہ یہ کام انہیں کیا لگا، کہنے لگے تم اللہ کے کتاب کی، اس کے ایک ورق اور ایک ایک آیت کی تکاہت کر رہے ہو۔ یہ تمہارا فعل حلال ہی ہے، اور اس میں کوئی مضائقہ نہیں ہے۔ اور مالک بن دینار نے کہا ہے، میں نے ابوالشعاء سے اس قول خداوندی کے بارہ میں دریافت کیا:

﴿إِذَا لَأَذْفَنْكَ ضَعْفَ الْحَيَاةِ وَضَعْفَ الْمَمَّا﴾

اس کے جواب میں انہوں نے کہا، اس سے عذاب دنیا کا ضعف اور عذاب آخرت کا ضعف مراد ہے۔ اور اس کے بعد اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

﴿ثُمَّ لَا تَجِدُكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا﴾

”اور پھر تھک کو ہمارے مقابلہ میں کوئی مدد پہنچانے والا نہ ملے گا۔“

سخیان کہتے ہیں، لوگوں نے بوقت مرگ Jaber bin yezid سے پوچھا، اب تمہاری کیا خواہش ہے۔ کہنے لگے حسن کو ایک نظر دیکھنے کی آزو ہے۔ ثابت کہتے ہیں حسن کو خبر کی گئی، اور جب وہ آئے تو سواری پر آئے اُتر کر اندر داخل ہوئے تو Jaber bin yezid نے کہا، مجھے اٹھا کر بخادو، جب بیٹھ گئے تو برابر زبان سے یہی کہتے رہے اے اللہ میں تھھ سے عذاب نا اور سوء حساب سے تیری پناہ کی درخواست کرتا ہوں۔ ابی عینید کہتے ہیں۔ میں نے ہندہ بنت الجلب بن ابی صفرہ کی بابت سنایا ہے کہ وہ سب عورتوں سے اچھی تھیں۔ اور جب لوگوں نے ان سے Jaber bin yezid کی بابت ذکر کیا تو وہ یوں، Jaber bin yezid مجھ سے اور میری ماں سے ٹوٹ کر لتے تھے، اب مجھے عرصہ سے ان کا کچھ پتہ نہیں، وہ ہر اس چیز کی مجھے تلقین کرتے تھے، جو خدا سے قریب کر دیتی، اور ہر اس چیز سے مجھے منع کرتے تھے جو خدا سے دور کر دیتی۔ انہوں نے کبھی مجھ ترک دنیا اور رہبانتی کی طرف راغب نہیں کیا۔ اور نہ کبھی اس کا حکم دیا کہ میں مصائب پر صبر کروں۔ اور وہ مجھے حکم دیتے کہ میرا دوپٹہ کہاں ہونا چاہیے۔ اور اس کے بعد اس نے اپنا ہاتھ اپنی پیشانی پر رکھ لیا، Jaber bin yezid نے صحابہ کی متعدد بہ جماعت سے روایات بیان کی ہیں۔ اور ان کی اکثر ویژت روایات ابن عمر اور ابن عباس شریعت سے منقول ہیں۔

## ۹۲ ھی فتوحات

اس سن میں عباس بن ولید نے ارض روم میں جنگ کا آغاز کیا اور انصار کیہ فتح کیا اور ان کے بھائی عبد العزیز بن ولید نے جنگ کا تیزہ انحصاری تو عززاللہ پہنچ گیا۔ اور ولید بن هشام معیطی نے نیرج الجمام کی سر زمین پر دھاوا بول دیا۔ اور بنی یهود بن ابی کشید شام کی سر زمین پر اتر گیا، جہاں زلزلہ آیا۔ اور اسی سن میں مسلمہ عبد الملک نے ارض روم میں پہنچ کر سندھ کو فتح کر لیا۔ غرض کے اسی مبارک سال میں اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کے ہاتھوں ولید بن عبد الملک کے عہد میں اور ان کی اولاد و اقرباء و امراء کے دور میں ایسی شاندار اور عظیم کامیابیاں عطا فاروق<sup>ؑ</sup> کا مبارک جہاد کا نقشہ نظر و کے سامنے آگیا، اسی عہد میں محمد بن قاسم نے ارض ہند کو فتح کیا، جہاں اموال کثیرہ غنیمت میں اتنا مال ملا جو حد شمار سے باہر تھا۔ اس سال تبیہ بن سلم نے شاش اور فرغانہ کے علاقے فتح کیے، اور وہ فتح کرتا ہوا جندہ اور کاشان تک پہنچ گیا۔ جندہ اور کارشان دراصل فرغانہ صوبہ کے ہی دو مشہور شہر ہیں۔ اور یہ سب کچھ صد عرصہ اور سر قدر کی فتوحات کے بعد کی فتوحات ہیں۔ تبیہ بن سلم ان فتوحات کے بعد کابل کی طرف بڑھا، اور اس کا حاصرہ کر کے اس نے اس کو بھی فتح کر لیا۔ یہاں اس کو بہت سے ایسے مشرکوں سے سبقہ پڑا جو نسلًا مشرک تھے۔ چنانچہ تبیہ نے ان لوگوں سے جندہ کے تربیب دو دو ہاتھ کر کے ان کا صفائی کر دیا، اور ان کے تمام علاقوں پر بقۂ کر لیا اور ان کے بہت سے لوگوں کو قتل کر دیا۔ اور جو باقی پیچے ان کو قیدی بنالیا۔

## مقتل سعید بن جبیر<sup>ؓ</sup>

ابن جریل کھتا ہے ۹۲ یہ میں جماج نے سعید بن جبیر<sup>ؓ</sup> کو قتل کر دیا۔ اس کا سبب یہ تھا کہ جب جماج بن یوسف ثقیفی نے ملک الزرک تبلیل سے جنگ کرنے کے لیے ابن الاشعث کی سرکردگی میں فوج روان کی تو فوج کے خزانچی کے طور پر اس نے اشاعت کے ساتھ سعید بن جبیر<sup>ؓ</sup> کو بھی بھجا تھا۔ لیکن جب ابن الاشعث جماج کے خلاف ہو کر جماج کی اطاعت سے نکل گیا تو ابن الاشعث کی پیروی میں سعید بن جبیر<sup>ؓ</sup> نے بھی جماج کو چھوڑ دیا۔ لیکن جب جماج ابن الاشعث کے خلاف کامیاب ہو گیا تو سعید بن جبیر<sup>ؓ</sup> بھاگ کر اصفہان چلے گئے۔ جماج نے اپنے نائب کو لکھا کہ سعید کو میرے پاس بھیج دیا جائے۔ جب سعید بن جبیر<sup>ؓ</sup> کو معلوم ہوا تو ہاں سے فرار ہو کر مکہ آگئے اور ہر سال عمر اور حج میں مشغول رہنے لگے۔

مکہ کا گورنر اس زمانہ میں خالد بن عبد اللہ القسری تھا۔ کسی نے سعید بن جبیر<sup>ؓ</sup> کو اشارہ کیا کہ یہاں سے بھاگ جاؤ۔ اس پر سعید بن جبیر<sup>ؓ</sup> نے کہا، قسم ہے خدا کی اب مجھے بھاگتے ہوئے شرم آتی ہے۔ کیوں بھاگوں؟ اور تقدیر سے بھاگ کر کہاں جاؤں گا۔ اب عمر بن عبد العزیز کی جگہ عثمان بن عثمان کی گورنر ہو گیا تھا۔ اور ابن الاشعث کے آدمیوں کو پیڑ کپڑ کر مدینہ سے جماج کے پاس بھیج رہا تھا۔ اس نے خالد بن ولید القسری سے بھی معلومات حاصل کیں۔ اس نے ایسے مفرور لوگوں اور جماج کے خلاف آدمیوں میں سے چند آدمیوں کے نام مکہ سے بھی بتلادیئے جن میں سعید بن جبیر<sup>ؓ</sup>، عطاء بن رباح، مجادل بن جبیر<sup>ؓ</sup>، عمر وابن دینار اور طلق ابن

حیب شامل تھے۔

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ حاج نے ولید کو اللہ ربیجا تھا کہ مکہ میں کچھ اہل شناخت و نسخ اربع ہیں۔ اس پر خالد بن عبد اللہ التسری نے حقہ نامہ درمودن دینا کرتا۔ عافِ اگر دیا اور بتایا تھا آئیوں کے ہم ملک کا حاج دینچ دینیتے۔ اور بتھیں ان تمیں کو اس کے پاس روانہ کر دیا۔ ان میں سے طلق تو منزل پر پہنچنے سے پہلے ہی راستہ میں فوت ہو کئے اور مجاهد حاج الی موت سے قبل ہی بیل میں مر گئے۔ اب صرف حاج کے سامنے پیش ہونے کے لیے سعید بن جبیرؓ ہی رہ گئے تھے۔ یہ حاج کے سامنے آئے تو اس نے کہا اے سعید! کیا میں نے تمہیں اپنی امانت میں شریک نہیں کیا تھا؟ کیا میں نے تمہیں عامل بنا کر نہیں بھیجا تھا؟ کیا میں نے یہ نہیں کہا تھا؟ کیا میں نے وہ نہیں کیا تھا۔ سعید برائیک کے جواب میں کہتے جاتے تھے ہاں۔ سعید کہتے ہیں کہ میں سمجھتا تھا کہ حاج شاید میری گلوخاصی کر دے گا۔ حتیٰ کہ اس نے جب یہ پوچھا کہ سعید آخڑ کیا وجہ تھی کہ تم میرے خلاف ہو گئے۔ اور امیر المؤمنین ولید کی بیعت سے نکل گئے۔ اس پر سعید نے کہا اس پر مجھ سے اتن الاشعث نے بیعت لی تھی۔ یہ جواب سن کر حاج غضب ناک ہو گیا اور غصہ سے کانپ گیا تھا کہ چادر بھی اس کے کندھ سے گرگئی اور کہا، سعید افسوس ہے تجھ پر کیا تمہیں میرے مکہ کے اقدامات کا علم نہیں جہاں میں نے ابن الزبیر کو قتل کیا، اور اس کے اہل و عیال سے بیعت لی تھی۔ اور تم سے امیر المؤمنین عبد الملک کے لیے بیعت لی تھی، اس پر سعید نے کہا، ہاں صحیح ہے پھر تم کو فدا کے اور وہاں والی عراق کے سامنے پھرا امیر المؤمنین کے لیے بیعت کی تحدید کی، اور پھر میں نے تم سے دوبارہ امیر المؤمنین کی بیعت لی۔ سعید بن جبیرؓ نے اس کا جواب بھی اثبات میں دیا، اس پر پھر حاج نے کہا، آخر تم نے دو مرتبہ امیر المؤمنین کی بیعت کیوں توڑی اور اس جو لاء ہے کے بیٹھے جو لاء ہے کا ساتھ دیا۔ ”سنتری اس کی گردان اڑادو۔“ چنانچہ سعید بن جبیرؓ کی گردان اڑادی گئی۔

و اقدي بھی اسی قسم کے واقعات لکھتے ہیں۔ البتہ اتنا اضافہ اور کرتے ہیں کہ حاج نے سعید بن جبیر سے یہ بھی کہا تھا کہ میں نے ایک لاکھ روپیہ تمہیں دیا تھا اور کیا میں نے یہ نہیں کہا تھا، وہ نہیں کیا تھا۔ مالک بن اسما عیل کا بیان ہے۔ جب حاج نے سعید بن جبیرؓ کو قتل کر دیا تو ان کا سر کھل گیا۔ اور انہوں نے تمین دفعہ لا الہ الا اللہ کہا۔ ایک مرتبہ واضح طور پر اور دو مرتبہ غیر واضح طور پر یہ الفاظ سنے گئے۔ ابوکبر باطنی کہتے ہیں میں نے انس بن ابی شیخ کو یہ کہتے ہوئے سنائے کہ جب حاج سعید بن جبیر کے پاس آیا تو اس نے کہا، خدا عنت کرے اس نصرانی کے پچھے خالد القسری پر، جس نے سعید بن جبیرؓ کو مکہ سے حاج کے پاس بھیج دیا، کیا میں سعید بن جبیرؓ اور اس کے گھر کو جو مکہ میں ہے، اچھی طرح نہیں جانتا ہوں۔ اس کے بعد وہ سعید بن جبیرؓ کے سامنے آ کر بالمشافہ کھڑا ہوا، اور کہبی صحیح کام کرتا ہوں اور کبھی غلط کام بھی ہو جاتا ہے۔ یہ کہ حاج خوش ہو گیا اور اس کے چہرہ پر سے غصہ کے آثار جاتے رہے۔ ایک اور روایت کے مطابق سالم افطس بیان کرتے ہیں کہ سعید بن جبیرؓ کے پاس حاج نہیں پہنچا، تو سعید سواری پر کہیں جانے کا ارادہ کر رہے تھے اور انہوں نے اپنا ایک پاؤں رکاب میں رکھ بھی لیا تھا کہ حاج نے کہا، تم اس وقت تک سواری پر کہیں ہو سکو گے، جب تک میں تمہیں جنم رسید نہیں کر دوں گا۔ پھر حکم دیا، ان کی گردان اڑادو اور گردان اڑادی گئی۔

راوی بیان کرتا ہے ایسا معلوم ہوا تھا کہ حاج سعید بن جبیرؓ کا مرتبہ نہیں پہچان سکا، گویا اس کی عقل ماری گئی تھی اور وہ جبیر بیان کی آواز لگا رہا تھا۔ لوگوں نے اس سے یہ سمجھا کہ سعید بن جبیرؓ ای وہ جبیر بیان نہیں جوان کے پیروں میں ڈال دی گئی تھیں اور آج کا ترکان کی پڑائیوں سے تکالیف تھیں۔ عبداللہ بن خباب کہتے ہیں کہ سعید بن جبیرؓ حاج کے پاس لائے گئے اس نے کہا، تم نے کیا مصعب بن زبیر کو لکھا تھا، اس نے کہا، ہاں لکھا تھا۔ اور کہا خدا کی قسم میں تمہیں قتل کر دلوں گا۔ انہوں نے جواب دیا، میں جیسا کہ میری ماں نے میرا نام رکھا ہے، سعید بن جبیر ہوں۔

کہا جاتا ہے اس کے بعد حاج نے سعید بن جبیرؓ کو قتل کر دیا مگر سعید کو قتل کرنے کے بعد حاج بھی چالیس دن مر گیا۔ اور جب وہ سوتا تھا تو سعیدؓ کا دامن پکڑ کر کہتے تھے تو نے آخر مجھے کیوں قتل کیا ہے؟ اے دشمن خدا، اس کے جواب میں حاج کہتا تھا، مجھے اور سعید کو کیا ہو گیا ہے۔ ابن خلکان نے لکھا ہے سعید بن جبیر ہشام الاسدی بنی والیہ کے غلام تھے جو کوفہ کے اہم تابعین میں تھے اور سیاہ رنگ کے تھے۔ کہا جاتا ہے سعید بن جبیرؓ کا قتل شعبان میں ہوا تھا اور حاج کا انتقال رمضان میں ہوا۔ بعض لوگ کہتے ہیں، اس سے چھ ماہ قبل ہوا تھا۔ امام احمد کہتے ہیں سعید بن جبیرؓ قتل ہو گئے، لیکن ان کی موجودگی میں اس سرز میں پر کوئی شخص ایسا نہ تھا جو ان کے علم کا محتاج نہ ہو۔ کہا جاتا ہے ان کے بعد حاج نے پھر کسی شخص پر اپنا سلطنتیں جمالیا۔ ہم حاج کے تذکرہ میں اس کے متعلق بیان کریں گے۔ ابن جریر نے کہا ہے اس سال کو فقہاء کا سال کہا جاتا کیونکہ ۹۲ھ میں بہت سے فقہاء مدینہ سے اٹھ گئے۔ اولًا علی بن الحسین بن زین العابدین کا انتقال ہوا۔ ان کے بعد عروہ بن الزبیر کا، پھر سعید بن المیب کا، پھر ابو بکر عبد الرحمن بن الحارث بن ہشام کا۔ اور اہل مکہ میں سے سعید بن جبیرؓ کا۔ ہم نے ان سب کا ذکر اپنی کتاب تتمیل میں تفصیل سے لکھا ہے اور پھر یہاں سے بھی انشاء اللہ ذکر کریں گے۔ ابن جریر کے قول کے مطابق اس سن میں ولید نے ہشام بن سليمان بن صردوق قاضی بنالیا اور اسماں عباس بن ولید نے لوگوں کو حج کرایا۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ سلمہ بن عبد الملک نے حج کرایا تھا۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ سلمہ بن عبد الملک نے حج کرایا تھا۔ مکہ کا نائب گورنر اس وقت خالد القسری تھا اور مدینہ کا عثمان بن حیان تھا اور پورے مشرقی علاقہ کا گورنر حاج تھا۔ اور خراسان میں قبیہ بن مسلم۔ اور کوفہ کا نائب گورنر حاج کی طرف سے زیاد بن جریر مقرر تھا۔ یہاں عہدہ قضا پر ابو بکر ابی موسیٰ تھے۔ اور بصرہ کی امارت پر حاج کی طرف سے جراح بن عبد اللہ الحکمی امیر مقرر تھے۔ اور یہاں کے عہدہ قضا پر عبد اللہ بن آذینہ مأمور تھے۔ واللہ اعلم۔

### جو مشاہیر واعیان ۹۲ھ میں وفات پائے گئے

سعید بن جبیر الاسدی ابوالی جن کے مولانا آقا ابو محمد تھے کوئی اور کمی تھے۔ اصحاب ابن عباس کے اکابرین میں تھے۔ اور تفسیر و فقہ اور مختلف علوم کے امام تھے۔ اللہ کے نہایت اور صالح بندے تھے رحمہ اللہ۔ انہوں نے کثیر صحابہ کو دیکھا تھا۔ اور ایک کثیر جماعت سے روایات بھی بیان کی ہیں۔ ان سے بھی تابعین کی معتمد بہ جماعت نے احادیث روایت کی ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ وہ مغرب اور عشاء کے درمیان نماز میں پورا قرآن شریف ختم کر لیا کرتے تھے وہ کعبہ میں بیٹھ کر قرآن پاک ختم کر لیتے تھے۔ انہوں

نے اکثر قرآن پاک خاتم کعبہ کے اندر وسط میں میٹھ کر ختم کیا ہے۔ یہ بھی روایت ہے کہ انہوں نے خانہ کعبہ میں ایک، اس میں ڈھانی قرآن ختم کیے تھے۔ مروہ بن میمون اپنے باپ کا یہ قول لشکر کرتے ہیں کہ سعید بن جبیرؓ مر گئے مگر کوئی آدمی ایسا نہ تھا جس نے ان سے اپنے علم کی پیاس نہ بجائی ہو۔ انہوں نے ابن الاشعث کے ساتھ حاجج کے خلاف علم اختلاف بند کیا تھا اور جب حاجج ان الاشعث پر غائب آگیا تو سعید بن جبیرؓ بھاگ کر اصحابہ ان طے گئے مگر بہر حال عمرہ اور حج کے لیے مکہ آتے رہے۔ وہ جب کوفہ میں داخل ہوتے تھے لوگوں سے احادیث بیان کرتے ہیں، لیکن خراسان میں وہ احادیث نہ بیان کرتے تھے اور نہ کوئی ان سے دریافت کرتا تھا۔ وہ کہا کرتے تھے کہ مجھے یہ بات پسند ہے کہ لوگ علمی باتیں مجھ سے دریافت کریں۔ وہ تقریباً بارہ سال حاجج کے خوف سے اس کی نظر وہ سے پوشیدہ رہے۔ اس کے بعد خالد قسری تکہ کے نائب امیر نے ان کو حاجج کے پاس بھیج دیا۔ اور وہاں اس نے ان کے ساتھ نہایت ناروا اور ظالمانہ سلوک کیا۔

سالم بن ابی حصہ بیان کرتے ہیں کہ جب سعید بن جبیرؓ کو حاجج کے پاس لا یا گیا تو اس نے ان کو مخاطب کرتے ہوئے کہا، تم فاتر العقل کے بد بخت بیٹھے ہو۔ انہوں نے جواب دیا نہیں، میں سعید بن جبیرؓ ہوں۔ اس نے کہا، میں تمہیں قتل کر دوں گا۔ انہوں نے جواب دیا، تم بد بخت کہتے ہو اور میری ماں کو بھی بد بخت کہتے ہو۔ حالانکہ میرا نام سعید رکھا ہے۔ اس کے بعد حاجج نے ان کی گردن اڑا دینے کا حکم دیا۔ انہوں نے کہا، مجھے درکعت نماز پڑھنے کی مہلت دو۔ حاجج نے کہا، ان کا چہرہ نصاریٰ کے قبلہ کی طرف کر دو۔ انہوں نے جواب دیا اور قرآن کی آیت پڑھی جس کا مطلب ہے ”تم جدھر رخ کرو گے اللہ کارخ بھی ادھر پاؤ گے“۔ پھر سعید بن جبیرؓ نے کہا، میں تجھ سے ٹھیک اسی طرح رحمن کی پناہ مانگتا ہوں جس طرح مریم نے مانگی تھی۔ اور قرآن کی یہ آیت پڑھی جس کا مطلب ہے۔ ”میں تجھ سے خدائے رحمان کی پناہ مانگتی ہوں اگر تو نیک ہے۔“

سفیان کہتے ہیں، حاجج نے سعید بن جبیرؓ کے بعد صرف ایک آدمی اور مارا تھا۔ ایک روایت میں ہے جو حاجج نے جب سعید بن جبیرؓ سے کہا کہ تمہیں آگ کی دھکتی دنیا میں پھیک دوں گا۔ تو انہوں نے جواب دیا، اگر مجھے یہ معلوم ہوتا کہ تمہارے اختیار میں یہ بھی ہے تو میں تمہیں معیوب نہیں۔ ایک اور روایت میں ہے۔ جب حاجج نے ان کے قتل کا ارادہ کیا تو کہا کہ ان کا منہ نصاریٰ کے قبلہ کی طرف پھیردہ تو انہوں نے یہ آیت پڑھی۔

﴿إِنَّمَا تُولُوا فَشَمَّ وَجْهَ اللَّهِ﴾ .

پھر حاجج نے کہا، ان کو زمین پر گرا دو۔ اس پر سعید بن جبیرؓ نے آیت پڑھی:

﴿مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نَعِيْدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرُجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى﴾ .

”ہم نے میں ہی سے تم کو پیدا کیا ہے اسی میں تم کو لوٹا دیں گے اور اسی سے تم کو دوبارہ نکال لیں گے۔“

اور جب حاجج نے حکم دیا، ان کو ذبح کر دو تو سعید بن جبیرؓ نے کہا، اے اللہ! آج کے بعد اس کو کسی پر قابو نہ دینا۔ ابو نعیم نے سعید بن جبیرؓ کے قتل کے متعلق اور بھی بہت کچھ لکھا ہے۔ کہتے ہیں۔ اس ہولناک قتل کے بعد حاجج زیادہ زندہ نہیں رہا۔ اور اللہ تعالیٰ نے اس کو دنیا سے اخھالیا۔ کسی روایت کے مطابق پندرہ دن، اور کسی روایت کے مطابق چالیس دن بعد اس کا بھی انتقال ہو گیا۔

سعید بن جبیرؓ کی عمر کے ہارے میں قدرے اختلاف ہے، کسی کے نزدیک ان کی عمر بوقت قتل انجام سال تھی۔ اور کسی کے نزدیک سناوں سال۔ ابوالقاسم الکائیؓ نے اس کا فل ۹۲ میں ہوا، لیکن ابن جریرؓ نے اس ۹۲ میں ہوا۔ واللہ اعلم۔ اس کے بعد سعید بن جبیرؓ کے کچھ ایجھے متواتر بیان کرتے ہیں۔ وہ کہا کرتے تھے: بھرین خشیت وہ ہے کہ انسان اللہ سے ایسا خوف و خشیت رکھے جو اس کے اور معصیت کے درمیان حائل ہو جائے۔ اور بندہ کو طاعتِ الہی پر آمادہ کر دے، ایسی ہی خشیت نفع بخش ہوتی ہے۔ ان کا یہ بھی کہنا تھا، کہ اطاعتِ الہی کا نام ذکر ہے، جس نے اللہ کی اطاعت کر لی، اس نے اس کا ذکر کر لیا۔ اور جس نے اطاعتِ نبیؐ کی، اس کا ذکر بے معنی ہے، خواہ کتنی ہی تسبیح و تبلیغ کرتا رہے۔ ان لوگوں نے پوچھا، سب سے بڑا بندہ کون سا ہوتا ہے؟ انہوں نے کہا، جو گناہوں سے دور رہے۔ اور جب کبھی اس کے گناہ کے مقابلہ میں اس کے اعمالِ حسن کا ذکر کیا جائے تو اپنے اعمال کو بڑا نہ سمجھئے بلکہ تھیر جانے۔

حجاج نے جب ایک مرتبہ ان سے کہا کہ تم پر افسوس ہے، تو انہوں نے کہا افسوس اس پر ہے جو جنت سے دھنکارا جائے اور دوزخ داخل کیا جائے۔ اس پر حجاج نے کہا، ان کی گردن اڑا دی جائے، اس پر انہوں نے گلہ شہادت پڑھا اور کہا، میں تم سے اللہ کی پناہ مانگتا ہوں۔ یہاں تک کہ میری تمہاری ملاقات قیامت کے دن ہو۔ میں اللہ کے نزدیک تمہارا دشمن ہو۔ اس پر ان کو گردن کے پچھلے حصہ کی طرفِ ذبح کیا گیا۔ جب اس درذناک قتل کی اطلاعِ حسن کو ہوئی، تو انہوں نے کہا، جابر و اور ظالموں کا زور تو زنے والے خدا تو حجاج کو ہلاک کر دے۔ چنانچہ اس کے بعد وہ تین دن زندہ رہا اور پیٹ میں کیڑے پر جانے اور بدبو پھیل جانے کے بعد مر گیا۔

### سعید بن المسیب

ابن حزن بن ابی ذہب بن عائذ بن عمران الحنفی الفرشی ابو محمد المرتفع سید الطالبین گزرے ہیں۔ اور عمر فاروقؓ کی اختتام خلافت سے دو چار سال قبل پیدا ہوئے تھے۔ الحاکم عبد اللہ بیان کرتے ہیں انہوں نے عشرہ بیشترہ کا زمانہ پایا تھا۔ انہوں نے عمرؓ سے روایات بیان کی ہیں۔ کہا جاتا ہے، انہوں نے حضرت عمر فاروقؓ، حضرت عثمانؓ، حضرت علیؓ اور سعید اور ابی ہریرہؓ سے حدیث کی ساعت کی تھی۔ اور موخر الدلائل کے داماد بھی تھے اور ان کی باتوں سے واقف بھی تھے۔

ابن عمرؓ کہتے ہیں، سعید بن المسیب ہرے تھی اور مطیعِ الہی تھے۔ الزبری بیان کرتے ہیں، میں ان کے ساتھ سات بر سر رہا ہوں، ان سے زیادہ کسی کے پاس میں نے علم نہیں دیکھا۔ اور مکحول بیان کرتے ہیں، میں نے طلب علم کے لیے دنیا بھر کا چکر لگایا، لیکن سعید سے زیادہ کسی کو عالم نہیں پایا۔ اوڑا اسی کہتے ہیں الزبری اور مکحول سے لوگوں نے پوچھا، ان کی نظر میں سب سے زیادہ فقیہہ کون ہے؟ دونوں نے بالاتفاق سعید بن المسیب کا نام لیا۔ لوگ ان کو فہریہ الفقیہاء کہتے تھے۔ سیجی بن سعید سعید بن المسیب کا قول نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے ایک حدیث کی تلاش میں شب و روز کا سفر کیا ہے۔

مالکؓ بیان کرتے ہیں، مجھے معلوم ہوا ہے کہ ابن عمرؓ سعید بن المسیب کے پاس آدمی بیکھج کر حضرت عمرؓ کے قضاۓ احکام معلوم

کیا کر جائے۔ بیع نے امام شافعی کے حوالے کہا ہے۔ کہ سعید بن المسیب سے منقول مسلم کا درجہ بھی حسن کے برابر ہے۔ اور امام احمد بن خبل کے زادیک مسیب کے برابر ہے۔ انہوں نے یہ بھی کہا ہے کہ سعید بن المسیب افضل الطبعین ہیں۔ علی بن المدینی کا قول ہے مجھے نابعین میں سعید بن المسیب سے زیادہ کوئی عالم نظر نہیں آتا ہے۔ احمد بن عبد اللہ الحنبل نے کہا ہے سعید صاحب اور فرمیا انسان تھے وہ عطا یا قبول نہیں کرتے تھے ان کی کل پونچی چار سو یا تھی۔ وہ زیتون کی تجارت کرتے تھے اور بھیگے تھے۔ ابو زرعة نے کہا ہے وہ مدینی اور شفیقہ امام تھے۔ ابو حاتم نے کہا ہے تابعین میں ان سے زیادہ نحیب و افضل کوئی نہ تھا اور وہ ابو ہریرہؓ کو سب سے زیادہ جانتے تھے۔ واقعی نے کہا ہے وہ فقهاء کے سال یعنی ۷۹ھ میں انتقال کر گئے ان کی عمر پچھتر سال کی ہوئی رحمہ اللہ۔

سعید بن المسیب نہایت متقدی اور زاہد و متورع انسان تھے وہ بھی فضول اور بیکار باتیں کرنا پسند نہیں کرتے تھے۔ اور حدیث بیان کرتے وقت ادب و احترام کو ملحوظ رکھتے تھے۔ ایک شخص ان کے پاس آیا اور یہ میریض تھے، اس نے ان سے کوئی حدیث پوچھی، سعید بیٹھ گئے، حدیث بیان کی اور پھر لیٹ گئے۔ اس شخص نے کہا، شاید آپ میری طرف توجہ نہیں کر رہے ہیں۔ سعید نے جواب دیا، یہ بات نہیں ہے بلکہ میں نے ایسی صورت میں حدیث بیان کرنا سواد سمجھا، جب کہ میں لیٹا ہوا تھا۔ ان کے مولا بردا کا بیان ہے کہ چالیس سال ہو گئے کہ مسجد میں اذان ہونے سے قبل سعید بن مسیب موجود ہوتے ہیں۔ ابن اور لیں کہتے ہیں، عشاء کے وضو سے سعید بن مسیب نے پچاس سال صبح کی نماز پڑھی ہے۔ ان کا قول تھا، رات کی تاریکیوں کو اپنے اوپر قلب کی صفائی کی بدلت غالب نہ آنے دو۔ شیطان جب ہر طرح مایوس ہو جاتا ہے تو عورت کا حرہ استعمال کرتا ہے۔

سعید بن مسیب کے مقولات میں سے یہ بھی ہے کہ بندے اللہ کی اطاعت سے زیادہ کسی چیز سے عزت و تکریم نہیں پا سکتے۔ اور اسی طرح اللہ کی نافرمانی سے زیادہ کسی چیز سے اپنے نفس کو ذلیل و خوار نہیں کر سکتے۔ سعید بن مسیب کا یہ بھی کہنا تھا کہ بندہ کی مدد کے لیے اللہ کی طرف سے اتنا ہی کافی ہے کہ اس کا دشمن معصیت الہی میں گرفتار ہے۔ سعید بن مسیب کہا کرتے تھے جس کو اللہ استغفار کی دولت بخش دے پھر بندے اس کے محتاج ہو جاتے ہیں۔ سعید بن مسیب کہتے تھے کہ کوئی شریف، کوئی عالم اور کوئی عقائد عیوب سے خالی نہیں ہوتا، مگر دوسروں کو بھی ان کے عیوب تلاش نہیں کرنا چاہیے۔ نیز یہ کہ جس شخص کے فضائل زیادہ ہوں، اس کے ناقص پر پردہ ڈال دیانا چاہیے۔ سعید ابن مسیب نے اپنی بیٹی کا نکاح دودھم مہر پر کشیر بن ابی و داعمۃ سے کر دیا تھا۔ حالانکہ وہ خوبصورت ترین عورت تھیں، اور کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کی عالمہ تھیں اور نہایت شاستری خاتون تھیں۔

سعید لوگوں کو حقوق شوہر بھی بتاتے تھے یہ چونکہ فقیر تھے، ان کے پاس پانچ ہزار اور یعنیش لوگ کہتے ہیں میں ہزار دینار بھجوائے گئے، اور ان سے کہا گیا کہ یہ خرچ کرلو۔ اس سلسلہ میں ان کا قصہ خاصا مشہور ہے۔ عبدالملک نے اپنے لڑکے ولید کے لیے سعید کی لڑکی مانگنی چاہی تھی لیکن انہوں نے انکار کر دیا۔ اور لڑکی اس کے نکاح میں دینے کے قطعی مکر ہو گئے۔ چنانچہ ان کے خلاف بادشاہ نے مکروفہ ریب کے داؤ چلے، حتیٰ کہ ان کے کوڑے بھی لگوائے گئے جیسا کہ گزشتہ سطور میں گزر چکا ہے۔ اور جس کا خلاصہ یہ ہے کہ جب ولید عبدالملک کے زمانہ میں مدینہ آیا تو اس کے نائب ہشام بن اسماعیل نے سعید کو پوایا اور شہر میں گھومایا پھرایا، اور ان کو مارڈانے کی دھمکی دی، لیکن انہوں نے ایک نہ مانی اور بیعت نہیں کی۔ جب ان کو واپس لے جارہ ہے تھے تو راستہ میں ایک

عورت نے دیکھ کر کہا، سعید یہ کیا رسولی ہے؟ سعید نے جواب دیا، ہم رسولی سے تو نکل آئے میں، جیسا کہ تم، دیکھ رہی ہو۔ اگر ہم ان کا کہاں میں لیتے تو بے شک دنیا دین کی رسائلی میں گرفتار ہو جاتے۔ یا اپنے جسم پر بکری کی کھال اور ہر رہت تھے اور ان کے پاس آچھے سامان بھی ہوتا تھا، اس کو یہ بیحتے تھے اور کہتے جاتے تھے اے اللہ! تو جانتا ہے نہ مجھے ماں کا لائج ہے اور نہ مجھے بخل ہے۔ اور نہ مجھے دنیا کی محبت ہے اور نہ دنیا دی ترمیمات کی خواہش۔ میں تو سرف یہ چاہتا ہوں کہ میں اس کے ذریعہ اپنا چہرہ بنی مردان سے چھپائے رکھوں، حتیٰ کہ تجھ سے آملوں۔ اور تمیرے اور ان کے درمیان فیصلہ کر دے۔ اے اللہ! تو مجھے صدر جمی کی توفیق دے اور اداۓ حقوق کی توفیق دے تاکہ میں اس تحوزی سی پونچی سے مسکینوں، غرباً، فقراءً، تیمبوں اور پڑوسیوں کے کچھ کام آسکوں۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

### طلق بن حبیب الفزی

جلیل القدرتابی تھے۔ انہوں نے انس<sup>ؑ</sup>، جابر<sup>ؓ</sup>، ابن الزبیر<sup>ؓ</sup>، ابن عباس<sup>ؓ</sup> اور عبد اللہ بن عمر<sup>ؓ</sup> وغیرہ سے روایات بیان کی ہیں۔ اور خود ان سے بھی حمید الطولی، الاعمش اور طاؤس نے، جوان کے ہم عصر تھے، روایات بیان کی ہیں۔ عمرو بن دینار ان کی بہت تعریف کرتے تھے، لیکن لوگ ان کے فلسفہ رجایت سے مطمئن نہیں تھے۔ اور ان سے سوالات کرتے رہتے تھے۔ جب لوگوں نے تقویٰ کی تعریف دریافت کی، تو انہوں نے کہا۔ تقویٰ اس اطاعتِ الہی کو کہتے ہیں جو نورِ الہی پر قائم ہو اور رحمتِ الہی کی امیدوار ہو۔ اسی طرح ترک معصیت بھی نورِ الہی کی بنیاد پر خوف عتاب پڑتی ہو۔ وہ یہ بھی کہا کرتے تھے کہ حقوقِ اللہ اتنے عظیم و اعلیٰ ہیں کہ بندے ان کو ادائی نہیں کر سکتے۔ اور اللہ کی نعمتیں حد شمار سے باہر ہیں اور ان کا شکر بھی انسان ادا نہیں کر سکتا، اس لیے بندوں پر فرض ہے کہ صحیح ہوتا تو بہ کریں اور شام ہوتا تو بہ کریں۔ طلاق جب بھی نماز پڑھنے کے لیے نکلتے تھے تو ان کے پاس خیرات کرنے کے لیے کوئی چیز ضرور ہوتی تھی۔ اور اس کے لیے وہ قرآن کی یہ آیت پیش کرتے تھے۔

”اے ایمان والو! جب تم رسول کے پاس صلاح مشورہ کے لیے جاؤ، تو اپنے ساتھ صدقہ لے جاؤ۔“

اور جب رسول کے لیے یہ حکم ہے تو مناجاتِ الہی سے پہلے صدقہ دینا اور بھی زیادہ ضروری ہے۔

مالک کہتے ہیں جاح نے طلاق کو اور قاریوں کی ایک جماعت کو جن میں سعید بن جبیر<sup>ؓ</sup> اور جاہد بھی شامل تھے کہ میں باکر قتل کرادیا چاہا تھا۔ چنانچہ عبد اللہ القسری مکہ کے گورنر نے ان تینوں کا روانہ کیا تو طلاق بن حبیب تو راستہ ہی میں فوت ہو گئے تھے اور مجاہد میں ختم ہو گئے تھے۔ اور سعید بن جبیر پر جو گزری اس کا حال اوپر گزری چکا ہے۔

### عروہ بن الزبیر بن العوام

یہ بزرگ جو القرشی الاسدی ابو عبد اللہ المدنی تھے۔ عروہ بن زبیر العوام کے نام سے مشہور و معروف تھے۔ جلیل القدرتابی تھے۔ انہوں نے اپنے والد کے علاوہ عبادۃ، مساویہ، ابی ہریرہؓ اپنی والدہ اسماء ام سلمہ سے روایات بیان کی ہیں۔ اور تابعین کی ایک کثیر جماعت نے بھی ان سے بہت سی احادیث بیان کی ہیں۔ محمد بن سعد کا بیان ہے کہ عروہ ثقة و کثیر الحدیث تھے اور ایسے عالم

عروہ نبھیہ عالم حافظ لائق جنت اور سیرتوں کے عالم تھے وہ پہلے شخص تھے جنہوں نے مغازی تصنیف کیں۔ اور مدینہ کے مددوںے چند فتحہ میں شمار ہوتے تھے۔ اصحاب رسول اللہ ﷺ انہیں اپنے پاس مسائل پوچھنے آتے تھے، اشعار جسی خوب نہ تھے۔ ان کے بینے ہشام رجعت تھے، ملم میں قسم کے لوگوں کے پاس ہوتا ہے۔ صاحب حسب ونسب کے پاس صاحب دین کے پاس اور صاحب جنت اخروی کے پاس، اور ان شرائط پر میرے نزدیک صرف عروہ بن زیر اور عمر بن عبد العزیز پورے اترتے ہیں۔ عروہ روزانہ چوتھائی قرآن شب میں ختم کر لیا کرتے تھے کھجوروں کے دنوں میں اپنے باغ کا دروازہ لوگوں کے لئے کھلار کھتے تھے تاکہ لوگ آئیں اور سیر ہو کر جائیں۔ عروہ کسی کے لیے نہ اپنے دل میں کدورت رکھتے تھے اور نہ کسی کے ساتھ ختنی کے ساتھ پیش آتے تھے۔ عروہ بن عبد العزیز کا بیان ہے، عروہ سے زیادہ کوئی شخص کسی شے سے باخبر اور واقف نہ تھا۔ وہ ان دس فقہاء میں سے تھے جن کی طرف عمر بن عبد العزیز اپنی گورنری کے دوران مسائل کے لیے رجوع کیا کرتے تھے۔ کئی لوگوں نے یہ بھی بیان کیا ہے، کہ وہ ولید کے پاس مشق بھی گئے تھیں اور جب وہ وہاں سے واپس آئے تو ان کے پیر میں زخم ہو گیا تھا، جس کے لیے جب معالجوں نے آپریشن کرنا چاہا تو ان کو کوئی چیز پلانا چاہی جس سے ان کے ہوش و حوش جاتے رہے۔ ان کو جب اس کا علم ہوا تو انہوں نے کہا، کوئی مومن ایسی کوئی چیز استعمال نہیں کر سکتا، جس کے بعد وہ اپنے آپ کو بھی نہ پہچان سکے۔ چنانچہ بلا دو اپلاۓ ان کا پیر کاٹ دیا گیا اور وہ خاموش رہے کچھ نہ بولے۔ اور ایک روایت یہ بھی ہے کہ عمل نماز میں کیا گیا، اور نماز میں اتنا استغراق تھا کہ ان کو اس تکلیف دہ آپریشن کا احساس بھی نہ ہوا۔ اتفاق کی بات جس شب کو ان کا پیر کاٹا گیا، ان کے محبوب ترین بیٹے محمد کا انتقال بھی ہو گیا۔ اور جب لوگ ان کے پاس تعزیت کے لیے آئے تو انہوں نے کہا، اے اللہ! تو نے مجھے سات بیٹوں سے نواز تھا جس میں سے ایک تو نے واپس لے لیا اور چھ باتی رکھے، میرے چار باتی پاؤں تھے۔ تین لونے باقی رکھے ایک لے لیا۔ جو کچھ تو نے دیا اور جو لے لیا، اس کے لیے تیرہ را شکر ادا کرتا ہوں یہی بات انہوں نے ولید کے سامنے بھی دہرائی تھی۔ جب ولید ان کی مزانج پر سی کے لیے آیا تھا، اوڑا علی لکھتے ہیں عروہ جب اس آپریشن کے بعد صحت یاب ہو گئے تو خدا تعالیٰ نے کہتے تھے اے اللہ! تو خوب جانتا ہے، جب میرا پاؤں سلامت تھا، تب بھی میں نے کہیں غلط جگہ قدم نہیں اٹھایا۔ عروہ بن الزیر نے ایک آدمی کو ہلکی چکلی نماز پر ہتھ دیکھا تو اس کو اپنے پاس بلا کر کہا، اے میرے بھائی، نماز میں خدا سے مانگنے کے لیے تیرے پاس کوئی حاجت نہیں ہے، میں تو خدا سے سب کچھ مانگتا ہوں حتیٰ کہ نمک تک بھی۔ عروہ کہتے تھے بعض اوقات جھوٹی بات کی بھی بڑی اہمیت ہوتی ہے اور ذرا سی شے ذلت اور ذرا سی بات سے عزت نصیب ہو جاتی ہے۔ ایک مرتبہ انہوں نے اپنے بیٹے سے کہا، جب تم کسی کو اچھا کام کرتے دیکھو تو سمجھ لو اس نیکی اور خیر کے پہلو میں نیکی و خیر کی دوسری اصناف بھی موجود ہیں۔ اور جب کسی کو برا کام کرتے دیکھو تو سمجھ لو اس برے کام کے پہلو میں دوسرا بہت سے برے کام بھی چھپے ہوئے ہیں۔

عروہ جب اپنے باغ کی چار دیواری میں داخل ہوتے تھے یہ آیت پڑھتے ہوئے داخل ہوتے تھے:

﴿وَإِذَا دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَاءَ اللَّهُ﴾

اور جب تک باغ میں رہتے، اسی آیت کی تلاوت کرتے رہتے تھے۔ کہا جاتا ہے وہ حضرت عمرؓ کی زندگی میں پیدا ہوئے  
لیکن صحیح بات یہ ہے کہ وہ ۲۳ھ میں پیدا ہوئے تھے ان کی وفات کے متعلق بھی مختلف روایات ہیں لیکن مشہور ۲۹ھ ہے۔ واللہ اعلم۔

### علی بن الحسین

یہ ہمارے جداً مجدد علی بن الحسین علی بن ابی طالب القرشی الہاشی ہیں جو زین العابدین کے نام سے مشہور ہیں، ان کی والدہ ام ولد تھیں اور سلامۃ نام تھا۔ ان کے ایک بڑے بھائی بھی تھے جو باپ کے ساتھ ہی شہید ہو گئے تھے، ان کا نام بھی علی تھا۔ علی نے یہ بات اپنے والد، اپنے تایا احسن بن علی، جابر، ابن عباس، المسور بن مخرمہ اور ابی ہریرہؓ نیز امہات المؤمنین حضرت حفظہ اللہ علیہ السلام تھیں، اور امام سلمہ بن عیاض سے روایت کی ہے۔ اور خود ان سے ایک جماعت نے بیان کیا ہے، جن میں ان کے بیٹے زید، عبد اللہ اور عمر شامل تھے۔ ان کے علاوہ ابو جعفر، محمد بن علی بن باقر اور زید بن اسلم اور طاؤوس نے جوان کے ہم عصر تھے، بتائی ہے۔ اور ابڑا ہری، عیینی بن سعید انصاری اور ابو سلمہ وغیرہ نے بیان کی ہے۔ ابن خلکان کا بیان ہے کہ امام سلمہ فارس کے آخری بادشاہ یزدجر کی بیٹی تھیں۔ اور زمحشی نے ربع الابرار میں بیان کیا ہے کہ یزدجر کے تین بیٹیاں تھیں جو حضرت عمرؓ کے زمانہ میں قیدی بن کر آئی تھیں۔ ان میں سے ایک عبد اللہ بن عمرؓ کے حصہ میں آئیں، جن سے سالم پیدا ہوئے، دوسری محمد بن ابی بکر الصدیقؓ کو ملیں، جن سے قاسم پیدا ہوئے۔ اور تیسرا حسینؓ ابن علی کو ملیں، جن سے زین العابدین پیدا ہوئے، اس لیے یہ سب اس میں خالہ زاد بھائی تھے۔ ابن خلکان نے لکھا ہے کہ جب قبیہ بن مسلم نے فیروز بن یزدجر کو قتل کیا۔ تو اس نے فیروز کی دونوں بیٹیوں کو جاج کے پاس بھیج دیا تھا، جب میں سے ایک نے خود رکھ لی اور اور دسری ولید کے پاس بھیج دی، جس سے ولید ناقص پیدا ہوا۔

قبیہ نے کتاب المعرف میں لکھا ہے کہ زین العابدین کی ماں سندھی تھی جس کا نام سلامۃ تھا اور بعض روایت کے مطابق اس کا نام غزال تھا۔ اور زین العابدین اپنے باپ کے ساتھ کر بلا میں تھے۔ کہا جاتا ہے، ان کو کم عمری کی وجہ سے اور بعض کے نزدیک بیماری کی وجہ سے ان کو شہید کرنے سے چھوڑ دیا گیا تھا، اس وقت ان کی عمر صرف تھیں سال تھی اور بعض لوگ کہتے ہیں، اس سے کچھ زیادہ تھی۔ زین العابدین کو عبد اللہ بن زیاد نے قتل کرنے کا ارادہ کیا تھا، مگر بحکم الہی اس سے باز رہا۔

کہا جاتا ہے بعض فاسق و فاجر لوگوں نے یزید بن معاویہ کو زین العابدین کو قتل کر دینے کا اشارہ کیا تھا مگر بحکم الہی وہ بھی اس ارادہ سے باز رہا۔ اس کے بعد یزید زین العابدین کی عزت و تکریم کرنے لگا تھا اور اپنے پاس بٹھاتا تھا، اور اپنے پاس بٹھا کر کھانا بھی کھلاتا تھا۔ اس کے بعد اس نے ان کو مدینہ بھیج دیا تھا، جہاں لوگ ان کا بہت احترام کرتے تھے۔ ابن عساکر لکھتے ہیں ان کے نام سے منسوب مسجد بھی ہے جو دمشق میں بہت مشہور ہے، لیکن میرے خیال کے مطابق جامع دمشق کا مشرقی حصہ مشہد علی ہے، زہری کا کہنا ہے کہ میں نے علی سے زیادہ متورع اور صاحب تقویٰ آدمی نہیں دیکھا۔ جب یہ اپنے باپ کے ساتھ کر بلا کی قتل گاہ میں تھے تو عمر ابن سعد نے ان کو دیکھ کر کہا تھا کہ اس مریض سے تعریض نہ کیا جائے۔

و اقدی لکھتے ہیں کہ زین العابدین سب سے زیادہ متقدی اور عبادت گزار اور خوف خدار کرنے والے بندہ خدا تھے، وہ چلتے تو

میں پر عاجز بند کی طرف چلت تھے ان کی چال میں فخر، غرور، کامش اپنکے دھما۔ وہ غیر علامہ باندھتے تھے، جس کو پیچھے کی طرف سے قدرے ڈھیلا چھوڑ دیتے تھے۔ ان کی کنیت ابو الحسن تھی، سچھلوگ کہتے ہیں کہ ابو محمد تھی اور کچھ لوگ کہتے ہیں ابو عبدالله تھی۔ محمد بن سعد کہتے ہیں کہ علی نہایت اُنقدر کثیر الحدیث، عام اور متقدی اور حد درج عابد تھے۔ بعد تو حسن کی ماں غزالہ نے اپنے مولا زید سے نکاح آرایا۔ جس سے عبداللہ بن زید پیدا ہوئے جو علی اصغر کہلانے لیکن اکبر باپ کے ساتھی قتل ہو گئے تھے۔ حید بن المیب نے کہا ہے اور زید بن اسلم اور ابو حازم نے بھی ان کی تائید کی ہے کہ اہل بیت میں حسینؑ کی مانند کوئی شخص نہیں تھا۔

یحییٰ بن سعید الانصاری کہتے ہیں، میں نے علی ابن الحسین کو جو افضل الہاشمین تھے یہ کہتے ہوئے ساہبے اے لوگو! تم ہم سے اسلام کی خاطر محبت کرتے ہو، اور تمہاری محبت سے ہمیں شرم بھی آتی ہے۔ بعض روایات کے مطابق تم لوگوں نے ہمیں آخر مبغوض بنا دیا ہے۔ اصمی نے لکھا ہے کہ امام حسینؑ کے بعد ان کی نسل میں علی بن الحسین کے سوا کوئی نہیں رہا۔ اور علی بن الحسین کے خاندان میں سوائے تانے حص کی اولاد کے کوئی باقی نہیں ہے، اس لیے مردان بن الحکم نے علی بن الحسین سے کہا، کاش تم باندیاں رکھتے تو تمہارے یہاں بکثرت اولاد ہوتی۔ اس پر علی بن الحسین نے جواب دیا، میرے پاس اتنے پیسے نہیں ہیں کہ میں اس کے ذریعہ کیزیں رکھ سکوں۔ اس پر مردان بن الحکم نے علی بن الحسین کو ایک لاکھ درہم کنیزوں کی خریداری کے لیے قرض دیئے۔

چنانچہ ان کے یہاں اولاد پیدا ہوئی، اور بکثرت پیدا ہوئی۔ اس کے بعد جب مردان یہاں ہوئے تو انہوں نے وصیت کی کہ علی بن حسینؑ سے قرض واپس نہ مانگا جائے۔ بہر حال تمام ہمیں انہی کی نسل سے ہیں۔ یہاں کیا جاتا ہے کہ جس مکان میں علی ابن الحسن نماز پڑھ رہے تھے، اس میں آگ لگ گئی، لوگوں نے ان سے پوچھا، آپ آگ سے نکل کر باہر کیوں نہیں آئے؟ کہنے لگے میں آگ سے دوسرا آگ کی مدافعت میں مشغول تھا، اس لیے کیسے نکل کر آتا۔ وہ جب وضو کرتے تو ان کا رنگ زرد ہو جاتا تھا، اور جب نماز کو کھڑے ہوتے تھے تو ان کی پیشانی کا پنپنے لگتی تھی، وہ لوگوں سے کہا کرتے تھے، کیا تم نہیں جانتے؟ میں کس کی جانب میں کھڑا ہوں اور کس سے مناجات کر رہا ہوں۔ جب انہوں نے حج کیا اور لبیک کہنے کا ارادہ کیا تو میرے پاؤں تک کانپ گئے اور کہنے لگے، ڈرنا ہوں کس منہ سے لبیک کہوں، چنانچہ جب لبیک کبی تو غش کھا کر سواری سے گر پڑے۔ وہ چونہیں گھنٹہ میں ایک ہزار رکعت نماز پڑھتے تھے۔

طاوس کہتے ہیں، میں نے دیکھا، وہ مجر اسود کے پاس جدے میں پڑے ہوئے کہہ رہے تھے۔ تیرابنده تیرے گھر میں پڑا ہوا ہے، تیرابنده سائل بنا ہوا ہے تیرے گھر کے احاطہ میں تجوہ سے سوال کر رہا ہے، تیرافتیر تیرے گھر کی چوکھت پر پڑا ہوا تجوہ سے بھیک مانگتا ہے۔ طاووس کہتے ہیں، جب کبھی میں نے اس انداز سے دعا مانگی، میری مصیبت ضرور زور ہو گئی۔ لوگوں نے ذکر کیا کہ علی بن الحسین رات کو بہت صدقات، خیرات دیا کرتے تھے وہ کہا کرتے تھے، رات کا صدقہ و خیرات رب کاغذہ تھنڈا کرتا ہے۔ قلب کو اور قبر کو منور کرتا ہے۔ اور قیامت کے دن بندہ کی تاریکی کو دور کرتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ اس کے عوض بندہ کو دو مرتبہ عنایت کرتا ہے۔ محمد بن اسحاق کہتے ہیں مدینہ کے لوگ عیش و آرام سے زندگی بر کرتے تھے، لیکن جب علی بن حسین انتقال کر گئے جوان کو رات میں گھروں میں جا کر گزر بر سر کے لیے دے کر آتے تھے تو ان کو معلوم ہوا کہ وہ کون شخص تھا جس کے اٹھ جانے سے ان پر

زندگی اجیرن ہو گئی۔ جب ان کا انتقال ہوا تو لوگوں کو معلوم ہوا کہ ان کے کندھوں اور کمر پر اس بوجھ کو لاد کر لے جانے کے نشانات ہیں۔ جو وہ غریبوں اور ناداروں اور مسلمینوں کے لھڑوں تک رات کی تاریخی میں پہنچاتے تھے آبتدی ہیں کہ وہ مدینہ میں ایک سو گھروں کی دیکھ بھال کیا کرتے تھے۔ اور یہ راز ان کے مردن کے بعد ہی کھلا۔ ایک روز علی بن الحسینؑ محمد بن اسامہ بن زید کے پاس ان کی عیادت کو گئے تو وہ رونے لگے۔ علی بن حسین نے پوچھا اے میرے بھائی کیوں روتے ہو؟ کہنے لگے قرض کو سوچ کر روتا ہوں، انہوں نے پوچھا کتنا قرض ہے؟ ابن اسامہ کہنے لگے پندرہ ہزار دینار۔ اور روایت کے مطابق ستر ہزار علی بن الحسینؑ نے سن کر کہا، ان کی ادائیگی میرے ذمہ ہے۔

علی بن الحسین کہتے ہیں کہ ابو بکر و عمرؓ کا جو مرتبہ اور عزت و قار رسول اللہ ﷺ کی زندگی میں ان کے خذیک ہا۔ وہ ان کی وفات کے بعد بھی دونوں کے ساتھ قائم رہا۔ ایک دن علی بن حسین نے ایک شخص کو کچھ دیا، اور پھر اس سے نظریں پھیلیں۔ اس آدمی نے سامنے آ کر کہا، میں تمہارے ہی پاس آیا ہوں۔ انہوں نے کہا، میں تم سے جسم پوشی کر رہا ہوں۔ یہ سن کر اس آدمی نے علی بن حسین کو گالیاں دیں تو لوگوں نے اس کو برا بھلا کہا، تو علی بن حسین نے کہا، لوگوں اسے چھوڑ دو، کچھ نہ کہو۔ اور پھر اس کے پاس پہنچا اور کہا، اللہ نے مجھ سے جو ہمارے عیوب چھپا رکھے ہیں وہ تو بہت ہی ہیں۔ کیا تیری واقعی ایسی کوئی ضرورت ہے جس کے لیے تیری مدد کی سخت ضرورت ہے وہ آدمی یہ سن کر بے حد شرم دنده ہوا اس کے بعد علی بن حسین نے ایک ہزار درہم اس کو دینے کے لیے حکم دیا اور ایک بہترین کپڑا بھی اس کے جسم پر اپنا اتار کر داں دیا۔ اس کے بعد جب بھی وہ شخص علی بن الحسینؑ کو دیکھتا تھا تو کہتا تھا، تم بے شک اولاد نبی ہو۔ لوگوں کا میان ہے کہ ایک مرتبہ علی بن الحسین اور حسن ابی آپس میں جھگڑا ہوا جس میں ایک دوسرے پر سبقت لے جانے کی بات پیدا ہو گئی تھی۔ حسن بن حسن کا اس میں پلے بھاری رہا اور علی بن الحسین خاموش رہے۔ جب رات ہو گئی تو وہ حسن بن حسن کے گھر گئے اور کہا، یا ابن عم! اگر تم سچے ہو تو اللہ میری مغفرت کرنے اور گرم جھوٹے ہو تو اللہ تھا ری عیادت ہو گئی تو وہ حسن ابی آپس لوث آئے۔ اس پر خود حسن ابی حسن ان کے پاس آئے، اور ان سے مصالحت کی، لوگوں نے مغفرت کرے اور سلام کر کے واپس لوٹ آئے۔ اس پر انہوں نے بواب دیا جو اپنے نفس کے لیے دنیا کو کوئی اہمیت نہ علی بن الحسین سے کہا، باعتبار نظر سب سے برا آدمی کون ہے؟ اس پر انہوں نے بواب دیا جو اپنے نفس کے لیے دنیا کو کوئی اہمیت نہ دے، انہوں نے اس کے ساتھ یہ بھی کہا، انسانی فکر اس کا آئینہ ہے جس میں آدمی کو اپنی اچھائی اور برائی نظر آ جاتی ہے۔

ان کا یہ قول تھا کہ دوستوں کو کھو دینا غربت ہے۔ وہ یہ بھی کہا کرتے تھے، جو لوگ خدا کی عبادت خوف سے کرتے ہیں، یہ عبادت غلاموں کی ہے۔ جو لوگ رغبت والائج کے خیال سے کرتے ہیں ان کی عبادت تاجردوں کی اسی ہے۔ اور جو لوگ خدا کی عبادت خدا کی محبت و شکر کے لیے کرتے ہیں ایسی عبادت کو احرا راو اخیار کی عبادت کہیں گے۔

ایک مرتبہ وہ اپنے بیٹے کو فتحت کر رہے تھے۔ انہوں نے اس سے کہا، اے میرے بیٹے بھی فاسق سے دوستی نہ کرنا کیونکہ وہ تھوڑے فرع کے لیے تجھے تقاضے گا۔ اور نہ بخیل سے دوستی کرنا کیونکہ وہ ہر اپنے اس مال میں تجھ کو رسوا کرے گا جس کی تجھ کو اس سے زیادہ ضرورت ہو گی۔ اور نہ جھوٹے سے دوستی کرنا کیونکہ اس کی دوستی شراب کی مانند ہے جو دور سے قریب معلوم ہوتا ہے اور قریب سے دور۔ اور نہ احمق سے دوستی کرنا کیونکہ وہ تجھ کو فرع پہنچانا چاہے گا لیکن اس میں تیر انقضان ہو گا۔

علی بن الحسین جب مسجد میں داخل ہوتے تھے تو لوگوں کے اوپر سے پھلانگتے ہوئے زید بن اسلم کے حلقہ درس میں پہنچتے تھے۔ لوگوں نے ان سے نصوص اسناف بن جبیر نے کہا اللہ تمہاری مغفرت کرے تم سید الناس ہو۔ اہل علم کے کندھوں کے اوپر سے گزرتے ہوئے اور قریش کو بھی نظر انداز کرتے ہوئے اس حصی خلماں کے پاس پہنچتے ہو۔ اس کے جواب میں علی بن الحسین نے کہا آدمی و ہیں پہنچتا ہے جہاں اسے فائدہ پہنچتا ہے۔ اور علم وہیں سے حاصل کیا جاتا ہے جہاں ملتا ہے۔ اممش ابن مسعود بن مالک کا یہ قول نقل کرتے تھے کہ ان سے علی بن الحسین نے کہا تھا کیا تم مجھے اور سعید بن جبیر کو ایک جگہ آٹھا کر سکتے ہو۔ اس پر میں نے کہا تمہیں ان سے کیا لینا ہے۔ علی بن الحسین نے جواب دیا تھا، میں ان سے ایسی باتیں دریافت کرنا چاہتا ہوں جو ہمیں ان تک لے جائے اور اس کے ہاتھ سے عراق کی طرف اشارہ کیا۔

امام احمد کہتے ہیں زر بن حمیش بیان کرتے تھے کہ میں ابن عباس<sup>ؓ</sup> کے پاس موجود تھا کہ علی بن الحسین وہاں آئے، ان کو دیکھ کر ابن عباس نے کہا، مر جب بالحیب ابن الحبیب، اسی طرح ابن الزبیر بیان کرتے ہیں کہ ہم جابر بن عبد اللہ کے پاس پہنچتے ہوئے تھے کہ علی بن الحسین آئے اور انہوں نے کہا، میں رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں موجود تھا اور وہاں حسین بن علی آئے۔ آنحضرت علی ﷺ نے ان کو اپنے پہلو میں بھالیا اور ان کو پیار کیا اور کہا، میرے اس لڑکے کے ایک بیٹا پیدا ہو گا جس کا نام علی ہو گا۔ قیامت کے دن منادی پکار کر کہے گا کہ سید العابدین کھڑے ہو جائیں۔ پس وہ کھڑے ہو جائیں گے۔ یہ حدیث غریب ہے جس کو ابن عساکر نے بیان کیا ہے۔ الزہری کہتے ہیں، میری اکثر نشست و برخاست علی بن الحسین کے ساتھ رہتی تھی۔ میں نے کسی کو ان سے زیادہ فقیہ نہیں پایا۔ وہ احادیث کم بیان کرتے تھے وہ اہل بیت میں سب سے افضل اور طاعت الہی میں سب سے بہتر تھے اور مروان کو سب سے زیادہ محبوب تھے۔ اور اس کے بیٹے عبد الملک کو بھی ان سے بہت محبت تھی، ان کا نام زین العابدین عام طور پر لیا جاتا تھا جو یہ اسماء کہتی ہیں، علی بن الحسین نے رسول اللہ ﷺ کی قرابت کے تعلق سے کسی سے ایک درہم کا فائدہ نہیں اٹھایا رحمہ اللہ۔ خالد المقری کے حوالہ سے کہا ہے۔ مختار علی بن الحسین کے پاس ایک لاکھ دینار بھیجے۔ انہوں نے قبول کرنا بھی براس سمجھا اور رد کرنا بھی اچھا نہیں سمجھا، وہ ان کو اپنے پاس بطور امانت رکھے ہوئے تھے کہ مختار کا قتل ہو گیا۔ چنانچہ علی بن الحسین نے عبد الملک بن مروان کو پوری کیفیت لکھ کر بھیج دی۔ اس پر عبد الملک نے علی بن الحسین کو لکھا، اے ابن عم! آپ یہ رقم بلا خطر اپنے استعمال میں لائیں اور میری طرف سے بھی قبول کریں۔

علی بن الحسین کہا کرتے تھے دنیا میں لوگوں کے سردار اخیاء اور اتقیاء ہوتے ہیں۔ اور آخرت میں اہل الدین، اہل الفضل اور اہل العلم ہوں گے، کیونکہ علماء ہی انبیاء کے وارث ہیں۔ وہ یہ بھی کہتے تھے کہ مجھے اس بات سے شرم آتی ہے کہ میں اپنے کسی بھائی کو دیکھوں، اور اس کے لیے خدا سے جنت کی دعاء مانگوں اور دنیا میں اس کے لیے بخل کروں۔ جس دن قیامت قائم ہو گی تو کہا جائے گا، جب تمہارے ہاتھ میں جنت تھی تو بخل سے کام لیتے تھے اور حد درجہ بخیل تھے حد درجہ بخیل تھے۔

لوگوں نے بیان کیا ہے کہ علی بن الحسین اکثر روتے رہتے تھے، جب لوگ ان سے اس کی وجہ دریافت کرتے تھے تو وہ کہتے

تحقیح حضرت یعقوب تعلیٰ حضرت یوسف علیہ السلام کے غم میں روتے روتے اندھے ہو گئے تھے۔ میرے خاندان کے میسیوں آدمی ایک ایک دن میں ذائقہ کیے جاتے ہیں۔ کیا تم لوگ یہ مجھے ہڈی میرے قلب پر ان کا کوئی غم نہیں۔ عبد الرزاق کتبے ہیں ایک آنینہ ان کے ہاتھ دھارنی تھی کہ لوٹا اس کے ہاتھ سے چھوٹ گیا۔ علی بن الحسین نے انظر اخرا کراہے دیکھا تو کنیر نے قرآن پاک کی آیت پڑھی، جس کا مطلب ہے ”اوْ رَغْصَ كُو ضَطَّ كَرْنَے وَالْيَ“ اس پر علی بن الحسین نے کہا، میں نے اپنا غصہ ضبط کر لیا۔ پھر کنیر نے دوسری آیت پڑھی، جس کا مفہوم ہے ”اوْ لُوْگُوں کو معاافَ كَرْنَے وَالْيَ“ اس پر علی بن الحسین نے کہا، میں نے معاف کر دیا۔ اس کنیر نے آخری آیت پڑھی، جس کا مطلب ہے ”اوَّرَ اللَّهُ أَحْسَانَ كَرْنَے وَالْوَى كَوْدُوْسَتَ رَكْتَهَا هِيَ“ اس پر علی بن الحسین نے کہا، تو خدا کے لیے آج سے آزاد ہے۔

ابی الدنیار روایت کرتے ہیں کہ ایک غلام کے ہاتھ سے گوشت بھونے کی کڑھائی علی بن الحسین کے بچہ کے سر پر گری، جس سے وہ مر گیا۔ علی بن الحسین بھاگے ہوئے غلام کے پاس آئے اور اس سے صرف اتنا کہا تم ناقابل اعتماد ہو جاؤ آج سے تم آزاد ہو۔ اور بچہ کی تجھیں و تکفین میں لگ گئے۔ علی بن الحسین کہا کرتے تھے، میں سورخ اونٹ ذرا سی بھی ذلت گوارہ کر کے لینا ہرگز گوارہ نہیں کروں گا۔ ایک شخص کا لڑکا خود اس کی غفلت اور زیادتی سے ہلاک ہو گیا۔ وہ شخص سخت گھبرایا ہوا علی بن الحسین کے پاس آیا۔ انہوں نے اس کو تسلی دی اور کہا، تمہارے بیٹے کے پیچھے تمہارے تین رفیق دوست ابھی تمہاری تسلیکین کے لیے موجود ہیں، ان سے تسلی اور ڈھارس لو، ان میں سے کتاب لا الہ الا اللہ کی شہادت، دو مرسوں اللہ علیہ السلام کی شفاعت، سوم اللہ عزوجل کی وسیع رحمت۔

مدینی کہتے ہیں، زہری سے ایک گناہ سرزد ہو گیا، وہ بہت شرمندہ اور پریشان ہوئے اور بھاگے ہوئے علی بن الحسین کے پاس آئے، انہوں نے زہری سے کہا، تم خدا کی وسیع رحمت سے مایوس ہوتے ہو، جو ہرشے پر چھائی ہوئی ہے، اور تمہارے گناہوں سے بہت عظیم ہے۔ ایک روایت کے مطابق زہری سے ناحن خون ہو گیا تھا، علی بن الحسین نے ان کو توبہ و استغفار کی تلقین کی۔ اور مقتول کے ورثاء کو دیت ادا کرنے کی ہدایت بھی کی۔ چنانچہ زہری نے ایسا ہی کیا۔ زہری کہتے ہیں، علی بن الحسین کے مجھ پر زبردست احسانات ہیں۔ سفیان بن عینہ نے کہا ہے کہ علی بن الحسین کہا کرتے تھے، ایک آدمی دوسرے آدمی کے متعلق خیر کی قطعی بات اس وقت تک نہیں کر سکتا، جب تک اس کو قطعی علم نہ ہو جائے۔ لیکن اگر شر کے متعلق اس سے پوچھا جائے تو وہ اس میں شک ظاہر کرے۔ تا وقت تک اس کے برکش علم نہ ہو۔ لوگوں نے کہا کہ علی بن الحسین نے اپنے غلام کو آزاد کیا، اور اپنی ام ولد ماں کا نکاح اس اپنے غلام سے کر دیا جس کو انہوں نے آزاد کر دیا تھا۔ اس کا علم جب عبد الملک کو ہوا تو علی بن الحسین کو اس فعل پر ملامت کی تو اس کے جواب میں انہوں نے رسول اللہ علیہ السلام کے عمل کو پیش کر دیا۔ آپ نے حضرت صفیہ کو پہلے آزاد کیا، اور پھر ان سے نکاح کیا۔ اسی طرح اپنے غلام بیزید بن حارث کو آزاد کر کے ان کا نکاح اپنی پھوپھی زاد بہن زینب بنت جوش سے کر دیا۔

یہ بھی بیان کرتے ہیں کہ علی بن الحسین سرد یوں کے موسم میں خیزان کی قیمتی وا سکٹ جس کو غمیصہ کہا جاتا تھا، پہنچتے تھے۔ لیکن جب گرمیوں کا موسم آتا تھا تو اس کو خیرات کر دیتے تھے۔ اور پیوند لگے معمولی کپڑے بھی پہن لیا کرتے تھے، اور قرآن پاک کی یہ آیت تلاوت کرتے جاتے تھے:

﴿فَلْ مَنْ حَرَمْ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْوَجَ لِعِنَادِهِ وَالظَّبَابَاتِ مِنَ الرَّزْقِ﴾

”آپ کہہ دیجیے زینت و آرائش کی چیزیں، جنہیں اللہ نے بندوں کے لیے پیدا کیا ہے کس نے حرام کی میں اور عمدہ رزق“۔

صویں اور حریری نے مختلف طریقوں سے تصدیق کر کے لکھا ہے کہ شام بن عبد الملک نے اپنے باپ اور اپنے بھائی ولید کے عہد میں حج کیے جب وہ طواف کرتا اور اس کے بعد مجر اسود کو بوسہ دینا چاہتا تو دے نہ پاتا تھا، چنانچہ اس کے لیے منبر کھڑا کیا گیا اس نے بوسہ دیا۔ وہ منبر پر بیٹھ گیا تو اہل شام اس کے ارد گرد کھڑے ہو گئے۔ اسی دوران علی بن الحسین بھی وہاں آگئے۔ اور جب مجر اسود کے قریب آئے تاکہ بوسہ دے لیں تو لوگ احتراماً ان کو دیکھ کر خود ہٹ گئے۔ یہ ملیح شکل و صورت وجہہ کے انسان تھے۔ اہل شام نے جب ہشام سے پوچھا، یہ کون شخص ہے تو ہشام نے ازراہ حفارت اور تجسس عارفانہ کے طور پر کہا، میں اس شخص کو نہیں پہچانتا، نہ معلوم یہ کون شخص ہے تاکہ اہل شام بھی اس کی طرف متوجہ نہ ہوں۔ مرد زن مشہور شاعر وہاں موجود تھا، اس سے نہ رہا گیا اور اس نے کہا انہیں کون نہیں جانتا۔ جب لوگوں نے کہایہ کون ہے تو شاعر نے کہا، ”لوسنؤ یہ کون ہیں؟“

هذا الذي تعرف البطحاء وطاته والبيت يعرفه والحل والحرام

”یہ تو وہ شخص ہے جسے بطحاء کا سب علاقہ جانتا ہے اس کو خانہ کعبہ اور حرم اور غیر حرم سب پہچانتے ہیں“

هذا ابن خير عباد الله كلهم هذا السقى الظاهر العلم

”یہ تو اللہ کے بہترین بندہ کا بیٹا ہے یہ نہایت ترقی پر ہیز گزار صاف اور پاکیزہ ہے“

اذ راته قريش قال قائلها الى مكارم هذا ينتهي الكرم

”جب اس کو اہل قریش دیکھتے ہیں تو کہتے ہیں اس شخص پر مکارم و فضائل ختم ہیں“

يغضى حياء ويغضى مهابته فما يكلم الا حين يتبع

”وہ حیا سے آنکھیں پیچی رکھتا ہے لوگوں کی آنکھیں اس کے سامنے پیچی رہتی ہیں جب وہ نہستا ہے تو ہی لوگ اس سے بات کرتے ہیں“

ينجا ب نور الهدى من نور غرته كالشمس ينجا ب عن اشراقها الغيم

”ہدایت کا نور اس کی پیشانی سے ہو یہا ہوا ہے جس طرح سورج کی کرنیں بادلوں سے چھوٹ کر لکھتی ہیں“

حمل اثقال اقوام اذا فر حوا حلوا الشمائيل تحلو عند لغم

”قوموں کا بوجھ اٹھانے والا ہے جب وہ بوجھ سے دب جائیں گے اور حالات کو سازگار بنانے والا ہے“

هذا ابن فاطمه ان كنت جاهله بحدده انبیاء الله قد ختموا

”یہ فاطمہ کا لال ہے اگر تم ناواقف ہو تو سن لو ان کے جدا مجد پر نبوت ختم ہو چکی ہے“

من جده وان فضل الانبياء له وفضل امته وانت لها الام

”انفل انبياء ہونے کے باعث فضیلت ان کے دادا کوٹی ہے اور خیر الامم کا لقب بھی انہی کی امت کو ملا ہے“

عنها الفواية والاملاق والظلم      عم البرية بالاحسان فانقشع

”مُلْوَقٌ پر ان کا عام احسان ہے اس نے گمراہی و تسلی و قادری اور ظلم مت کیا ہے۔“

مکھا بیدیہ غیاث عم نفعهمما      یستو کفاف ولا یعرو هما العدم

”مددوح لے دنوں با تھوں کے فیضان سے ان کا نقش عام ہو گیا ہے ان کے دنوں با تھوں کبھی خالی نہیں رہتے ہیں،“

سهل الخليفة لا تخشی بوادره      بزیہ انسانان الحلم والکرم

”موصوف زم طبیعت کے انسان ہیں جن سے نقصان کا کوئی خوف نہیں ان کی ذات بردا بری اور کرم سے مزید نکھر گئی ہے،“

لا يخلف الوعد ميمون بغيه      رحبا الفنااء اريب حين يعتزم

”وہ وعدہ خلافی کبھی نہیں کرتے ان کی غیر حاضری بھی امن کی ضمانت ہے وہ کشادہ دست اور نہایت اولوالعزم ہیں،“

من عشر حبهم دین وبغضهم      کفر و قربهم منجى ومعتصم

”جماعت سے ان کی محبت دین اور ان کا بغض کفر سے اور ان کا قرب نجات واستحکام بخشنے والا ہے،“

يستدفع السوء والبلوى بحبهم      ولیتزاد به الاحسان والعم

”وہ لوگوں کی محبت سے بلا ڈل اور مصیبتوں کو نالئے ہیں اور اس پر مستزاد ان کا احسان و انعام ہوتا ہے،“

مقدم بعد ذكر الله ذكرهم      فی كل حکم و مختوم به الكلم

”الله کے ذکر کے بعد ان کا ہی ذکر مقدم ہے ان کا ہر حکم سرہ مہر ہوتا ہے،“

ان عرا هل التقى كانوا ائمتهم      او قيل من خير اهل الارض قيل لهم

”اگر اہل تقوی کا شمار کیا جائے تو ان کے پیشوای بھی وہی نہیں گے اور اگر اہل خیر کی تلاش ہو گی تو بھی انہی کا نام لیا جائے گا،“

لا يستطيع حجاد بعد غایتهم      ولا يبرأ نیهم قوم وان كرموا

”ان کی انتہاء کو بخچنے کی کسی سخی میں بہت نہیں، اگر وہ کرم پر مائل ہو جائیں تو کوئی قوم ان کی ہمسری نہیں کر سکتی،“

هم الغیوث اذا ما ازمه اذمت      والاسد اسد الشرمي والباس محترم

”وہ زبردست طاقت والے ہیں جب کسی کا ذمہ لیتے ہیں پہاڑی شیر لگتے ہیں اور خطرات کے وقت غپتا ک ہو جاتے ہیں،“

بابی لهم ان يحل الدم ساحتهم      خیم کرام و ایدی بالندی هضم

”وہ برائی اور ذلت قبول نہیں کر سکتے ہیں ان کے خیمے کے مہمان نواز ہیں اور ان کے ہاتھ خاوات کے عادی ہیں،“

ای الخلاق لیست فی رقباهم      لا ولية هذا ادلہ لفحم

”کون سی مُلْوَقٌ ان کے زیر بار احسان نہیں ہے اس کی ہدایت مکے لیے ان کے انعام و اکرام کافی ہیں،“

فليس قولك من هذا البصائر      العرب تعرف من انکرت والعجم

”ان کے متعلق تجھے کچھ کہنا نہیں ہے، یہ ان کی بصیرت ہے جس کا تو مکر ہے اسے عرب و عجم خوب جانتے ہیں،“

من یعرف الله یعرف اولیۃ اذا فالدین من بیت هذا ناله الام

”جو خدا کو پیچا ملتا ہے وہ اس کو ہمیں سمجھتا ہے اور دین کا خوبیم تو قوموں نے ان گھرائے سے سمجھا ہے۔“

کہتے ہیں جب ہشام نے علی بن الحسین کی شان میں فرزوق کے مدحہ اشعار سننے تو وہ آگ بیویا ہو گیا اور اس نے فرزوق لوعفان کی جیل میں بند کرنے کا حکم دے دیا ہے جو ملہ اور مدینہ کے درمیان ہے جب علی بن الحسین واس کی اطلاع ہوئی تو انہوں نے فرزوق کے پاس بارہ ہزار درہم سمجھے لیکن اس نے قبول نہیں کی اور کہا میں نے جو کچھ کہا ہے اللہ عز وجل کے لیے اور حق کی نصرت و حمایت کے لیے کہا ہے۔ اور رسول اللہ ﷺ کی اولاد کے حق کے حق کے لیے کہا ہے۔ اس لیے مجھے اس کے لیے کسی معاوضہ کی ضرورت نہیں ہے۔ اس پر علی بن الحسین نے فرزوق کو کہلا سمجھا کہ اللہ تعالیٰ کو تمہاری صدق نیت کا علم ہے تم یہ میراہد یہ ضرور قبول کرو۔ چنانچہ اس نے اس رقم کو قبول کر لیا۔ اور پھر ہشام کی بھوکی، جس کے اشعار ذیل میں لکھے جاتے ہیں۔

تحبسنی بین المدینۃ والتی ایها قلوب الناس تھوی فيما

”تو نے مجھے مدینہ اور اس کے مقام مکہ کے درمیان قید کر رکھا ہے جس کی طرف لوگوں کے دل راغب ہوتے ہیں۔“

یقلب راسال میکن راس سید و عینین حولا دین باد عیوبها

”وہ اپنے سر کو اس طرح گھماتا ہے جس سے وہ کسی سردار کا سرنہیں لگتا اس کی دونوں آنکھیں بھیکنی ہیں جو معیوب لگتی ہیں،“ حافظ ابن عساکر نے مختلف طریقوں سے روایت کیا۔ الزہری کا یہ قول نقل کیا ہے کہ علی بن الحسین سید العابدین اپنے نفس کا محاسبہ کرتے ہوئے اپنے رب سے اس طرح مناجات کیا کرتے تھے، ”اے نفس دنی! اتو نے اپنے لیے دنیا کے سکون کو لازمی قرار دے رکھا ہے اور اسی کی آباد کاری کی طرف رجوان ہے۔ کیا تو نے کبھی ان کے بارے میں بھی سوچا ہے جو تیرے اسلاف میں سے گزر چکے ہیں۔ اور کبھی یہ بھی خیال کیا ہے کہ تیرے دوستوں اور عزیزوں میں سے کون اس زمین کا وارث ہو گا اور کتنوں کو تو اپنے بھائیوں میں سے نوح کنایا چھوڑ جانے والا ہے، اور کتنے تیرے ہم عصر تیرے بعد مٹی میں جا چکے ہیں۔ اور پیدائش کے بعد زمین کے پیٹ میں چلے گئے ہیں۔ تو اب تو دیکھ کر دنیا میں آ کر کیا دنیا کا ہو کر رہ گیا ہے اور لذات دنیوی میں کھو گیا ہے، حالانکہ تیرے پاس ڈرانے والے اور تنبیہ کرنے والے آپکے ہیں، لیکن ان کی تعلیم کو آج کی لذت اور لہو و لعب میں بھلا بیٹھا ہے۔“

اہل تاریخ نے علی بن الحسین کی تاریخ وفات میں اگرچہ اختلاف کیا ہے، لیکن صحیح اور مشہور یہی ہے کہ ان کا انتقال ۸۷ھی میں ہوا اور وہ جنت البقیع میں دفن ہوئے۔ ابی المہال الطائی کہتے ہیں کہ علی بن الحسین جب کسی میکین کو کچھ دیتے تھے تو پہلے اس کو بوسہ دیتے تھے اور پھر اس کو جو کچھ دینا ہوتا وہ دیتے تھے۔ ایسے ہی عینی اپنے باپ کے حوالہ سے علی بن الحسین کے متعلق کہتے تھے کہ وہ بنی ہاشم کے بقیہ چار آدمیوں میں سب سے افضل تھے۔ اپنے بیٹے سے علی بن الحسین کا کہنا تھا، اے میرے بیٹے جو مصائب تجھ پر آ کیں اس پر صبر کر اور حقوق سے تغرض نہ کر۔ اور اپنے بھائی کو کسی نفع بخش کام سے کبھی محروم نہ کر۔

طبرانی نے بسانا ذکر کیا ہے کہ ایک دن علی بن الحسین جماعت میں بیٹھے ہوئے تھے کہ گھر میں کوئی شور بلند ہوا وہ اٹھ کر گھر میں گئے اور پھر مجلس میں واپس آ گئے۔ لوگوں نے پوچھا، کیا کوئی حادثہ پیش آ گیا تھا، جواب دیا، ہاں لیکن لوگوں کو ان کے صبر

و استقلال کو دیکھ کر سخت تعب ہوا۔ جب لوگوں نے اصرار کیا تو صرف اتنا کہا، ہم اہل بیت ہیں، اللہ کا شکر ادا کرتے رہتے ہیں خواہ میں وہ بیز بھلی لئے یا برئی۔

طریقی لکھتے ہیں علی بن الحسین کہا کرتے تھے: جس دن قیامت قائم ہوگی تو منادی پکار کر کے گا جواہلِ فضل ہیں وہ کھڑے ہو جائیں۔ کچھ لوگ اس آواز پر نکل آئیں گے تو ان سے کہا جائے گا جنت کی طرف چلو راستے میں ان سے فرشتے پوچھیں گے کہاں جا رہے ہو؟ وہ جواب دیں گے جنت کی طرف وہ کہیں گے، حساب سے قبل ہی؟ وہ جواب دیں گے ہاں فرشتے کہیں گے، تم کون لوگ ہو اس پر وہ جواب دیں گے، ہم اہلِ فضل ہیں گے، تمہارا فضل کیا تھا؟ وہ جواب دیں گے، جب ہم سے لوگ چھالت و نادانی کے ساتھ پیش آئے تو ہم نے برداشت کیا۔ اور جب ہم ظلم ہوا تو ہم نے صبر کیا۔ اور جب ہمارے ساتھ برائی کی گئی تو ہم نے معاف کر دیا۔ اس پر فرشتے کہیں گے۔ جاؤ جنت میں داخل ہو جاؤ۔ عمل کرنے والوں کو اچھا ہی اجر ملتا ہے۔ پھر ایک اور منادی آئے گا اور کہیں گا اہل صبر کھڑے ہو جائیں تو کچھ لوگ کھڑے ہو جائیں گے۔ ان سے بھی کہا جائے گا جنت کی طرف چلو ان سے بھی راستے میں فرشتے ملاقات کریں گے اور وہی سوالات ان سے بھی پوچھیں گے جو دوسروں سے پوچھے گئے تھے، تو یہ کہیں گے ہم اہل صبر ہیں، فرشتے کہیں گے، تم نے کیا صبر کا مظاہر کیا تھا، تو یہ جواب دیں گے، ہم نے طاعت اللہ پر صبر کیا تھا۔ اس کے علاوہ ہم نے معصیت اللہ سے گریز پر صبر کیا تھا اور مصالب و آلام پر صبر کیا تھا۔ ان سے فرشتے کہیں گے جاؤ جنت میں داخل ہو جاؤ۔ ”فَنِعِمْ أَجْرُ الْعَامِلِينَ“ پھر ایک اور منادی آئے گا، وہ کہے گا، اللہ کے گھر کے پڑوی کھڑے ہو جائیں۔ اس مرتبہ کھڑے ہونے والے لوگ تھوڑے ہوں گے، ان سے بھی کہا جائے گا، جنت میں چلو ان سے بھی فرشتوں کی راستے میں ملاقات ہوگی اور سوال وجواب ہوں گے۔ فرشتے کہیں گے، تمہیں اللہ تعالیٰ کی مجاورت کا حق کیسے حاصل ہو گیا؟ وہ جواب دیں گے، ہم اللہ کے گھر کی زیارت کیا کرتے تھے۔ اللہ کے لیے وہاں بیٹھ کر ذکر کیا کرتے تھے۔ اور جو توفیق ہوتی تھی اللہ کی راہ میں خرچ بھی کرتے تھے۔ ان سے کہا جائے گا، جنت میں چلے جاؤ۔

علی بن الحسین کہتے تھے، اللہ تعالیٰ گنجہ رتو ب کرنے والے مومن کو دوست رکھتا ہے وہ فرمایا کرتے تھے امر بالمعروف اور نبی عن المُنْكَر کا چھوڑ دینے والا قرآن پاک کو پس پشت ڈالنے والے کی مانند ہے بجز اس کے وہ کوئی خوف و اندیشہ محسوس کرتا ہو۔ لوگوں نے دریافت کیا، اندیشہ اور خوف کیسا؟ انہوں نے کہا کہ امر بالمعروف اور نبی عن المُنْكَر کی ادائیگی میں اس کو کسی جابر و ظالم کے جبر و قہر کا سامنا ہو۔

ایک شخص نے سعید بن المسمیب سے کہا، میں نے فلاں آدمی سے زیادہ کسی کو مقتنی دپہیز گارنیں دیکھا، اس پر سعید نے اس شخص سے پوچھا، تم نے علی بن الحسین کو بھی دیکھا ہے؟ اس نے کہا، نہیں۔ سعید بن المسمیب نے جواب دیا، میں نے علی بن الحسین سے زیادہ کسی کو متور عن نہیں پایا۔ سفیان بن عینہ زہری کے حوالے سے بیان کرتے ہیں کہ ایک روز وہ علی بن الحسین کے پاس گئے تو انہوں نے پوچھا اے زہری! تم کس معاملہ میں گفتگو کر رہے ہے تھے۔ انہوں نے کہا، ہم روزہ علی بن الحسین کے متعلق گفتگو کر رہے ہے تھے۔ اور میری اور سب کی رائے یہ تھی کہ رمضان کے روزوں کے سوا کوئی روزے فرض نہیں ہیں۔ اس پر علی بن الحسین نے کہا، جیسا تم کہہ رہے ہو،

ایسا نہیں ہے۔ روزے چالیس طرح کے ہیں جس میں سے دو واجب ہیں مُحکم رمضان کے روزوں کی طرح، اور دوں ان میں سے حرام ہیں، اور چودہ روزوں کا رکھنے والے لو اختیار ہے۔ چاہے رکھے چاہے افظار کرے۔ اور صوم النذر واجب ہے صوم النذر کاف واجب ہے۔ زہری نے کہا یا ابن رسول اللہ اس کی تحریک کیجیے۔ فما یا رمضان کے روزے سے واجب ہیں اور قل خطا کے پر دوپے دو ماہ کے روزے اس کے لیے جو غلام آزاد نہ کر سکے واجب ہیں۔ اور تین دن کے روزے کفارہ تینیں کے لیے جو لھانا کھلانے کی سکت نہ رکھتا ہو۔ اور سر کے طعن کرانے کے روزے اور دم تمعن کا روزہ بشرطیکہ بدی میرنہ ہو۔ اور شکار کرنے کا روزہ۔ لیکن جس دن روزہ کو رکھنے یا نہ رکھنے کا اختیار دیا گیا ہے وہ دوشنبہ اور جمعرات کا روزہ ہے۔ اس کے علاوہ ماہ شوال کے چھروزے، عرفہ کا روزہ، اور یوم عاشورہ کا روزہ۔ ان روزوں کے رکھنے یا نہ رکھنے کا بھی اختیار ہے، لیکن صوم اذن تو اس کے لیے یہ حکم ہے کہ عورت بلا اجازت شوہر نقلی روزہ نہ رکھے۔ اور بھی حکم غلام اور باندی کے لیے بھی ہے۔

جو روزے حرام ہیں، وہ یوم الفطر اور یوم الاضحیٰ کے ہیں ایام تشریق تک۔ اور یوم الشک میں رمضان کا روزہ رکھنے کی ممانعت ہے۔ اسی طرح یوم الوصال، یوم الصمت، اور معصیت کی نذر کا روزہ بھی حرام ہے اور صوم الدہر بھی۔ مہمان کو بھی نقلی روزہ نہیں رکھنا چاہیے، البتہ میزبان کی اجازت سے رکھ سکتا ہے۔ روزہ میں اگر بھول کر کچھ کھا پی لے تو معاف ہے۔ جہاں تک مریض اور مسافر کے روزہ رکھنے کا سوال ہے، کچھ لوگ کہتے ہیں، اس کا رکھنا ہوگا، کچھ کہتے ہیں نہیں رکھنا ہوگا، کچھ لوگ کہتے ہیں، دونوں امر کی اجازت ہے چاہے رکھے نہ رکھے، لیکن ہم یہ کہتے ہیں کہ ہر دو صورت میں روزہ نہیں رکھنا ہوگا۔ اگر سفر اور مرض کی حالت میں روزہ رکھا تو قضا واجب ہے۔ (یہ مصری اضافہ ہے)

### ابو بکر بن عبد الرحمن بن الحارث

ابن الہشام بن مغیرہ بن عبد اللہ بن عمر بن مخزوم القرشی المدنی مدینہ کے سات مشہور فقهاء میں سے ایک تھے، کہتے ہیں، پہلے ان کا نام محمد، اور بعض کے نزدیک ابو بکر تھا، ان کی کنیت ابو عبد الرحمن تھی۔ لیکن صحیح بات یہی ہے کہ ان کی کنیت اور نام ایک ہی ہے، ان کی اولاد اور بھائی بہت ہیں۔ یہ جلیل القدر تابعی گزرے ہیں۔ انہوں نے ابو ہریرہ، اسماء بنت ابو بکر، عائشہ اور ام سلمہ وغیرہ سے احادیث روایت کی ہیں۔ اور خود ان سے بھی ایک جماعت نے، جن میں بنو سلمہ، عبد اللہ، عبد الملک، عمر اور ان کے غلام کی عمار الشعی، عمر بن عبد العزیز، عمر وابن دینار، مجاذد اور الزہری نے روایات بیان کی ہیں۔ یہ حضرت عمرؓ کی خلافت کے دوران پیدا ہوئے تھے۔ ان کو لوگ قریش کا راہب بھی کہتے تھے، اس لیے کہ نمازیں کثرت سے پڑھتے تھے تا بینا تھے اور صائم الدہر بھی تھے۔ نقہ امین فقیہہ اور صحیح الروایت تھے۔

صحیح یہ ہے کہ ان کا انتقال ۹۲ ۹۲ میں ہوا، کچھ لوگ ان کی تاریخ و سن وفات آگے پیچھے بھی بتاتے ہیں۔ واللہ اعلم۔ اسی سن میں فضل بن فریاد القرشی کا بھی انتقال ہوا، جو بڑے عابد و زايد تھے۔ ان کے بڑے مناقب و فضائل ہیں، ان کا قول ہے، اے شخص تجھے دنیا والے بہکا کرتیرے نفس سے تجھے بیگانہ نہ بنا دیں، کیونکہ اس معاملہ کا تعلق خالصتاً تیری ذات سے ہے اس

لیے تو اپنی صبح کسی کے کہنے سننے سے ضائع نہ کر۔ جو کچھ تو کرے گا یا کہے گا، وہ تیرے تھی ایسے محفوظ رہے گا۔

ابو حمید ابو عبد الرحمن بن حوف از زبری کسی مدینے کے فتحاء میں سے ایک تھے۔ اور امام حادی رحمۃ اللہ علیہ تھے۔ انہوں نے اُنہیں بہت ن

۹۵ ایام سختی سے نجیل کی ہیں۔ یہ دسیع العلم تھے ان کا انتقال مدینہ میں ہوا۔

عبد الرحمٰن بن عائذ الداودی کسی عالم تھے اور کثیر اخروایات تھے۔ بہت تی کتابیں ان کی یادگار ہیں۔ صحابہؓ کی ایک جماعت سے انہوں نے روایات بیان کی ہیں۔ ابن الاشعث کے ساتھ جو واقعہ پیش آیا تھا اس میں ان کو بھی حاجج نے قید کر دیا تھا، مگر پھر چھوڑ دیا تھا۔

عبد الرحمن بن معاویہ قاضی اور عالم و فاضل تھے۔ ان سے ایک جماعت نے احادیث بیان کی ہیں۔ عمر بن عبد العزیز بن مردان کے زمانہ میں قاضی اور پولیس کے سربراہ تھے۔

## ۹۵ کا آغاز

اس ۹۵ میں عباس بن ولید نے بلا دروم میں جنگ کا آغاز کیا اور بلا دروم کے بہت سے قلعے فتح کر لیے۔ اسی سن میں سلمہ بن عبد الملک نے بلا دروم کا ایک شہر فتح کیا، اور پھر اس کو جلاڈ لا اور پھر اس کو بیس سال میں دوبارہ تعمیر و آباد کیا۔ اس سن میں محمد بن قاسم نے ملتان شہر کو فتح کیا، جہاں سے اس کو بہت سامال اور دولت حاصل ہوئی، اور اسی سن میں موسیٰ بن نصیر نے بلا داند س سے آگے بڑھ کر افریقیہ تک مارچ کیا جہاں سے اس کو بہت سامال ملا۔ اور تقریباً تمیں ہزار قیدی بھی وہاں سے اس کے ہاتھ آئے۔ اسی سال قتبیہ بن مسلم نے بلا دشاش فتح کر کے وہاں کے بہت سے شہروں اور علاقوں پر قبضہ کیا۔ جب یہ سب کچھ ہورتا تھا تو حاجج بن یوسف ثقیفی کی موت کی خبر آگئی، جس نے سب چیزوں پر پانی پھیردیا۔ اور لوگ شہر کی طرف جانا شروع ہو گئے، کسی شاعر نے اس موقع پر کہا ہے۔

فَانْ يَحْسِنِي لَا أَمْلِكُ حَيَاتِي وَانْ تَمَتْ فَمَسَافِي حَيَاتِي

”اگر تو زندہ ہے تو تجھے اپنی زندگی کی کوئی پرواہ نہیں اور اگر تو مر جائے تو تیرے بعد میری زندگی میں کیا رہ جاتا ہے“

اس سال ولید نے قتبیہ بن سلم کو لکھا کہ حالات کو جوں کا توں رکھا جائے اور دشمنوں سے جنگ کی بجائے صلح کی بنیاد پر الی جائے۔ ولید نے قتبیہ کے جنگی کارناموں اور فتوحات اور کامیابیوں کی تعریف کے ساتھ اس کو انعام و اکرام سے نوازنے کی خوشخبری بھی سنائی۔ حاجج نے نماڑ کے علاوہ کوفہ اور بصرہ کے شہروں پر اپنا نائب اپنے بیٹے عبد اللہ کو بنادیا تھا۔ ولید نے اس کی جنگ یزید بن کثیر کو یہ ذمہ داری سونپی اور خراج کی وصولیاں کا انچارج ان دونوں شہروں کے لیے یزید بن سلم کو بنایا۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ یہ انتظام حاجج خود کر گیا تھا، جس کو ولید نے برقرار کھا، اور باقی شہروں میں بھی حاجج کے قائم کے ہوئے نائین بن علی حالت برقرار رکھے گئے۔ حاجج کی وفات ۲۵ ربیعہ ۹۵ کو ہوئی۔ اگرچہ بعض لوگ شوال ۹۵ میں بشر بن الولید بن عبد الملک نے لوگوں کو حج کرایا۔ ابو بشر اور واقدی لکھتے ہیں کہ ۹۵ میں وضاحتی ارض روم میں قتل ہوا جب کہ اس کے ایک ہزار

ساتھی اس کے ساتھ تھے اور اسی سال ابو عفرون مخصوص عبد اللہ بن محمد ابن علی ابن عبد اللہ ابن عباس کی ولادت ہوئی۔

### حجاج بن یوسف ثقفی کی سوانح و تذکرہ وفات

یہ ہیں بجانیٰ ہیں یوسف، ابی قتیل، بن سعود، بن عامر، بن معتب، بن مالک، بن نعہ، بن عمہ، وابن سعد، بن عوف، بن ثقیف، جسی، بن عسہ، بن چہر، بن ہزار، ابو فخر ثقفی ہیں۔ بجان نے ابن عباس کو متاثر ہے اور انس، سرہ، بن جندب، عبد الملک، بن مروان اور ابن برده، بن ابو موسیٰ سے روایت کی ہے اور خود ان سے روایت کرنے والوں میں انس، بن مالک، ثابت البنا، حمید الطولی، مالک، بن دینار، جواد، بن مجالد، ثقیل، بن عرب، پہ شامل ہیں۔ عساکر کہتے ہیں دمشق میں حجاج کے کئی مکانات تھے، جن میں سے ایک دارالروایہ تھا جو ابن ابی الحدیث کے محل کے قریب تھا، عبد الملک نے حجاج کو حجاز کا گورنر بنادیا تھا۔ لیکن جب انہوں نے ابن الزیر کو قتل کر دیا تو حجاز کی گورنری سے معزول کر دیا گیا اور عراق کا گورنر بنادیا گیا۔ پھر حجاج عبد الملک کے پاس دندکی صورت میں دمشق آیا۔ مغیرہ بن مسلم کہتے ہیں، میں نے اپنے باپ کو کہتے ہوئے سنا ہے کہ حجاج قبر کا ذکر کرتے ہوئے کہتے تھے کہ وہ وحدت غربت کا گھر ہے اور روتا تھا اور اتنا روتا تھا کہ اس کے پاس کھڑے ہونے والے بھی سن کر ورنے لگتے تھے، اس کے بعد حجاج نے عبد الملک کے متعلق کہا، کہ میں نے امیر المؤمنین کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ مروان اپنے خطبہ میں حضرت عثمانؓ کے متعلق کہا کرتے تھے اور رسول اللہ ﷺ کی یہ حدیث نقل کرتے تھے کہ آپ جب کبھی بھی کسی قبر کو دیکھتے یا اس کا ذکر فرماتے تھے تو رویا کرتے تھے۔ اس حدیث کی شہادت سنن ابن ابی داؤد وغیرہ سے بھی ملتی ہے۔ انہوں نے مالک بن دینار کے حوالہ سے حجاج سے سنی ہوئی ایک اور حدیث نقل کی ہے، مالک بن دینار کہتے ہیں، ایک روز میں حجاج کے پاس گیا تو انہوں نے مجھے بتایا، اے ابا محبی! کیا میں تمہیں رسول اللہ ﷺ کی حسن حدیث نہ سناؤں، میں نے کہا، ہاں ضرور سنائیں، تو حجاج یوں لے مجھ سے ابو رودہ نے ابو موسیٰ کی سنی ہوئی یہ حدیث بیان کی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، جس کسی کو کوئی حاجت پیش آئے تو فرضوں کے بعد یہ دعا مانگے۔ اس حدیث کی شہادت فضال بن عبید وغیرہ کے حوالہ سے سنن اور مسانیہ میں موجود ہے۔ واللہ اعلم۔

شافعی کا بیان ہے میں نے ایک آدمی کو مغیرہ بن شعبہ کے بارہ میں ذکر کرتے ہوئے سنا ہے کہ ایک روز وہ اپنی بیوی کے پاس پہنچا، تو وہ خلال کر رہی تھی اور صحیح کا وقت تھا۔ مغیرہ نے کہا، خدا کی قسم، اگر تو نے صحیح کھا لیا ہے تو تو بڑی کمیں اور حقیر نہورت ہے اور اگر تورات کے کھانے کی خلاف اس وقت کر رہی ہے تو تجھ سے اور کوئی غلیظاً عورت نہیں۔ اس کی بیوی نے جواب دیا۔ تم جو کچھ سوچ رہے ہو، اسی کوئی بات نہیں ہے، میں تو صحیح کے وقت اپنا منہ صاف کرنے کی غرض سے حسب معمول مساوک کر رہی تھی کیونکہ اس کا کوئی ریشمیرے دانت میں کچھ گیا تھا، اس کو نکالنے کے لیے خلال کر رہی تھی۔ مغیرہ نے حجاج سے کہا، یہ عورت کسی سردار کی بیوی بننے کے لائق ہے، میں اسے طلاق دیتا ہوں تم اس سے نکاح کرلو۔ حجاج نے اس سے نکاح کر لیا۔ شافعی کہتے ہیں، حجاج جب شب ز قاف میں اس کے قریب گیا اور اس سے مباشرت کی تو خواب میں دیکھا تو نے پونداری میں بڑی عجلت کی ہے۔ ابن خلکان نے کہا ہے، حجاج کی والدہ کا نام قارع تھا۔ یہ ہمام بن عروہ بن مسعود ثقفی کی بیٹی تھیں، جن کے شوہر کا نام حارث

ابن کلدہ اشتفی تھا۔ جو طبیب مرد تھے۔ صاحب العقد نے ذکر کیا ہے کہ حاج اور ان کا باپ دونوں ٹھپر تھے اور طائف میں معلمی کا پیٹہ فرتے تھے۔ پھر حاج روح بن زبان سے پاس دش آیا تو ان کے پاس عبد الملک ہو ہوئے تھے۔ عبد الملک نے روح بن زبان سے شکر یوں لی ڈکا بیت کی یہ لوگ آتے ہیں تو ان کی کوئی منزل نہیں ہوتی۔ اور کہیں جاتے ہیں تو ان کے یہ اولاد کوئی پرمراہم و غیرہ نہیں ہوتا۔ روس نے کہا میرے پاس ایک خوش ہے وہ اس کا بندوبست کر سکتا ہے۔

پناچہ عبد الملک نے حاج کو شکر کے امور کا انتظام پسپرد کر دیا۔ اور اب شکر کے آمد و رفت اور کوچ وغیرہ کی تاخیری شکایت باقی نہیں رہی حتیٰ کہ حاج جب روح بن زبان کے خیموں سے آگے گزر گیا، وہاں جا کر دیکھا تو یہ لوگ کھانے پینے میں مصروف تھے۔ چنانچہ ان سب کی گوئی کی گئی، اور ان کے خیموں کو ٹھیک رکھا ڈالا گیا۔ اس کی شکایت روح نے عبد الملک سے کہ اس نے حاج سے پوچھا کہ ایسا کیوں ہوا۔ میں ایسا کیوں نہ کرتا ان کے ساتھ تو یہ فعل آپ خود ہی کر چکے ہیں۔ اب میرا باتھ آپ کا باتھ ہے اور میرا کوڑا آپ کا کوڑا ہے۔ اور اس میں نقصان کیا ہوا۔ میں نے روح کو ایک خیمہ کی جگہ دو خیمے دے دیے ہیں اور ایک غلام کی جگہ دون غلام دیئے ہیں۔ عبد الملک نے حاج کے اس اقدام کو سراہا اور حاج کو اپنا مقرب بنا لیا۔

کہا جاتا ہے حاج نے واسطہ شہر آباد کیا۔ اور اس کی آباد کاری ۸۷ھ میں کمل ہوئی۔ حاج کے زمانہ میں قرآن شریف میں فقط گئے گئے، حاج کا نام شروع میں کلیم تھا، بعد کو حاج رکھا گیا، یہ بھی ذکر کیا گیا ہے کہ حاج جب پیدا ہوا تو اس کے برآذ کار استہ بند تھا جس کو کھولا گیا۔ اور کئی دن اس نے دودھ بھی نہیں پیا۔ اس کے لیے ایک سالہ مینڈھی اور اونٹی کے دودھ کا آمیزہ بنا کر اس کو پلایا گیا۔ اور اونٹ کا خون جسم و چہرہ پر ملا گیا، اس میں شاہت و بصالت بے حد تھی، اور اس کی تلوار بڑی ظالم اور خون آشام تھی۔ اس نے قتل و خون ریزی کا باز اگرم کر رکھا تھا اور ادنی سے شبہ پر بھی بے دریغ قتل کر دیتا تھا۔ جو جانیں اللہ کے نزدیک قتل و خون ریزی کے لیے حرام تھیں، اس کے نزدیک حلال تھی، اس میں جابر بادشاہوں کا ظلم اور غصہ بھرا ہوا تھا۔

ابن عساکر نے سلیم بن عزرا الجسی قاضی مصر کی سوانح کے سلسلہ میں تحریر کیا ہے کہ وہ کبارتا بعین میں تھے اور حضرت عمر فاروقؓ نے جابیہ میں جو خطبہ دیا تھا، اس میں شریک ہوئے تھے۔ یہ بڑے عابدو زاہد تھے اور شب کی نماز میں قرآن کریم ختم کر لیتے تھے۔ مقصود یہ ہے کہ حاج جب اپنے باپ کے ساتھ مصر کی جامع مسجد میں پہنچا تو حاج کے والد نے سلیم بن عزرا سے سلام علیک کے بعد کہا، کہ وہ امیر المؤمنین سے ملنا چاہتا ہے۔ سلیم بن عزرا الجسی نے دریافت کیا، خیر تو ہے، کیا کوئی کام ہے؟ انہوں نے جواب دیا، اس میں امیر المؤمنین سے کہوں گا کہ مجھے عہدہ قضاء سے سبکدوش کرو دیں۔ سلیم بن عزرا الجسی نے کہا، سچاں اللہ مجھے تو آج تک آپ سے بہتر کوئی قاضی نظر نہیں آیا۔ اور اس کے بعد وہ اپنے بیٹے حاج کی طرف کچھ اس سے بھی مشورہ لینے کے لیے متوجہ ہوئے تو حاج نے کہا، بابا جان کیا آپ ایسے آدمی سے اس بارہ میں صلاح مشورہ لے رہے جو تھی ہے اور آپ ثقہی، باپ نے جواب دیا، میرے نزدیک تو خیال ہے ایسے لوگوں کے ذریعے لوگوں کا کام بن جاتا ہے اور ان پر حکم کیا جاتا ہے۔ اس پر حاج نے جواب دیا، میرے نزدیک تو ایسے لوگوں سے زیادہ امیر المؤمنین کا کوئی دشمن نہیں ہو سکتا۔ باپ نے پوچھا، بیٹا وہ کیسے؟ حاج نے جواب دیا۔ ایسے ہی لوگ امیر المؤمنین کے پاس لوگوں کو لے جاتے ہیں اور ان کو ابو بکر و عمر کی سیرتوں کا حوالہ دیتے ہیں۔ اور اس طرح لوگوں کی نظر میں

امیر المؤمنین کی تھارت اور تذلیل ہوتی ہے اور وہ امیر المؤمنین کو دونوں خلفاء سے کمرتا پا کر ان کو نظر دوں سے گردادیتے ہیں۔ اور امیر المؤمنین سے بغاوت کا جذبہ ان کے دلوں میں پڑ رہا پاتا ہے۔ تم خدا تعالیٰ امیر المؤمنین پڑھنے تو میں ایسے دلوں میں لے لیں گے ایساں۔ اس پر باپ نے کہا، اے سہرے میئے، میر اخیاں ہے تجھے اللہ تعالیٰ نے ہاشمی القاب پیدا کیا ہے۔ اس سے معلوم ہے ہاشمی ہے کہ جاج کا باپ خلیفہ نے نزدیک مقرب و معزز تھا اور صاحب فراست تھا اسی لیے باپ نے اپنی فراست سے میئے لے خیالات کو پہلے ہی سے سمجھ لیا تھا جو بالآخر بعد کو پیش آئے۔

لوگوں نے تحریر کیا ہے کہ جاج کی پیدائش ۹۳ھ میں ہوئی۔ بعض لوگوں ۹۴ھ اور ۹۵ھ بھی لکھی ہے۔ یہ بڑا ہوا تو خاصاً فصح و بیغنا تھا اور حافظ قرآن بھی تھا۔ بعض اسلاف نے لکھا ہے کہ جاج روزانہ رات کو قرآن پڑھتا تھا۔ ابو عمر بن العلاء کہتے ہیں، میں نے جاج اور حسنؑ بھری سے زیادہ فصح کسی کو نہیں دیکھا، لیکن حسنؑ جاج سے بھی زیادہ فصح تھے۔

دارقطنی کا کہنا ہے کہ عقبہ بن عمرو کہتے تھے کہ میں نے لوگوں کو عقلیں ایک دوسرے سے ملتی جلتی پائی ہیں۔ مگر جاج اور ایاس بن معاویہ اس سے مستثنی ہیں، ان دونوں کو عقلی لحاظ سے سب لوگوں پر فوقیت ہے۔

پہلے گزر چکا ہے کہ جب عبد الملک بن زیر کو ۷۳ھ میں قتل کر دیا تو جاج کو اپنے بھائی عبداللہ کے پاس ملے بھیجا، اس نے وہاں پہنچ کر مکہ کا محاصرہ کیا اور حج کا بندوبست بھی کرایا لیکن خود اور اس کے ساتھی خانہ کعبہ کا طواف نہیں کر سکے۔ اور نہ ہی ابن زیر اور ان کے ساتھیوں کا طواف کا موقع ملا۔ بہر حال محاصرہ برقرار رہا اور بالآخر حالات پر قابو پانے میں اس کو کامیابی ہوئی اور بھادی ۷۴ھ میں اس کی تکمیل ہو گئی۔ اس کے بعد عبد الملک نے جاج کو مکہ مدینہ اور طائف اور نہیں کا نائب مقرر کیا اور اپنے بھائی بشری موت کے بعد جاج کو عراق پہنچ دیا، جہاں سے وہ کوفہ میں داخل ہوا۔ ان مقامات میں اس کا عمل خل میں سال تک مکمل طور پر قائم رہا۔ یہاں بیٹھ کر اس نے زبردست فتوحات کیں۔ اور اسلامی فتوحات کا دائرہ سندھ اور ہند کے دوسرے علاقوں تک پھیل گیا، چاروں طرف مسلم فوجوں کی تاخت جاری رہی، حتیٰ کہ چین تک بھی مسلمان یلغار کرتے ہوئے پہنچ گئے۔

جعفر مدینی بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ جاج بن یوسف سعید بن الحسیب کے پہلو میں نماز پڑھ رہا تھا، انہوں نے دیکھا کہ جاج امام سے قبل سجدہ میں چلا جاتا ہے اور امام سے قبل سراخا لیتا ہے۔ جب جاج نے سلام پھیرا تو سعید نے اس کی چادر کا کونہ پکڑ کر کہا کہ وہ اس سے کچھ بات کریں گے، اس پر جاج ان سے بھگڑا کرنے لگا، مگر سعید نے اس معاملہ کو اس وقت رفع کر دیا اور خاموش ہو گئے۔ مگر تھوڑی دیر بعد وہ جاج کے پاس آئے اور کہنے لگے، اے سارق و خائن! تو اس طرح نماز پڑھتا ہے، میں نے ارادہ کیا ہے، تیری اس جو تے سے خبرلوں گا اور تیرے منہ پر جوتا مارلوں گا، مگر جاج نے اس بات کا کوئی جواب نہیں دیا۔ لیکن جاج حج کے دنوں میں واپس آ کر واپس چلا گیا۔ اور پھر شام سے جاز کا نائب بن کروا پس آیا اور جب ابن الزیر کا قتل ہو گیا تو مدینہ کا نائب بھی بن گیا، اور مسجد بنبویؓ میں داخل ہوا۔ وہاں سعید بن الحسیب بھی بیٹھے ہوئے تھے، لوگوں نے دیکھا کہ وہ سعید کی طرف بڑھا، اور سعید کے لیے خطہ بھی محسوس کیا گیا، مگر جاج سعید کے قریب آ کر ان کے سامنے بیٹھ گیا، اور کہنے لگا، آپ صاحب الکھمات ہیں۔ اس پر سعید نے اپنے سینہ پر ہاتھ مار کر کہا، ہاں، جاج بولا، بھیت معلم و مودب کے اللہ آپ کو جزاۓ خیر دے، میں

نہ اس دن کے بعد سے کوئی نہیں پڑھی تھا، مگر آپ کی فہمیت کے مطابق جو اس دن آپ نے مجھ کی تھی، نہ، یاد رکھنی ہے اور پھر کچھ ابوجیا اور وہاں سے چل دیا۔

ابی عمر بن العاء بیان کرتے ہیں، جب حاج نے ابن الزیر یہ کو قتل کر دیا تو سارا ملک چیخ پاکار سے کوئی اٹھا تو حاج نے لوگوں کو سجد میں جمع کیا، اور پھر منبر پر چڑھ کر لوگوں کو مخاطب کیا۔ اور اللہ تعالیٰ کی حمد و شکرے بعد ہوا:

”اے اہل مکہ! مجھ تک یہ خبر پہنچی ہے کہ تمہارے بڑوں نے ابن الزیر کو قتل کر دیا ہے۔ تمہیں معلوم ہونا چاہیے کہ زیر اچھے لوگوں میں تھے، مگر انہوں نے خلافت حاصل کرنا چاہی اور اس کے لیے جھگڑا کیا اور ان لوگوں سے مقابلہ کیا جو اس کے اہل تھے، اور اس طرح طاعت اللہ سے نکل گئے اور حرم وحدو اللہ کو توڑا۔ اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کو اپنے ہاتھ سے پیدا کیا، ان میں روح پھوکی۔ اور ان کو فرشتوں سے سجدہ کرایا۔ اور ان کی عزت کرائی، اور ان کو جنت میں پھرایا۔ لیکن جب انہوں نے قصور کیا، اور ان سے خطسرزد ہوئی تو ان کو جنت سے نکال دیا، حالانکہ آدم اللہ کے لیے ابن الزیر سے زیادہ گرام و معزز تھے اور جنت باعتبار حرمت کعبہ سے زیادہ محترم ہے۔ تم اللہ کو یاد کرو، اللہ تم کو یاد کرے گا۔“

امام احمد نے ابی الصدیق الناجی کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ حاج اسماء بنت ابی بکرؓ کے پاس ان کے بیٹے عبد اللہ کے قتل کے بعد آیا، اور کہنے لگا، تمہارے بیٹے نے خانہ خدا میں الحاد و بے دینی کا عمل اختیار کیا تھا، اس لیے اللہ تعالیٰ نے اس کو عذاب ایم کا مزہ چکھا دیا ہے، انہوں نے کہا، تو جھوٹا ہے وہ تو والدین کا مطبع و فرمانبردار تھا، وہ روزہ دار اور قائم اللیل تھا۔ اللہ کی قسم ہمارے رسول اللہ ﷺ نے ہمیں خبر دی ہے کہ نبی شفیع میں دو کذاب و مسیر پیدا ہوں گے، جن میں دوسرا پہلے سے زیادہ خبیث و شریر ہو گا۔ کذاب تو ابن ابی عبید ہے یعنی مختار، لیکن مسیر تو ہے۔

نافع نے بیان کیا ہے کہ ابن عمرؓ نے ابن زیر اور حاج کو جب ایک شب منی میں لڑتے جھگڑتے دیکھا تو انہوں نے حاج کے ساتھ نماز پڑھنا چھوڑ دی اور رُوری ابن جابر کے حوالہ سے بیان کرتے ہیں کہ ابن عمر جب حاج کے پاس پہنچتے لیکن ان کو سلام نہیں کرتے تھے، اور حاج کے ساتھ نماز بھی نہیں پڑھتے تھے چنانچہ ابن الصلت بیان کرتے ہیں کہ ایک دن حاج نے منبر پر کھڑے ہو کر کہا، کہ ابن الزیر نے کتاب اللہ کو بدل ڈالا ہے۔ اس پر ابن عمرؓ نے کہا، اللہ ابن الزیر کو اس پر قادر کرے گا اور نہ ان کے ساتھ تجھ کو اور اگر میں چاہوں تو یہ بھی کہہ سکتا ہوں کہ تو جھوٹا ہے۔ چنانچہ حوش وغیرہ کی روایت ہے کہ ایک دن جب حاج نے خطبہ طویل کر دیا تو ابن عمرؓ نے کئی بار پاکار پاکار کہا، نماز، نماز، نماز، چنانچہ نماز کھڑی ہو گئی اور حاج نے نماز پڑھائی۔ اور جب ابن عمر وابس آئے تو حاج نے ان سے کہا، تم کو یہ کہنے پر کس چیز نے آمادہ کیا ہے، انہوں نے جواب دیا، تم وقت پر نماز پڑھانے کے لیے آتے ہو تو نماز ہر وقت پڑھا دو اور ادھر ادھر کی باتوں سے قوم کے وقت کو ضمایع اور ترقیت سے بچاؤ۔

اصحی کہتے ہیں میں نے اپنے بچا کو کہتے ہوئے سنا ہے کہ جب حاج ابن الزیر کے قتل سے فارغ ہو گیا۔ اور وہ مدینہ سے باہر اس کو ایک شیخ ملا۔ اس شیخ سے حاج نے مدینہ کا حال احوال دریافت کیا۔ شیخ نے کہا، بہت برا حال ہے رسول اللہ ﷺ کے حواری قتل کر دیئے گئے ہیں، حاج نے پوچھا، ان کو کس نے قتل کیا ہے؟ شیخ نے جواب دیا، ایک فاجر و فاسق اور عین حاج نے اللہ

اس تو بہلائ کرتے اور سب اعتماد کیتے۔ اس پر اپنے سمجھیں۔ یعنی کرجاچ غصہ ب آئندہ گیو، اب شیخ اگر تم ججاچ کو، کچھ تو اس و پیسوں سکتے ہو۔ شیخ نے کہا، مس نعمۃ اللہ اس کو بھی خیر و فلاح سے بعکسر رکھ لے کر۔ اس کے بعد جاچ نے اپنے منہ پر پڑ کی ہوئی نقاب بھادی۔ اس شیخ اب تم اسے خوب پہچان لو گے؛ ب تمہارا خون بھے گا، جب شیخ کو پہنچوں یقین ہو گیا تو اس نے کہا یہ تو بہت ہی تعجب خیز بات ہوئی ہے۔ اے جاچ! اگر تھے یہ معلوم ہوتا کہ میں کون ہوں تو یہ بات بھی نہ کہتا۔ میں جماں امین ابی داؤد ہوں اور دون میں پانچ مرتبہ مجھے مرگی کا دورہ پڑتا ہے۔ یعنی کرجاچ نے کہا، جا چلا جا یہاں سے اللہ تھجے بھی اس دورہ سے نجات نہ دے۔ خالد بن معاویہ نے عبد الملک سے کہا، کیا آپ مجھے اس سے نجات دلا سکتے ہیں۔ عبد الملک نے کہا، کس شخص سے اور کیا خوف ہے تھے، یزید بن عبد الملک نے جواب دیا، قسم ہے اللہ کی، اے امیر المؤمنین جب سے میں نے رملہ بنت زیر سے نکاح کیا ہے آل زیر کی طرف سے میرے دل میں جو غبار بھرا ہوا تھا وہ نکل گیا ہے۔

کہا جاتا ہے کہ وہ ایک روز سویا ہوا تھا کہ اس کو اٹھا کر بیدار کیا گیا اور اس نے جاچ کو لکھا کہ وہ رملہ کو طلاق دینے کا پختہ ارادہ کر چکا ہے۔ چنانچہ اس نے رملہ کو طلاق دے دی۔ سعید بن ابی عربہ کہتے ہیں کہ جاچ نے ایک بار حج کیا اور وہ مکہ اور مدینہ کے درمیان سے گزر رہا تھا، اس نے اپنے دربان سے کہا، دیکھو کسی مہمان کو بلا ذہب، میں اس کے ساتھ کھانا کھائیں گے۔ دربان باہر نکلا تو اس کو ایک اعرابی نظر آیا، اس کو بلا کر اپنے امیر جاچ کے پاس لے آیا۔ جب وہ شخص جاچ کے سامنے آیا تو جاچ نے اس کو مخاطب کر کے کہا، ہاتھ دھلو اور ہمارے ساتھ ناشستہ کرو۔ اس اعرابی نے کہا مجھے اس نے پہلے ہی دعوت دے رکھی ہے جو آپ سے بہتر ہے، جاچ نے کہا، وہ کون ہے، اس نے کہا اللہ جس سے مجھے روزہ رکھنے کی دعوت دی ہے۔ اور میں نے اس کی دعوت قبول کر لی ہے۔ جاچ نے کہا، اس سخت گرمی اور تپش میں روزہ؟ اور کہا، آج کھانا کھاؤ، کل روزہ رکھ لینا۔ اس نے جواب دیا، آپ کل کی مجھے ضمانت دے سکتے ہیں؟ جاچ نے کہا نہیں۔ اعرابی نے کہا، تو آپ مجھے آنے کے لیے اس کل کا کیوں سوال کرتے ہیں جس پر آج آپ کو قدرت نہیں۔ جاچ نے کہا، ہمارا کھانا عمدہ اور مزیدار ہے۔ اس نے جواب دیا مجھے لذت کی نہیں بلکہ عافیت کی ضرورت ہے۔

## فصل

۵۹۸ میں جاچ کے کوفہ میں داخل کی کیفیت اور وہاں پہنچ کر خطبہ دینے کا حال بیان کر لے چکے ہیں۔ اور یہ بھی بیان کر لے چکے ہیں کہ جاچ نے وہاں پہنچ کر لوگوں کو کس طرح دھمکایا اور ڈرایا۔ نیز یہ کہ وہاں پہنچ کر اس نے عمر بن ضابی کو قتل کر دیا تھا اور کمیل بن زیاد کو بھی بری طرح قتل کر دیا تھا۔ اور اس کے بعد ابن الاشعث کے ساتھ قتال خون ریزی کا حال بھی ہم نے گزشتہ سطور میں بیان کیا ہے اور یہ بھی لکھا ہے کہ کس طرح جاچ نے ابن الاشعث سے نمٹنے کے بعد اس کے ساتھی امراء زہد و عباد اور قراء کو بے دردی سے قتل کرایا اور سعید بن جیر جیسے فتنیہ و عالم اور عبدالعزیز بزرگ کو اپنے انتقام کا نشانہ بنایا۔

ابن عاصم کہتے ہیں جاچ نے دیر جماجم کے بعد اہل عراق کو مخاطب کر کے کہا:

اے اہل عراق! خوبیں تمہارے گھوٹے پورے اور رنگ بیٹھوں، میں گھس گیا ہے اور اس نے تمہارے اعضا، وجہ اور جسم پر قبضہ آ لیا ہے، جس کے باعث تمہارے ہونے کیمکتی کی ساری صلاحیتیں ملب ہو گئی ہیں اس نے تمہارے دل و دماغ میں اپنی ذرا بیت پھیا اوری ہے جس کی وجہ سے تمہارے والوں میں انفاق و شفاق پیدا ہو گیا ہے اور تم ایک دوسرے کے خلاف ہو گئے ہو اور تم صراحت مستقیم سے ہٹ کر نیز ہے راستے پر جا رہے ہو۔ نہ کسی کی شیخیت سے ٹھیکیں کوئی فائدہ پہنچا ہے اور نہ کسی کا مشورہ تمہیں فائدہ پہنچا سکتا ہے۔ کیا تم..... اہواز میں میرے ساتھی اور ہمنوان تھے۔ لیکن پھر تم نے پہلو بدے اور غداری و بے وقاری کی طرف مائل ہو گئے اور اسلام سے ہٹ کر کفر پر مجتمع ہو گئے اور تمہیں یہ خیال پیدا ہونے لگا کہ اللہ تعالیٰ اپنے دین کو رسوا اور خوار کر دے گا اور خلافت کو ذلیل کر دے گا، حالانکہ خدا کی قسم میں تمہارے قریب ہی موجود ہوں۔ لیکن تمہاری حالت یہ ہے کہ تم پوروں کی طرح حکمکتے جا رہے ہو اور جھوٹی پناہ کے لیے ادھر ادھر بھاگ رہے ہو اور پناہ کی تلاش میں سرگردان ہو۔ لیکن تمہاری ان حرکتوں سے تمہیں ذلیل و رسوا کر دیا ہے، تم فتنہ و فساد کی نذر ہو گئے ہو تمہارے تفرقہ اور انفصال نے تمہاری ہوا اکھڑا دی ہے اور تم دینا کی نظر میں منتشر اور ذلیل و خوار ہو گئے ہو۔ اللہ نے بھی تمہاری مدد سے ہاتھ کھینچ لیا ہے اور تم کو بے یار و مدد گار چھوڑ دیا ہے اور تم سے بری الذمہ ہو گیا ہے۔ آج تمہارا حال یہ ہو گیا ہے کہ بڑوں کو اپنے چھوٹوں کی اور چھوٹوں کو اپنے بڑوں کی خبر نہیں ہے سب ایک دوسرے کے حال سے بے خبر اور بے زار ہو گئے ہیں۔ تم کو دیر جام جس سے سبق لینا چاہیے۔ جہاں ایسی زبردست خوشی ریزی ہوئی ہے جس نے دوست کو دوست سے اور بھائی کو بھائی سے جدا کر دیا ہے اور تلواروں کی جھنکار اور تیر و لفڑ کی بارش سے لوگ خدا کی پناہ مانگتے تھے۔ اے اہل عراق اور اے اہل ندر اور بے وفا لوگو! اگر میں تمہیں سرحدوں پر بھیجا ہوں تو تم بے وقاری اور غداری کرتے ہو۔ اگر تم کو کسی چیز کا امین بناتا ہوں تو اس میں خیانت کرتے ہو۔ اور اگر تم مامون و مصون ہوتے ہو تو بھی مضطرب و بے قرار رہتے ہو۔ اور جب تم کو خوف لاحق ہوتا ہے تو چھپ کر اونٹ کی طرح پیر بچا کر بیٹھ جاتے ہو۔ تم اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو یاد نہیں کرتے ہو اور خدا کے احسانات کا شکر ادا نہیں کرتے ہو۔ تم بعدہ کرتے ہو تو شرم نہیں کرتے ہو۔ کسی گمراہ کو تم راہ پر نہیں لاسکتے۔ نہ کوئی گنہگار تمہاری بدولت گناہوں سے نفع سکتا ہے تم کسی ظالم کے خلاف کسی فریادی کی مدد نہیں کر سکتے۔ نہ کوئی محروم آدمی تمہاری بدولت اپنے مقصد میں کامیابی حاصل کر سکتا ہے بلکہ اس کے بر عکس مظلوم کے خلاف ظالم کی حمایت کے لیے آمادہ رہتے ہو اور غاصب کی پکار پر بلیک کہتے ہو۔ اور اشرار اور باش قسم کے لوگوں کی مدد کے لیے بڑی سرعت سے بڑھ کر جاتے ہو، خواہ اس کے لیے تمہیں پیدل جانا پڑے خواہ سواری پر۔

اے اہل عراق! کوئی بھی شور یہہ سر تمہیں پکارے گا تو تم اس کی آواز پر بلیک کہو گے اور کوئی بھی ہنگامہ کرنے والا اور راہ حق سے ہٹانے والا تمہیں آواز دے گا تو تم اس کی آواز پر بلیک کہو گے اور ایسے لوگوں کو نہ صرف خوش آمدید کہو گے بلکہ ان کی ایجاد اور بیروڈی کے لیے بھی دل و جان سے تیار ہو گے۔ اے اہل عراق! کیا میں نے تمہیں بار بار لصیحت نہیں کی ہے اور کیا تم نے تمام و اتفاقات کا اپنی آنکھوں سے مشاہدہ نہیں کر لیا؟ اور کیا تم کو اللہ نے تمہارے اس رویہ کا مزہ نہیں

پھر یا کہ تم پار ہو دے نہیں کے جو کہ تم تھے رست کی طرف سے خوف اٹھا دتے ہیں ۴۰ ہم اتنا نہیں کہ گئے مل گئے مجھے  
تمہاری آنکھیں نہیں کھلتی ہیں۔ ۴۱

اس کے بعد ججاج اہل شام کی طرف متوجہ ہوا اور ان سے مخاطب ہوا کہ کہنے اکا ۴۲ اے اہل شام میں تمہارے لیے شہزادہ تھے  
انداز کی طرح ہوں، جو اپنے ماتھوں کی طرف سے پوری طرح ہر قسم کا دفاع کرتا ہے اور اپنے بچوں کی بر طرف حفاظت کرتا ہے۔  
اور ان کو ہر طرح کی تکالیف اور خطرات سے بچا کر آرام و آسائش پہنچانے کی کوشش کرتا ہے۔ اے اہل شام! تم مملکت کی ڈھال  
اور ڈھارس ہو، تم زم و گرم ہو، اور نرم خوار شریر تقویٰ بھی ہو، تم اولیاء اور انصار ہو، تم مددگار و حمایتی ہو، تمہاری بدولت ہی دفاع اور  
حفاظت کا بھرم قائم ہے۔ اور تم ہی دشمنوں کی فوجوں کو شکست و ہزیت پر مجبور کرتے ہو اور وہ میدان جنگ سے فرار ہونے یا تم سے  
پناہ مانگنے میں مجبور ہو جاتے ہیں۔ قریش کا ایک شیخ جس کی کی کنیت ابو بکر رضی اللہ عنہی تھی، کہتا ہے کہ ججاج اکثر اپنے خطبہ میں ذکر کیا کرتا تھا  
کہ اللہ تعالیٰ نے آدم کو اور اس کی ذریت کو مٹی سے پیدا کیا، اور ان کو زمین کی پشت پر چلا یا۔ چنانچہ آدم ﷺ کی اولاد نے زمین  
کے پھل اور مشروبات سے فیض اٹھایا، اور خوب سیر ہو کر کھایا پیا۔ اور اس کے بعد انہوں نے جنگ و جدال اور قتل و خون ریزی کے  
ذریعہ پورے خطہ ارض کو خراب کر دیا، لیکن ایک وقت آیا کہ زمانہ بدلا اور اللہ کے قانون فطرت کے مطابق حکومت و اقتدار ایک  
قوم سے چھپن کر دوسرا قوم کو ملا اور جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اس تختہ زمین پر پھلی قوم کا گوشت پوست اگلی قوم کے ہاتھوں کھایا گیا اور ان  
کو اس طرح انہوں نے بھی تباہ و بر باد کر دیا جس طرح انہوں نے ان کو کیا تھا۔

متعدد آدمیوں نے لکھا ہے کہ ججاج نے ایک مرتبہ اپنے خطبہ کے دوران کہا کہ ایک شخص یہاں ایسا بھی ہے جس پر تم کو اعتماد  
ہے۔ اس شخص نے اپنے آپ کو اہل بھی ثابت کیا ہے، اس نے نفس کی باگ دوڑا پنے ہاتھ میں لے رکھی ہے اور اس کو اس نے  
اطاعت الہی کی طرف موڑ دیا ہے اور معاصی سے اور خدا کی نافرمانی سے اس کو بچائے رکھا ہے۔ اللہ اپنارحم کرے اس شخص پر، اس  
نے اپنے نفس کو زیر کر لیا ہے۔ ایسا شخص جو اپنے ہی نفس کو تم رکھتا ہے اور ایسا شخص جو دوسروں کا محاسبہ کرنے سے قبل اپنا محاسبہ کرتا  
ہے، جو اپنے اعمال و میزان پر نظر رکھتا ہے، جو اپنے ہر عمل اور حرکت کو توتیر ہتا ہے اور غور کرتا رہتا ہے کہ اس کا کون سا عمل ایسا ہے جو  
اسے اپنے نامہ اعمال میں نظر آجائے گا۔ اور اس کو میزان عدل میں ملتا ہو اخود اپنی آنکھوں سے دیکھیے گا۔ نیز اس کا قلب ایسا ہے جو  
اس کو خضوع و خشوع کی طرف ہمیشہ مائل رکھتا ہے۔ ابھی اس شخص کی متعدد صفات کا ذکر ججاج کرہی رہا تھا کہ مالک بن دینار نے  
زار و قطار و ناشروع کر دیا۔

مدائی نے شعیٰ کے حوالہ سے لکھا ہے کہ میں نے ججاج کو جس انداز پر گفتگو کرتے دیکھا کہ اس سے پہلے کسی کو ایسی گفتگو  
کرتے نہیں دیکھا ہے۔ خطبہ میں اما بعد کے بعد ایک مرتبہ اس نے کہا اللہ تعالیٰ نے دنیا پر فنا کا حکم لکھ دیا ہے۔ اور آخرت کے لیے  
بقا لکھ دی ہے اس کے لیے فنا نہیں اور جس کے لیے اس نے فنا لکھ دی ہے وہ بقا نہیں پاسکتا۔ اس لیے اے لوگو! تمہیں یہ موجود دنیا  
اس دنیا کی طرف سے دھوکہ میں نہ ڈال دے جو تمہاری نظروں سے ابھی اوچھا ہے۔ اور تمہیں آج کی لمبی چوڑی آرزوئیں  
آخرت سے غافل نہ کر دیں۔

## ۹۵۔ ہے کے حالات و واقعات کے بیان میں

ہدایت نے ابی عبداللہ الثقہ سے انہوں نے اپنے بچپا سے حسن بھری کو حاج کے متعلق یہ لکھتے ہوئے سنائے کہ اگر کسی شخص کی عمر کا ایک لمحہ بھی ایسے کام میں نہ رہا تو اس کے کرنے کا نہیں تھا، اس پر قیامت نکل سوائے حسرت و انسوس کے کیا نیا جاستا ہے۔ ابین عترت نہ ہے ایک روز حاج نے کہا، ہم نے بہرخض کے ساتھ اس کی حیثیت کے مطابق سلوک کیا ہے۔ یہ سن اڑائیک شخص کی کہراہو گیا، مجھے بھی کچھ انعام مانا جائیے میں نے ہی حسین کو قتل کیا ہے۔ حاج نے پوچھا وہ یہ سے؟ اس نے کہا، پہلے میں ان کو تیریوں سے زخمی کیا۔ اور پھر تلوار سے ان کے ٹکلوے کر دیے۔ اور میرے ساتھ اس میں کوئی شریک نہیں تھا۔ یہ کام میں نے اکیلے ہی انجام دیا ہے۔ اس پر حاج نے اس سے کہا، جاتا اور وہ ایک جگہ جمع نہیں ہوں گے اور اس کو کچھ نہیں دیا۔

الہیم بن عدی نے کہا ہے، ایک شخص حاجج کے پاس آیا کہ میرے بھائی نے ابن الاشعث کے ساتھ خروج کیا تھا، لیکن میرا نام بھی فہرست میں درج نہیں ہے، مجھے بخشنش سے بھی منع کر دیا گیا ہے اور میرا گزر بھی منہدم کر دیا ہے، آخر ایسا کیوں ہے؟ اس پر حاجج نے جواب دیا۔ کیا تو نے یہ شعر نہیں سنائے:

ولـ بـ مـاـخـوـذـيـنـبـ قـرـيـهـ وـنـجـاـ الـمـغـارـفـ صـاحـبـ الـذـنـبـ

وسرے بارے میں بڑا بڑا سچا ہے اس کا نام اپنے ساتھی کے جرم میں آدمی مانع ہو جاتا ہے اور اصل مجرم و گھبگار بچ جاتا ہے۔

یہ سن کر اس آدمی نے جو اب اجاج سے کہا، اے امیر اللہ تو کچھ اور کہتا ہے، اور اللہ تعالیٰ کا قول سب سے سچا ہے۔ جاج نے

بوجھا، اللہ نے کیا کہا ہے؟ اس نے قرآن پاک کی سورہ یوسف کی وہ آیت پڑھی، جس کا مفہوم یہ ہے:

"اے عزیز مصر، ہمارا یہ بوڑھا ہے تو ہم سے کسی ایک کو اس کی جگہ روک لے ہم تجھے بڑا نیکو کارکھتے ہیں۔"

اس پر یوسف علیہ السلام نے جواب دیا تھا:

"خدا کی بیانات اگر اہم اس کی جگہ کسی اور بے گناہ کو پکڑیں گے تو ہم خالہ مٹھریں گے۔"

اس پرچاہج نے غلام کو حکم دیا کہ اس شخص کا نام فہرست میں درج کیا جائے اور اس کا گھر دوبارہ تعمیر کیا جائے اور اس کو

انعام دینے کا بھی حکم دیا اور منادی کے ذریعہ اعلان کرایا کہ شاعر جھوٹ بولتا ہے۔ قرآن پاک میں جو کچھ ہے وہی تجھے ہے:

لہشیم بن عبدی ابن عباس کا قول نقل کرتے ہیں، کہ عبدالمک نے حاجج کو لکھا کہ میرے پاس اسلم بن عبدالمک کا مکتوب حاجج کو ملا تو اس نے حکم دیا کہ اسلم بن عبدالجبری کو حاضر کیا جائے۔ جب اس کو حاضر کیا گیا تو اس نے حاجج سے کہا اے امیر تو یہاں خود موجود ہے اور عبدالمک یہاں موجود نہیں ہے۔ اور

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

"اے ایمان والو اگر کوئی فاسق تمہارے پاس کوئی خبر لائے تو اس کی اچھی طرح جانچ پڑتاں کر لیا کرو ایسا نہ ہو کہ تم

نادانی میں کسی قوم رہا چڑھا اور پھر اینے کئے پر پچھتا وہ۔

اس کی بھوپلی ہے اور میں اس کی بھوپلی ریٹریٹ اس کی بھوپلی صورت میں اس کی بیٹھی ہوں۔ اس کے مذاہد اس کے پڑھنے کی  
لڑکی آئی جس کی نہ دل سال سے کم ہوگی۔ اس سے حاجج نے پوچھا تھا کہ ان ہے؟ لیکن نے جواب دیا میں اس کی بیٹھی ہوں۔ اور  
کہا اللہ امیر و نشان دے۔ حاجج سے اس نے گھنٹے کے مل بیٹھنے کی درخواست کی اور بیٹھنے کے بعد اس نے ان اشوار میں اپنی اور  
اپنے نامد ان کی آپ بیٹھنے کی۔

**أَحْجَاجٌ لَمْ تُشَهِّدْ مَقَامَ بَنَاتِهِ وَعَاتِهِ يَنْدِبِنَهُ اللَّيْلُ اجْمَعًا**

‘اے حاج تو اس آدمی کی میثیوں پھوٹھیوں کے صحیح مقام کو نہیں سمجھ سکا جورات کو اکٹھے نوچ کرتی ہیں،’

أحجاج كم قتلت به ان قتلهه  
ثماناء وعشراً وأثنين وواحداً

‘اے حاج تو ان میں کتنوں کو مارے گا جو دس سال سے لے کر چوپیں سال کی ہیں،’

أحجاج من هذا يقوم مقامه علينا فمهفلا ان تز دنا تضعها

‘اے حاج اس آدمی پر حم کر، اس کے سوا ہماری خبر گیری کون کرے گا اور اگر ہمیں ذلیل ہی کرنا چاہتا ہے،’

حجاج اما ان تحود بنعة علينا واما ان تقلنا معاً

‘تو اس کی دو صورتیں ہیں یا ممبر بانی کر کے اپنی سخاوت دکھایا پھر تم سب کو اکٹھے ہی مارڈال،’

کہا جاتا ہے کہ یہ سن کر جاج روپڑا اور کہا، قسم ہے خدا کی میں تم پر نہ کوئی بختنی کروں گا اور نہ تم کوڈ لیل کروں گا۔ اور پھر اس نے عبد الملک کو وہ سب کچھ لکھ کر بھیج دیا جو اس آدمی نے اس کو بتایا تھا۔ اور جو کچھ اس کی دس سالہ بیٹی نے اپنی کہانی سنائی تھی۔ عبد الملک نے جاج کو لکھا کہ اس شخص کو رہا کر دیا جائے اور اس کے ساتھ اچھا سلوک کیا جائے اور اس کی معصوم لڑکی کے ساتھ احسان کیا جائے اور اس کی دیکھ بھال کی جائے۔

کہتے ہیں، حاج نے ایک دن خطبہ دیا، جس میں اس نے کہا، اللہ کی حرام کی ہوئی چیزوں پر صبر کرنا عذابِ دوزخ پر صبر کرنے سے بہتر اور آسان ہے۔ یہ سن کر ایک شخص اس کے رو بروکھڑا ہوا اور کہنے لگا۔ اے حاج افسوس ہے تجھ پر، کیا مضطرب ہے تیراچھراہ اور لکنا بے شرم ہے تو۔ کرڈال جو کچھ تجھے کرنا ہے، باقیں تو خوب بناتا ہے اور جو چاہتا ہے کر گزرتا ہے، تو خبیث، تیرا کلام گمراہ کن، حاج نے یہ سن کر اپنے بادی کا رڑ سے کہا، پکڑ لو اس شخص کو۔ اور جب اپنے خطبہ سے فارغ ہوا تو اس نے پوچھا، تجھے ایسی بات کہنے کی جرأت کیسے ہوئی؟ اس آدمی نے جواب دیا، افسوس ہے تجھ پر، حاج تو بھی تو اللہ کے مقابلہ میں بہت جری ہے۔ میں تو صرف تیرے ہی مقابلہ میں جرأت دکھارا ہوں، تو کون ہے؟ میں یہ جان کر جری بنتا ہوں کہ تو اللہ رب العالمین کے مقابلہ میں جرأت و بے باکی کا مظاہر کر رہا ہے۔ اس آدمی کا جواب سن کر حاج نے اس کو چھوڑ دیا اور کیچھ نہ کہا۔

مدائني کہتا ہے کہ حاج، ابن الاشعث کے قیدیوں کے پاس آیا اور ان دونوں کے قتل کا حکم دیا۔ ان میں سے ایک نے کہا، حاج! میرا تیرے اور ایک احسان ہے۔ حاج نے پوچھا، وہ کیا؟ اس نے کہا ایک روز ابن الاشعث نے تیری ماں کے بارے میں کچھ کہا۔ تو میں نے اس کی تردید کی تھی، حاج نے کہا، اس کا کوئی گواہ؟ اس شخص نے کہا، یہ میرا ساتھی اس کا گواہ ہے۔ جب حاج نے

اُس سے اسی امر کی تقدیر تپا ہی تو اس شخص نے اس شخص نے اس کی تقدیر لیت کی۔ حاجج نے اس سے پوچھا، تم نے اس بارہ میں، ”مُل کیوں نہیں اختیار کیا جو تمہارے ساتھی نے کیا تھا۔ اس نے بواب دیا، اس کی وجہہ تمہارے لیے میرا بعض تھا۔ حاجج نے سُم ریا، اس کو اس کی سخائی اور صاف گوئی پر چھوڑ دیا جائے اور اس کو اس کے عکل کی بنایا۔ اب ان الداعربی گفت تیز ایک دفعہ اس کو معلوم ہوا، اُن بنی شفیق کا ایک شخص جس کو جد اہن ماں کے کہتے ہیں، یہاں تک سر زمین کا بہرا بے باک اور بہادر اور مُثُر انسان ہے۔ حاجج نے اپنے نائب کو لکھا کہ ایسے آدمی کو اب تک کیوں گرفت میں نہیں لیا گیا ہے اور اس کو کیوں آزاد چھوڑ رکھا ہے۔ حاجج کا نائب اس شخص کی تلاش میں سرگردان رہنے لگا، حتیٰ کہ اس نے اس کو کپڑا کر جاج کے پاس پہنچ دیا۔ جب وہ حاجج کے پاس پہنچ گیا، تو حاجج نے اس سے پوچھا، تم یہ سب کچھ کیوں کرتے ہو کہ ہم تمہیں پکڑنے کے پر مجبور ہوئے ہیں، اس نے جواب دیا، بادشاہ کے ظلم اور زمانہ کے کتوں کی حرکتوں کے باعث میں اس پر مجبور ہوا ہوں۔ حاجج نے اس سے کہا، میں تمہیں ایک بھوکے شیر کے پتھرے میں ڈال دوں گا۔ تو تم سے ہمیں نجات مل جائے گی، اور اگر تم نے شیر کو قتل کر دیا تو تمہیں چھوڑ دیں گے۔ اس کے بعد اس نے اسے ایک قید خانہ میں گردن میں اس کا ہاتھ باندھ کر قید کر دیا۔ اور حاجج نے اپنے نائب بکسر کو لکھا، کہ ایک خونخوار شیر کو بھیجنے کا بندوبست کیا جائے۔ اس دوران، بحدرنے اپنی محبوب بیوی سیمی ام عمر کو قید خانہ کی تہائی میں یاد کر کے چند اشعار لکھے، جن میں وہ فراق و بھر سے بھر پور جیل کی زندگی کے نثارات ذیل کے اشعار میں بیان کرتا ہے:

البس الليل يجمع ام عمرو      وايانا فذا الک بن اتراني

”کیارات ام عمر کو اور مجھے اکٹھا نہیں کر دے گی تو مجھ سے قریب ہو جائے“

بلی وتر میں الہلال کما نراہ      ویعلوها النہار اذا علانی

”ہاں کیوں نہیں اور تو بھی چاند کو ویسے ہی دیکھتی ہے جیسے میں دن میری محبوب پر بھی ویسا ہی لکھتا ہے جیسا مجھ پر“

اذا جاوزت انخلان نجد      واودیة الیمامۃ فالغیانی

”تم دنوں جب نجد کے نخلستان سے اور یمامہ کی واڈیوں سے گزر تو میری رواد غم سناد دینا“

وقولاً جحدر امسی رهينا      يحاذر وقع مصقول یمانی

”اور میری محبوب سے کہا، جد ر قید ہو گیا ہے اور اب یمن کی چمکتی ہوئی تلوار کے وار سے نپنچے کی کوشش میں ہے“

جب شیر حاجج کے پاس پہنچ گیا تو اس نے حکم دیا کہ اس کو تین دن بھوکا رکھا جائے۔ اور پھر ماں یبر کے باغ میں چھوڑ دیا جائے۔ اور اس کے بعد اس نے جحد ر کو جیل سے نکالنے اور ایسی حالت میں لانے کا حکم دیا کہ اس کا داہنا ہاتھ گردن سے بندھا ہوا ہو۔ اور اس کے بعد اس نے حکم دیا کہ تلوار جحد ر کے باکیں ہاتھ میں دے کر اس کو شیر کے سامنے چھوڑ دیا جائے۔ اس منظور کو دیکھنے کے لیے حاجج اپنے درباریوں کے ساتھ سامنے آ کر بیٹھ گیا۔ بحد ر شیر کے سامنے آیا تو مندرجہ ذیل شعر اس کی زبان پر تھا:

لیث ولیث فی مجال ضنك      کلاماً ذوانف ومحک

”دو شیر ایک دوسرے کے بال مقابل تنگ میدان میں ہیں دنوں ہی عزت اور مقابلہ پر ذہن جانے والے ہیں“

چنانچہ جب شیر نے جلد رکو، کھا تو ہے زمین، سچنگھا اُامورتی، کی طرف اپکا اور جب ایک نیزہ کے برادر نے صدرہ گیا تو شیر نے جلد پر جست لگائی اور اس پر حملہ آؤ۔ جلد نے اس کا مقابلہ تکوار کے زبردست وارست کیا۔ اس کا یہ حملہ اس قدر کاری تھا کہ تواری دھار میں دندانے پڑ گئے۔ اور شیر زخموں لی تاب نہ لائز میں پر ڈھر ہو گیا۔ ایسا معلوم ہوتا تھا کہ ہذا سا خیر بے جسے ہوانے گرا کر زمین پر اس کا ذمہ تیرنگا دیا ہے۔ جلد بھی شیر کے وارسے نہ حال ہو کر زمین پر گر گیا۔ حاجج نے اس واقعہ کو بیحد اہم سمجھا اور اس کے ساتھیوں اور تماشیوں نے بھی اس واقعہ کی عظمت سے انکار نہیں کیا اور حاجج اس شخص کی بہادری سے اتنا متاثر ہوا کہ اس نے اس شخص کو اختیار دے دیا کہ چاہے تو وہ اپنے ملک کو واپس چلا جائے اور چاہے تو اس کے پاس مقیم رہے۔ جلد نے حاجج کے پاس ہی رہنا منظور کر لیا۔ چنانچہ حاجج نے اس کو بہت کچھ انعام و اکرام بھی دیا۔

ایک دن حاجج نے امام حسینؑ کو رسول اللہ ﷺ کی ذریت تسلیم کرنے سے انکار کر دیا۔ میکی بن یعمر نے کہا حاجج تو جھوٹا ہے وہ رسول اللہ کی ذریت ہیں۔ حاجج نے کہایا تو اس کا ثبوت دو، ورنہ تمہاری گرد اڑاڑادوں گا۔ میکی بن عمرو نے قرآنی آیت:

﴿وَمِنْ ذُرَيْتِهِ دَاؤْدَ وَسُلَيْمَانَ﴾

آخری قول:

﴿وَذَكَرِيَا وَيَحْيَى وَعِيسَى﴾

تک پڑھی۔ پس جس طرح علیؑ ابراہیم کی ذریت تھے، حالانکہ وہ اپنی ماں مریم کی طرف منسوب تھے، اسی طرح حسین بھی ابن بنت رسول اللہ ﷺ ہیں۔ اس پر حاجج نے کہا، تم کچھ کہتے ہو اور ان کو خراسان کی طرف بھیج دیا۔ حاجج باوجود فتح و بلیغ ہونے کے قرآن پاک پڑھنے میں غلطیاں کرتا تھا۔ میکی بن یعمر نے اس کو بہت محسوس کیا۔ اس کی غلطیوں کی محلہ دیگر مثالوں کے ایک یہ تھی کہ وہ ان مکسورہ کو ان مفتوحہ پڑھتا تھا، اسی طرح اس کے بر عکس بھی پڑھتا تھا، مثلاً:

﴿قُلْ إِنَّ كَانَ أَنَاُكُمْ وَأَنْتُمْ أُكُمْ﴾

الی قوله احب اليکم میں احب اليکم پیش کے ساتھ پڑھتا تھا۔

اصمعی وغیرہ نے لکھا ہے کہ عبد الملک نے حاجج سے اس الیوم اور غدیر کے متعلق دریافت کیا تو حاجج نے اس کا جواب دیا۔ ”امس اجل ہے، الیوم عمل ہے اور غدائل ہے۔“

معمر بن الحشی نے کہا ہے۔ جب حاجج نے ابن الاشعث کو قتل کیا تو اہل عراق نے اس کی بہت تعریف و توصیف کی۔ اس پر اس نے لوگوں کو دل کھول کر انعامات دینا شروع کیے، تو عبد الملک نے حاجج کو لکھا، تم ایک دن اتنا خرچ کر دلتے ہو جتنا امیر المؤمنین ایک ہفتہ میں خرچ کرتے ہیں، اور جتنا وہ ایک مہینہ میں خرچ کرتے ہیں، تم ایک ہفتہ میں خرچ کرتے ہو۔ اور پھر یہ اشعار لکھے:

عليک بستقوعی الله في الامر كله وكن يا عبید الله فخشى وتصرع

”تجھ پر تمام امور میں تقویٰ الہی ضروری ہے اور اے اللہ کے حقیر بندے خدا سے ڈرتارہ“

و وفر خراج المسلمين فیاهم

”سلمانوں نے خراج اور مالِ ثیمت میں اضافہ کر، نور اس کا تعاون و خاصل بن

اُن کے جواب میں تجارت نے یہ اشعار پڑھے۔

ل عمری لقد جاء الرسول بكتبکم فراطیس تسلما ثم تطوى فتطبع

”میرے پاس آپ کا حکم نامہ آیا جو بہت سے صفات پر مشتمل ہے“

کتاب اتسانی فیه لین و غلظة و ذكرت والذى لذالب تنفع

”آپ کا خط آیا اس میں زرم گرم بھی باقی تھیں اور آپ نے نصیحتیں لکھی ہیں جو قلمبند کو فائدہ دیتی ہیں“

اس کے جواب میں عبد الملک نے حاجج کو لکھا، جو مناسب بحبوہ اس پر عمل کرتے رہو۔ ایک روز ایک چور حاجج کے پاس لاایا گیا۔ اس سے حاجج نے کہا، تو مالدار تھا پھر تو نے چوری کیوں کی؟ اس کی سزا میں تیرا ہاتھ کا نا جائے گا۔ اس آدمی نے جواب دیا، بے شک جب آدمی کا ہاتھ نگ ہو تو نفس کی بختی کیسے برداشت ہو۔ اس پر حاجج نے کہا، تو حج تو کہتا ہے، لیکن اگر جس معدالت سے شرعی حد ساقط ہو سکتی تو تو اس کا مستحق ہو سکتا تھا، مگر یہ عذر تیرا قابل قبول نہیں ہے، اور غلام سے کہا تو از چلا، اور جلا و کا انتظام کیا جائے۔ جلا دا آیا اور اس نے اس کا ہاتھ کاٹ دیا۔

کچھ قراءہ بیان کرتے ہیں کہ ایک دن حاجج ولید بن عبد الملک کے ساتھ کھانا کھار ہاتھا۔ جب کھانا کھایا گیا تو ولید نے حاجج کو نبیز ① پینے کی دعوت دی جا ج نے کہا، اے امیر المؤمنین کیا آپ نے اس کو حلال کر رکھا ہے۔ میں نے تو اس کو اہل عراق اور اپنے گھروں کے لیے منوع قرار دے دیا ہے۔

عمر بن شہبہ نے اپنے شیوخ سے نقل کیا ہے کہ عبد الملک نے حاجج کو لکھا، اور اسے بے جامال اڑانے اور خون ناحق بہانے پر کوتیبیہ کی۔ اور لکھا کہ جہاں تک مال کا تعلق ہے، تو وہ اللہ کا ہم تو صرف اس کے خزانچی ہیں۔ حاجج کو جب یہ خط ملا، تو اس نے امیر المؤمنین کو جواب دیا:

”مجھے آپ کا خط ملا، جس میں بے جامال صرف کرنے کی نہیں بیان کی گئی ہے اور ناحق خوزیری کے بارہ میں بھی تنبیہ کی گئی ہے۔ خدا کی قسم نہ میں نے اہل معصیت کی عقوبت میں حد سے تجاوز کیا ہے اور نہ اہل طاعت کی خدمت سے گریز کیا ہے۔ اور اگر یہ اسراف ہے تو امیر المؤمنین اس کے لیے مجھ پر حد جاری کر سکتے ہیں۔“

### حجاج کے جرأۃ مندانہ اقدامات اور گستاخانہ کلمات

عاصم کہتے ہیں میں نے حاجج کو منبر پر کہتے ہوئے سنائے۔ اے لوگو! اللہ سے ذرا و اور حتی الوضع اس کی خشیت رکھو۔ اور میری بات غور اور توجہ سے سنو اس میں میں امیر المؤمنین کی تعریف و توصیف نہیں کر رہا ہوں، قسم ہے اللہ کی، اگر میں لوگوں کو حکم دوں کہ

① اس زمان میں میں نبیز خالص شراب کھا جاتا تھا لیکن بعد کے زمان میں نبیز بھروس یا متفق کے اور پرانی ڈال کر کھد دینے کے بعد اس کو فشردہ کو کہتے تھے خواہ اس میں سکر پیدا ہو یا نہ ہو۔

مسجد کے اس دروازہ سے نکل جائیں تو وہ دوسرے دروازہ سے نکلیں گے، ایسی صورت میں میرے لیے ان کا خون اور مال حلال ہو جائے گا۔ اور اگر میں ربیعہ کو منصر میں پکڑ سکوں تو یہ میرے لیے جائز ہو گا۔ اور میرے لیے عبد بن میل کے لیے مغدرت خواہی کا کوئی جواز نہ ہو۔ بہب کہہ دی گہن کہتا ہے کہ ان کا قرآن قسم ہے اللہ کی نعمت، اب میں فاش غلطیاں کر رہا ہے جو اللہ کے نبی پر اترے ہوئے قرآن میں نہیں ہیں۔ قسم ہے اللہ کی نعمت، میں اچھے طرح سبق پڑھادوں گا۔ امتش اور ابی الحجہ دونوں کا بیان ہے کہ خدا برآ کرے حاجج کا، اس نے بے شک بھی کہا تھا جو اوپر گزر رہے۔ اور اس نے یہ بھی کہا تھا کہ کوئی اس امجد کی قرأت پر قرآن پڑھے گا، اس کی گردان اڑادوں گا۔ وہ ابن مسعودؓ کی قرأت قرآن پر عیوب نکالتا تھا، کیونکہ ان کی قرأت اس کے نزدیک اس مصحف کے خلاف تھی، جو حضرت عثمانؓ نے جمع کیا تھا۔ حالانکہ یہ بات بالکل عیاں ہے کہ حضرت ابن مسعودؓ حضرت عثمانؓ کے قول کے موافق ہو گئے تھے۔ واللہ اعلم۔

مسلم بن ابراہیم بن بیان کرتے ہیں کہ صلت بن دینار نے حاجج کو شہر واسطہ میں منبر پر یہ کہتے ہوئے سنائے کہ عبد اللہ بن مسعود منافقین کے سردار ہیں۔ اور اگر میں ان کو پکڑ لوں گا تو زمین ان کے خون سے بھردوں گا۔ انہوں نے کہا کہ میں نے حاجج کو واسطہ میں منبر پر یہ آیت پڑھتے ہوئے سنی ہے:

﴿رَبْ هَبْ لِيْ مُلْكًا لَا يَبْغِي لَا حِدْ مِنْ بَعْدِيْ﴾۔

”اے خدا مجھے ایسی سلطنت عطا کر کہ میرے بعد کسی کو سرفراز نہ ہو۔“

اور یہ کہتے کے بعد اس نے کہا، اللہ اگر سلیمان بھی ہو تو وہ بھی حسد کرے۔ اور یہ ایسی سخت اور بے با کانہ جرأت تھی جو اس کو فریک پہنچاتی تھی۔ اللہ برآ کرے حاجج کا اور اس کو رسوا کرے اور اس کو رحمت خداوندی سے دور کرے۔ رسول اللہ ﷺ انہی اben ام عبد یعنی عبد اللہ بن مسعودؓ کے متعلق جن کی قرأت کو حاجج برآ سمجھتا تھا، فرمایا کرتے تھے جس شخص کو مددہ قرآن پڑھنے اور اسی طرح پڑھنے کو دل چاہتا ہے جس طرح وہ نازل ہوا ہے، تو وہ عبد اللہ بن مسعودؓ یعنی ابن ام عبد اللہ کی قرأت پر قرآن پڑھے۔ یہ حدیث کئی طریقوں سے بیان کی گئی ہے۔ عبد اللہ بن مسعودؓ فرمایا کرتے تھے، میں نے رسول اللہ ﷺ کی زبان مبارک سے سن کر اس وقت ستر سورتیں یاد کی تھیں۔ جب زید بن ثابت لڑکوں میں شامل تھے۔ ایک دوسری روایت کے مطابق جس کو طبرانی نے روایت کیا ہے عبد اللہ بن مسعودؓ نے فرمایا، میں نے رسول اللہ ﷺ کے منہ سے ستر سورتیں زید بن ثابت کے مسلمان ہونے سے قبل جب کوہ لڑکوں کے ساتھ کھیلا کرتے تھے یاد کر لی تھیں۔

طبرانی نے عبد اللہ بن شداد بن الہاد سے روایت کیا ہے کہ عبد اللہ رسول اللہ ﷺ کے نعلیں، نکی، سواک اور دیگر ساز و سامان لے کر بہراہ چلتے تھے۔ ایک شخص نے عالمہ سے روایت کیا ہے کہ میں جب شام آیا، اور ابوالدرداء کے پاس بیٹھا تھا، تو اس نے مجھ سے کہا، تم کہاں کے رہنے والے ہو؟ میں نے کہا، کوفہ کا رہنے والا ہوں۔ اس پر اس نے کہا، کیا تم میں سے کوئی صاحب الوساة والسوک نہیں ہے ابوائل کہتے ہیں، میں نے حذیفہ کو کہتے ہوئے سنائے درآں حمالہ کے ان کے قریب عبد اللہ بن مسعودؓ کھڑے ہوئے تھے کہ اصحاب محمدؐ میں سے ثقلہ لوگوں کو پوری طرح علم ہے کہ ان میں سے کون سے لوگ مرتبہ کے اعتبار سے مقربین

میں ہیں۔

عبداللہ بن ریبہ سدیقہ سے پہاڑ کے تھے جسیں کہ ایت آدمی کا پیدا ہتا تو نبور رسول اللہ ﷺ کے قریب رہا اپنے اے طور پر یقون اور سیرت خوبی سے اچھی طرح واقف ہوتا کہ ہم تھیں اسی طریق زندگی کو اپنے لیے مستغلانہ نمونہ بنائیں۔ انہوں نے جواب میں کہا، میں نے کسی شخص کو اس بارہ میں ابن ام عبد یعنی عبداللہ بن مسعود سے زیادہ بہتر و ممتاز نہیں پایا اور اصحاب نبی میں سے اس نوع کی باتوں کو محفوظ کرنے والوں کا کہنا ہے کہ درجہ اور تقرب کے اعتبار سے عبداللہ بن مسعود ہی سب سے بڑھے ہوئے ہیں داؤ دطیاری کہتے ہیں، اس پر میں نے کہا، اس لحاظ سے تو حذیفہ بن یمان صاحب اسرار نبوی کا درجہ زیادہ بڑھا ہوا ہے۔ مگر خود ان کا قول عبداللہ بن مسعود کے بارہ میں وہ ہے جو ابھی اور پر بیان ہوا۔

غرض کہ اس طرح حاجج کے جھوٹ و بہتان کا پردہ فاش ہو جاتا ہے اور اس کا وہ فتن و فجور بھی کھل جاتا ہے جو وہ عبداللہ بن مسعود کے بارہ میں کہتا رہا ہے اور ان کو منافق کہتا رہا ہے۔ اور ان کی قرأت کو نذیل کے اشعار سے تشبیہ دے کر اور اس خیال کا انہصار کر کے وہ قرآن پڑھنے میں فاش غلطیاں کرتے تھے۔ اور اگر میں ان پر قابو پا جاؤں تو قتل کرڈاں تو، اس نے کسی اچھے کردار کا مظاہر نہیں کیا ہے۔

زرعن عبداللہ کا قول نقل کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ کے لیے اراک کی مسوک توڑ رہا تھا، ہوا بہت تیز چل رہی تھی، اس کی شاخ پکڑنے کی کوشش میں میری دونوں پنڈلیاں مٹی سے لٹھر گئیں جس کو دیکھ کر لوگ ہنس پڑے۔ یہ دیکھ کر رسول اللہ ﷺ نے لوگوں سے پوچھا تم لوگ آخ رکس وجہ سے ہنس رہے ہو؟ لوگوں نے جواب دیا۔ ان کے پاؤں مٹی میں بھرے ہوئے دیکھ کر ہنسی آرہی ہے۔ اس پر آپ نے فرمایا، قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے، ان کے پاؤں کی مٹی میزان میں سب سے زیادہ وزنی ہوگی۔

ابی زعہہ ابی مسعود سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ فرمایا کرتے تھے، تم لوگ عبداللہ بن مسعود کے احوال و اطوار کی پیروی کیا کرو۔ اس کو ترمذی اور طبرانی دونوں نے بیان کیا ہے۔ ابو صالح کہتے ہیں میں نے ابی الحوص کی زبانی سنائی ہے جو کہہ رہے تھے کہ میں ابو موسیٰ اور ابو مسعود کے پاس اس وقت موجود تھا جب وہ دونوں ابن مسعود کے انتقال کے وقت آپس میں اس طرح گفتگو کر رہے تھے اور ایک دوسرے سے پوچھ رہے تھے، تم کو اس آدمی کے انتقال کے بعد امید ہے کہ کسی ایسی ہی دوسرے آدمی سے مل سکو گے۔ دوسرے نے جواب دیا، تم اس شخص کے بارہ میں کہہ رہے ہو کہ جب اس کے پاس جانے کی لوگوں کو عام اجازت تھی تو ہماشادور رہتے تھے۔ اور جب وہ سامنے موجود ہوتا تھا تو ہم غالب ہو جاتے تھے۔ یعنی عبداللہ بن مسعود۔ ایک دن ابی عطیہ نے ابو موسیٰ اشعری کے حوالہ سے یہ بات سنائی کہ انہوں نے واضح طور پر لوگوں سے کہا، کہ جب تک اس جیسا تاجر عالم یعنی عبداللہ بن مسعود تھا رے درمیان موجود ہے۔ ہمارے پاس کسی کو فقہی مسئلہ دریافت کرنے کے لیے آنے کی ضرورت نہیں ہے۔

ابوالجری بیان کرتے ہیں، کچھ لوگوں نے حضرت علیؓ سے..... آج ہم لوگ اصحاب رسول اللہ ﷺ کے متعلق آپس میں کچھ بتیں کر رہے تھے۔ اس پر حضرت علیؓ نے پوچھا، کن اصحاب رسولؐ کے بارہ میں باقی ہی تھیں؟ لوگوں نے بتایا، لوگ

خاص طور پر عبد اللہ بن مسعودؓ کے متعلق باتیں کہتے ہیں کہ حضرت علیؓ نے کہا، انہوں نے لوگوں کو قرآن و سنت کی تعلیم دی ہے اور اسے حد تک پہنچا دیا ہے اور اپنے علم ان کا علم سننے کے لیے بہت کافی ہے۔

حضرت علیؓ نے ایک اور قولیٰ محمدؐ بن مسعودؓ کی بہت مشہور ہے۔ حضرت علیؓ نے کہا تھا کہ انہوں نے قرآن مجید پڑھایا ہے اور یہ کہہ کر رک گئے اور بچ کہا اور وہ اس کے لیے بہت کافی ہیں۔ مختصر یہ کہ عبد اللہ بن مسعودؓ کے متعلق صحیح معلومات کے لیے ان صحابہ کے اقوال و آراء بہت کافی ہیں جو ابن مسعودؓ کے مرتبہ اور ان کے علم کے لماحتہ علم رکھتے تھے۔ لیکن ان لوگوں کے اقوال کو اس سلسلہ میں قابل اعتماد نہ سمجھا جائے گا جو عبد اللہ بن مسعودؓ پر کذب و افتراء کی جرأت کر کے کفر و الحاد کی حد کو پہنچ گئے ہیں، خصوصاً حاج اموی و عثمانی ہونے کے اعتبار سے بالکل اعتبار کے لائق نہیں۔ جو عبد اللہ بن مسعودؓ پر کفر و نفاق کے الزامات لگا کر ہمیشہ ان کے قتل کے درپر رہتا تھا۔ اور اس سلسلہ میں کسی کی لعنت و ملامت کی بھی پرواہ نہیں کرتا تھا۔

ابوداؤد نے بھی جو کچھ بیان کیا ہے، اس سے بھی کئی بری اور واهیات باقاعدہ کا علم ہوا ہے۔ چنانچہ مزیع بن خالد الصی بیان کرتے ہیں کہ میں نے حاج کو اپنے خطبہ میں جب یہ کہتے ہوئے سنا کہ ”تمہارا کوئی رسول اور قاصداً پری ضرورت کو لے کر آئے تو وہ بہتر ہے یا اپنے کنبہ کا خلیفہ ہو تو وہ بہتر ہے“۔ تو میں نے فیصلہ کر لیا کہ میں اب اس شخص کے پیچھے نماز نہیں پڑھوں گا۔ اور اگر کسی قوم سے جنگ ہوئی تو اس کے ساتھ شریک جنگ بھی نہ ہوں گا۔ بلکہ فریق ثانی کے ساتھ مل کر اس سے جنگ کروں گا۔

اس روایت میں اسحاق نے اتنا اور اضافہ کیا ہے کہ جماجم کی جنگ میں وہ شریک ہوئے اور مارے گئے۔ اگر واقعی جو کچھ حاج نے کہا تھا وہ صحیح ہے تو بظاہر یہ کفر ہے۔ کیونکہ اس کے ان الفاظ سے یا خلافت کی فضیلت رسالت پر ثابت کرنا مقصود تھی یا اس کا مقصد یہ تھا کہ بنی اسریہ کا خلیفہ بھی رسول سے افضل ہے تو پھر ان الفاظ کے کفر یہ ہونے میں کیا شک ہے؟

اصمعی نے الواقفی کا یہ قول لقل کیا ہے کہ ایک روز حاج نے خطبہ دیا اور خطبہ کے دوران کبھی وہ دائیں جانب راغب ہوتا اور کبھی بائیں جانب، جب وہ ایک مرتبہ خطبہ دیتے وقت دائیں جانب راغب ہوا تو اس نے کہا، آگاہ رہو اے لوگو! جاج کا فر ہے اور پھر آخ میں کہا، اے اہل عراق! حاج لات و عزمی کا کافرو منکر ہے۔

اسی طرح مالک بن دینار کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ حاج نے اپنے خطبہ کے دوران کہا کہ وہ کافر ہے، تو مالک بن دینار نے اپنے تمہاریوں سے کہا، آج حاج کو کیا ہو گیا ہے۔ اور یہ کیا کہہ رہا ہے اور اس کا کیا مطلب ہے؟ تو پھر تھوڑی دیر بعد حاج بولا، اور اس نے کہا حاج یوم الاربعاء اور بلغلاقہ الشبہ کا کافرو منکر ہے (یوم الاربعاء بعد کو بلغلاقہ الشبہ علیٰ خچری کو کہتے ہیں)

اصمعی کہتے ہیں، ایک دن عبد الملک نے حاج سے کہا، کوئی آدمی ایسا نہیں ہے جو اپنے عیب نہ جانتا ہو۔ تم اپنے عیب تو بتاؤ، اس پر حاج نے عبد الملک سے کہا، امیر المؤمنین مجھے اس سے اگر معاف رکھیں تو بہتر ہے، مگر عبد الملک نے اصرار کیا تو حاج نے کہا، ”میں نہایت جھگڑا تو کہیہ پرور اور حاصل ہوں“۔ عبد الملک نے کہا، شیطان میں بھی یہ برا نیاں نہیں ہیں جو تم نے بیان کیں۔ ایک روایت میں ہے، اس نے کہا تھا تو پھر تمہارے اور ابلیس کے درمیان نہیں تعلق ہے۔ پھر حاج کو اہل عراق سے ان کی بے وفا یوں

خروج اور اتر و خلاف کے خلاف بغاوتوں کی وجہ سے خاص عناوہ تھا۔ شریح بن عبید نے اس شخص کے حوالہ سے جس نے اس کو یہ بات کہا تھا ہے۔ ایک شخص حضرت عمر بن الخطاب کے پاس آیا۔ اس نے اطلاع دی، مگر اس کا عاقبت اپنے امیر کے قائم رہا۔ یہیں۔ یہ سن کر حضرت عمر غذب آؤ دیو کر بایا۔ لفکار اور انہوں نے تم بوندا پڑھائی جس میں ان کو سہو ہو گیا تو لوگوں نے یاد دیئے کیے جیاں اور کہتا شروع کیا۔ جب انہوں نے سام پھیس اتو انہوں نے کہا۔ یہاں اہل شام میں سے کوئی نہ ہے؟ یہ سن کر ایک شخص کے لیے بجاں اور کہتا شروع کیا۔ جب انہوں نے سام پھیس اتو انہوں نے کہا۔ یہاں اہل شام اہل عراق کے لیے مستعد ہو، کیونکہ شیطان نے لھڑا ہوا اپھر دوسرا لھڑا ہوا اور پھر میں لھڑا ہوا۔ پھر انہوں نے کہا۔ اہل شام اہل عراق کے لیے مستعد ہو، کیونکہ شیطان نے ان میں انڈے پچ دے لیے ہیں۔ ان کے حالات مشتبہ اور مخلوق ہو گئے ہیں۔ اے اللہ ان پر ثقہی نوجوان کو متعین کر دے جوان پر جالمیت کے انداز میں اپنا حکم چلائے اور اس زمانہ کی ان پر حکومت کرئے نہ ان کے محضوں کو نظر انداز کرے اور نہ ان کے حد سے بڑھ جانے والوں کو معاف کرے۔ مند میں بھی حضرت عمر سے منسوب یہ روایت مختلف طریقوں سے بیان ہوئی ہے۔ مالک بن دینار نے بھی حضرت حسن کے حوالہ سے حضرت علیؑ بن ابی طالب کا یہ قول نقل کیا ہے۔ اے اللہ جتنا میں نے ان عراقیوں پر اطمینان اور اعتقاد کیا، اتنا ہی انہوں نے میرے اعتقاد کو نہیں پہنچا کر انہوں نے میرے ساتھ خیانت کی، جتنی میں نے ان کو فصیحت کی، اتنا ہی انہوں نے مجھے دھوکہ دیا۔ پس تو اے خدا ان پر کسی ثقہی نوجوان کو ذلیل درسو اکرنے والا مقرر کر دے جوان کی شارابی و خوش حالی کو مفلسی و بدحالی سے بدل دے۔ اور ان پر جاہلان طور طریقوں سے حکومت کرے۔

حسن کہتے ہیں ججاج اس وقت تک پیدا نہیں ہوا تھا۔ اوس بن الحدثان نے حضرت علیؑ کا یہ قول نقل کیا ہے۔ ان مصریوں کا امیر ایسا نوجون ہو گا جو ان کو ذلیل کر کے رکھے گا۔ ان کی رعونت کے نشکر کو توڑ کر ان کی فقر و شک درتی میں بنتا کر دے گا۔ اور ان میں اس کے باعث انتشار و افتراق کے ساتھ مکونی و بندگی میں اضافہ ہو گا۔ اور یہ لوگ فرقہ بندیوں اور گروہ بندیوں میں پڑ جائیں گے۔

حافظ سیہنی نے دلائل النبوت میں عجیب بن ابی ثابت کے حوالہ سے ایک شخص کے متعلق لکھا ہے کہ اس سے حضرت علیؑ نے کہا تھا کہ تو اس وقت تک نہیں مرے گا، جب تک بنی ثقیف کے نوجوان کا عہد نہ پالے گا۔ اس شخص نے جب حضرت علیؑ سے یہ سوال کیا کہ ثقیف کا یہ نوجوان کون ہو گا تو انہوں نے جواب دیا تھا۔ اس شخص کے متعلق قیامت کے دن کہا جائے گا کہ اس نے دنیا کے ایک گوشہ کو جہنم کا خطہ بنادیا تھا۔ اور یہ شخص تقریباً میں سال یا کچھ زیادہ حکمران رہے گا۔ اور کوئی معصیت ایسی نہ ہو گی جس کا اس نے ارتکاب نہ کیا ہو گا۔ اور جو اس کا مطیع و فرمانبردار ہو گا۔ یہ اپنی لاخی سے اسی کی خبر لے گا۔

اسی طرح طبرانی نے بھی قاسم بن ذکریا کی روایت کے سلسلہ میں ام حکیم بنت عمر بن سنان الحدیثیہ کا یہ قول نقل کیا ہے کہ جب اشعث بن قیس نے باصرہ حضرت علیؑ سے کچھ اس سلسلہ میں دریافت کرنا چاہا تو انہوں نے بڑے تامل کے بعد فرمایا کہ یہ ثقیف جوان اہل بیت عرب میں سے کسی کو ذلیل درسو اکرنے سے نہیں چھوڑے گا۔ جب ان سے پوچھا گیا کہ وہ شخص کتنے دنوں رہے گا تو آپ نے فرمایا، اگر پہنچ سکا تو میں سال بیہقی نے لکھا ہے کہ عمر بن عبدالعزیز نے کہا تھا، اگر تمام قویں خیانت کے مظاہرے میں ایک دوسرے کو پہنچ کریں تو ہم ججاج کی بدولت اس معاملہ میں دوسروں سے سبقت لے جائیں گے۔ اور یہ حدیث تو پہلے گزر ہی پچ

بے کہ بنی آنفیت میں ایک کذاب اور ایک میر ہوگا۔ کذاب تو مختار تھا جو بظاہر ردا فض کا انطباق کرتا تھا اور بہ باطن کفر کا، لیکن میر جو نہ ان یوں سے ثقیل تھا۔ بیوگوں و نسوانہت شدید تھا اور قلب بیٹھ دیتا تھا۔ خستہ علیؑ سے بخوبی رکھتا تھا۔ وہ آس سروان بن نبی یہ رہ بودست خیز نواہ تھا۔ اپنے وقت کا ایشیقی القلب... اور جو برد و غاک تھا کہ ذرا سے شبہ میں گرون اڑا دیتا تھا اس سے ایسے انداز و کمائن مذوب ہیں جو نہایت سخت شمعی، معیوب وغیرہ اعلانی اور کفریہ ہوتے تھے۔ لیکن اس کے متعلق بعض ایسکی روایات بھی مذکور ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اپنی تمام تربائیوں کے باوجود متدین اور شراب سے پہ بیز لرنے والا اور حافظ قرآن نجی تھا۔ وہ قرآن کی تلاوت اکثر و بیشتر کیا کرتا تھا، وہ محارم سے اجتناب کرتا تھا۔ اس کے متعلق ایسے تاریخی شواہد نہیں ملتے، جن سے معلوم ہوتا ہو کہ وہ شراب و کباب میں بستار ہو کر زنا اور بد کاریوں میں بستار ہا ہو۔ وہ جہاد کا دھنی، اور فتوحات کا حریص تھا۔ اس کے زمانہ میں فتوحات کا دائرہ بہت پھیل گیا تھا۔ اور اگر اس کو امیر المؤمنین کی طرف سے روکانہ جاتا اور اس پر آگے بڑھنے پر قدغن عائد نہ ہوتی تو اس کے دور کے نامور مسلمان فتحیں تھیں۔ بن نصیر وغیرہ نہ معلوم کتنا مزید علاقہ فتح کر پکھے ہوتے۔ وہ قرآن پڑھنے والوں پر انعام و اکرام کی بارش تھی کرتا تھا۔ اس کی فیاضی کا یہ عالم تھا کہ اس نے مرتبہ وقت صرف تین سورہم چھوڑے تھے، غرض کو وہ متصاد صفات کا انسان تھا۔

ابن طراز البغدادی لکھتے ہیں کہ انس بن مالک جب ایک روز حاجج کے پاس پہنچے تو اس کے سامنے کھڑے ہو گئے۔ حاجج نے کہا، اچھا نہیں، تمہارے ایام علی این الزبیر اور این الاشعث کے ساتھ بھی گزر چکے ہیں۔ اب بھول جاؤ، ان دونوں کو میں تمہیں بخ دین سے الھاڑ کر پھینک دوں گا، اور تمہارا بھیجا نکال دوں گا۔ اس پر انسؓ نے کہا، اللہ نیکی دے امیر المؤمنین کو اس پر حاجج نے کہا، ہاں تو اللہ تیرے کان بھرے کرے۔ اس پر انسؓ نے کہا، انا اللہ اخْ خَدَا کی قسم اگر میرے چھوٹے بچے نہ ہوتے تو مجھے پرواہ نہ تھی کہ میں کس طرح قتل کیا جاتا ہوں یا کسی موت مارا جاتا ہو۔ اور یہ کہہ کر حاجج کے پاس سے نکل کر چلے گئے۔ اور عبد الملک بن مروان کو جا کر ایک خط شکایتوں سے بھر پور حاجج کے خلاف لکھا، اور اس میں وہ سب کچھ لکھ دیا، جو سخت وست حاجج نے ان کو کہا تھا۔ جب عبد الملک نے انس بن مالک کے اس خط کو پڑھا تو وہ غصہ میں بھر گیا، اور اس نے انسؓ کے متعلق اس نوع کے رو یہ کو بہت عجیب اور عظیم سمجھا۔ انس نے جو مکتوب عبد الملک کو لکھا تھا وہ درج ذیل ہے:

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ!

انس بن مالک کی طرف سے امیر المؤمنین عبد الملک بن مروان کے نام!

اما بعد! حاجج نے مجھے دور ہنئے اور اپنی بات شدنا نے کو کہا ہے۔ اور یہ کہ میں کسی بات کا اٹل نہیں ہوں اور اس طرح اس نے مجھے اپنے ہاتھوں ذلیل ورسا کیا ہے۔ حالانکہ میں رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں دس سال رہ کر ان پر فدا ہو چکا ہوں۔  
والسلام علیک و رحمۃ اللہ و برکاتہ  
یہ خط پڑھ کر عبد الملک نے اسماعیل بن عبید اللہ بن ابی المهاجر کو ایک خط دے کر حاجج کے پاس بھیجا، اور دوسرا انسؓ کے پاس بھیجا اور اس سے کہا، اس کے پاس میرا یہ خط پہنچا، اور اس سے میرا سلام بھی پہنچا، اور اس سے کہنا کہ ابو حمزہ میں نے حاجج ملعون کو اس

خط لکھا ہے کہ اسے پڑھ کر، تیر مطیع بن جائے گا۔ عبد الملک نے جو خط اُنس بن مالک کو جواہر لکھا، اس کا متن حرب ذیل ہے:

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

عبد الملک بن مروان کی جانب سے اُنس بن مالک خادم رسول کے نام

ابا بعد ایں نے تمہارا ادھار پڑھا جس میں جہاں کے خلاف تمہاری شکایتوں کا حال جتی ہے جائیں نے اسے تم پر برائی کے لیے مسلط فٹیں سیاہ ہے۔ اگر وہ دوبارہ تمہارے ساتھ اس طرح کا سلوک کرے تو مجھے لکھنا میں اسے اسی کے مطابق سزا دوں گا۔ اب وہ تمہارے ساتھ اچھا سلوک کرنے پر مجبور ہو گا۔ والسلام۔

جب اُنس بن مالک نے عبد الملک کا یہ خط پڑھا تو انہوں نے عبد الملک کے لیے جزائے خیر کی دعا کی اور کہا کہ انہیں عبد الملک بن مروان سے یہی امید تھی، اللہ تعالیٰ امیر المؤمنین کو جنت الفردوس میں جگہ دے لیکن اسماعیل بن عبد اللہ نے اُنس سے کہا، اے ابو حمزہ ججاج امیر المؤمنین کی طرف سے، اس پورے علاقے کا حاکم ہے اور تمہیں اس کے بغیر چارہ نہیں اور نہ تمہارے اہل بیت اس کی نظر عنایت کے بغیر آرام سے رہ سکتے ہیں۔ اس لیے بہتر یہی ہے کہ تم خود اس سے جا کر ملو اور دعا سلام کر کے اس سے ملاقات کرو۔ آگے تمہاری مرضی، اس کے بعد اسماعیل ججاج کے پاس پہنچا تو ججاج نے اس کو دیکھ کر مر جانا اور خوش آمدید کہا، اور کہا، تمہارا آنا میرے پاس ایک دوست اور خیر خواہ کا آتا ہے۔ اس پر اسماعیل نے کہا، میرا آنا خواہ کیسا ہی تمہیں محبوب ہیں لیکن جو کچھ میں تمہارے لیے لے کر آیا ہوں، وہ تمہارے لیے خوش کن نہیں ہے۔ یہ سن کر ججاج کا رنگ فتح ہو گیا اور خوفزدہ ہو کر اس سے پوچھنے لگا، بتاؤ کیا لائے ہو؟ اور یہ کہ کہا کہ اس کے پاس بیٹھ گیا بے صبری سے اسماعیل کے جواب کا انتظار کرنے لگا۔ اسماعیل نے عبد الملک کا لمبا چھوڑا خط ججاج کے حوالہ کر دیا۔ ججاج اس کو پڑھتا جاتا اور پسند پسند ہوا جاتا تھا۔ اور گاہے گا ہے اسماعیل پر بھی نظر ڈالتا جاتا تھا۔ جب ججاج خط پڑھ چکا تو اسماعیل سے کہنے لگا، چلو، اٹھو ہم خود چل کر اُنس بن مالک سے معدودت چاہ لیتے ہیں اور اس کو راضی کیے لیتے ہیں۔ اس پر اسماعیل نے کہا، ایسی جلدی کی بھی ضرورت نہیں ہے۔ ججاج نے کہا، جلدی کیسے نہ کروں، یہ جو میرے پاس عبد الملک کا لمبا کھڑا اعتاب نامہ لے کر آئے ہو۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

امیر المؤمنین عبد الملک بن مروان کی جانب سے ججاج بن یوسف کے نام

ابا بعد! تم ایسے انسان ہو جو کام کے کثرت اور بوجھ سے دب گئے ہو اور اس میں بہت اونچا اڑنے لگے ہو، اور اپنی حدود اور القدار سے تجاوز کرنے لگے ہو اور مصائب کو دعوت بے سوچ تجھے دینے لگے ہو، تم کوئی کارنامہ نہیں دکھانا چاہتے ہو۔ اور اگر میں اس کو پسند نہ کروں تو اٹھی جست لگاتے ہو۔ خدا تم پر کمزور بیناکی والے اور کمزور ناٹکوں والے بندے کی طرف سے پھکارڈا لے کیا تم اپنا آبائی پیشہ اتنی جلدی بھول گئے ہو جو طائف میں کیا کرتے تھے اور کنویں کھو دنے اور کمر پر پھر ڈھونے کا چشمہ کے دھانہ پر انعام دیتے تھے۔ اے دہشت گرد انسان قسم ہے خدا کی جس طرح شیر لومڑی کو کھلا کھلا کر مارتا ہے۔ اسی طرح تمہارا بھر کس نکال دوں گا۔ تم اصحاب رسول اللہ ﷺ میں سے ایک شخص پر سخت زیادتی

کی ہے اور اس کا احسان نہیں مانا ہے۔ اور نہ کبھی اس کو ستانے سے درگز رکیا ہے۔ یہ تمہاری اللہ رب العزت کی شان وجہاں کے خلاف ہے باقاعدہ تبرأت اور احتیاط مجدد بدترین مٹاہر ہے۔ قم ہے اللہ ان اگر یہ وہ انس دنیا پسند ہے بنی مزیر بن مزری اور عقبی بن مریم کے سامنے اور جیسے یہی ہوتا وہ اس کا کتنا اخراجم و اکرام تھا تھا بلکہ اگر وہ مزیرے گے گدھے یا عسکر بن عزیر کے دوار یوں کے خدموں کو بھی نہیں پائیتے تو ان کی بھی عزت و توقیر میں کسر نہ چھوڑتے۔ پھر باجید اس بن مالکؓ جیسے خادم رسول اللہ ﷺ جنہوں نے اس سال تک شب و روز رسول اللہ ﷺ کی خدمت و معیت میں زندگی بسر کی ہو۔ اور آنحضرت ﷺ کے اسرار و رموز سے واقف ہوں ان کے ساتھ تمہارا یہ تو ہیں آمیز سلوک۔ حاجج اس خط کو پڑھتے ہی ان کے قدموں میں جاگرداور ان کی جو تیار اپنے سر پر کھلاؤ درنہ جو تم پر گزرے گی اور تمہارا جو حشر ہوگا، اس کو نہ صرف تم بلکہ ساری دنیا دیکھ لے گی۔

اس خط کے مضمون پر ابن طرار نے اور ابن تھبیہ وغیرہ ائمہ نے بڑی طویل بحثیں کی ہیں واللہ اعلم۔

امام احمد ابن عدی کا یہ قول نقل کرتے ہیں کہ میں اور میرے ساتھ کئی آدمی انس بن مالکؓ کے پاس حاجج کے سلوک اور ناروا برتاو کی شکایت لے کر آئے تو انہوں نے کہا، صبر کرو کہ اب اس کے بعد جوز مانہ جو سال اور جودن آئے گا وہ اس سے بھی بدتر آئے گا، حتیٰ کہ تم اپنے رب سے جا ملوگ۔ اور میں نے تمہارے نبیؑ سے یہ بات سنی ہے اور روایت کیا ہے اس کو بخاری نے محمد بن یوسف سے اور انہوں نے سفیان سے سفیان نے ثوری سے ثوری نے زیر بن عدی سے اور انہوں نے انسؓ سے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ: ”نبیؑ آئے گا تم پر کوئی زمانہ اس کے بعد مگر اس سے بھی برا۔“

بعض لوگ اس حدیث کو بالمعنی بیان کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ”ہر سال بدترین“، اس لفظ کی اصلیت اگرچہ نہیں ہے۔ مگر اس حدیث سے جو مطلب لوگوں نے اخذ کیا وہ وہ بھی ہے۔

سفیان ثوری نے شعی کا یہ قول نقل کیا ہے کہ ایک زمانہ آئے گا کہ لوگ حاجج پر دور و سلام پڑھیں گے اور ابو فیض نے ابی اسفر کے حوالہ سے شعی کا یہ قول نقل کیا ہے کہ خدا کی قسم تم حاجج کی تمنا کیا کرو گے۔ اور اصمی نے کہا ہے کہ حسن سے کہا گیا کہ تم تو کہتے ہو کہ الآخر شر من الاول۔ آخری آدمی پبلے سے براہی ہوتا ہے۔ اور یہ جو عمر بن عبد العزیز حاجج کے بعد امیر بن کر آئے ہیں، ان کے متعلق اب تم کیا کہو گے؟ حسن نے جواب دیا، لوگوں کی اپنی اپنی ترجیحات ہوتی ہیں۔

میمون بن مهران نے کہا ہے، حاجج نے ایک روز حسن کو بلوا بھیجا، اور وہ حسن کے ساتھ براسلوک کرنا چاہتا تھا۔ جب حسن آئے اور بالقابل کھڑے ہو گئے تو حسن نے حاجج سے پوچھا، حاجج تمہارے اور آدم کے درمیان کتنے لوگ یا نسلیں گز رکھی ہیں۔ حاجج نے کہا، بکثرت۔ حسن نے کہا، وہ سب مر گئیں۔ اس پر حاجج نے اپنا سر جھکایا۔ ایوب سختیانی کہتے ہیں کہ حاجج نے کئی مرتبہ حسن کو قتل کر دینے کا ارادہ کیا، لیکن بحکم الہی وہ برد فعنیچے گئے۔ اور اس کے ساتھ کئی مناظر سے بھی انہوں نے کئے ہیں، حالانکہ حسن ان لوگوں میں سے تھے جنہوں نے کبھی حاجج کے خلاف خروج کا ارادہ نہیں کیا، بلکہ وہ اصحاب ابنا لاشعث کو بھی اس سے باز رکھتے رہے۔ اور اصحاب ابن الاشعث بھی بادل ناخواست حاجج کے خلاف خروج و بغاوت کے لیے کھڑے ہوئے تھے، جیسا کہ ہم اور

بیانیں کر سکے ہیں۔

چنانچہ سُن کہا کرتے تھے کہ حاج سراپا اتفاق ہے۔ تم اللہ کے اتفاق کا تموار سے مقابلہ نہ کرو۔ تم پر لازم ہے کہ صبر و سَلَیْت اور افسوس سے کام لو۔ ابن درید نے ابن عاشر کے حوار سے بیان کیا ہے کہ آئی خشن خوارن میں سے عبد الملک کے پاس آیا اور اس سے پوچھا گیا۔ تمہارا ابو بکر و عمر کے بارہ میں کیا خیال ہے؟ اس نے دلوں کی تعریف کی۔ پھر اس سے پوچھا گیا عثمان کے بارہ میں کیا کہتے ہو؟ کہنے لگا عثمان بھی بہت اچھے تھے، اس کے بعد اس سے علیؑ کے بارہ میں دریافت کیا گیا تو اس نے حضرت علیؑ کی بھی تعریف کی۔ حتیٰ کہ اس سے ایک ایک کر کے تمام خلفاء کے بارہ میں اس کی رائے دریافت کی گئی، اس نے ہر ایک کی مناسب تعریف کی۔ لیکن جب اس سے خلیفہ عبد الملک بن مروان کے متعلق دریافت کیا گیا، تو اس نے کہا، ہاں اب سوال درپیش ہوتا ہے۔ میں حاج کی بعض غلطیوں کو عبد الملک کی غلطی نہیں مانتا ہوں۔

اصمعی علی بن مسلم الباری کا قول نقل کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ حاج ایک عورت کے پاس آیا وہ اس سے بات کرنا چاہتا تھا، لیکن وہ عورت نہ اس کی طرف متوجہ ہوتی تھی اور نہ اس کی کسی بات کا جواب دیتی تھی، اس پر حاج کے سیورٹی افرانے کہا کہ امیر تم سے بات کر رہے ہیں اور تم بے تو بھی برت رہی ہو۔ عورت نے جواب دیا، مجھے ایسے آدمی سے بات کرتے اور اس کی طرف دیکھتے ہوئے حیا آتی ہے جس کی طرف خدا نظر نہیں اٹھتا۔ یہ سن کر حاج نے اس عورت کے قتل کا حکم دے دیا۔

اس سے قبل ۹۷ یہ کے واقعات کے سلسلہ میں سعید بن جبیرؓ اور حاج کے مابین قتل کے وقت جو گفتگو ہوتی ہے، اس کا حال پچھلے صفات میں لکھ پکھے ہیں۔ ہشام بن حسان کے بقول حاج کے انتہائی سفا کا نہ مقتولین کی تعداد ایک لاکھ میں ہزار تک پہنچتی ہے اور اس کے جیل خانوں میں ایک ایک دن میں اسی اسی ہزار تک قیدی بیک وقت رہے ہیں جن میں سے تیس ہزار عورتیں ہوتی تھیں۔ بطاطام بن مسلم نے قادہ کے حوالہ سے ان کا یہ قول نقل کیا ہے کہ ایک روز انہوں نے تذكرة سعید بن جبیرؓ سے پوچھ لیا کہ لوگ کہتے ہیں تم نے حاج کے خلاف خروج کیا تھا۔ انہوں نے جواب دیا، میں نے حاج کے کفر کے بعد ایسا کیا تھا۔ کہا جاتا ہے کہ اس کے بعد حاج نے بجز ایک آدمی کے کسی کو قتل نہیں کیا۔ اور اس کا نام ہاماں تھا۔ البتہ اس سے پہلے اس نے کیش مخلوق کا خون کیا تھا۔ اوزاعی کہتے ہیں، میں نے قاسم بن مجسمیندہ کو کہتے ہوئے نہیں کہ حاج ایک اسلامی امور کو توڑتا پھوڑتا جا رہا ہے۔ اور پھر اس سلسلہ میں اس نے ایک واقعہ بھی بیان کیا۔ اس طرح ابو بکر بن عباش نے عاصم کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ حاج نے کسی حرمت الہی کو توڑنے سے نہیں چھوڑا۔ یعنی بن عیسیٰ الرملی نے الاعمش کے حوالہ سے کہ لوگوں کا حاج کے بارہ میں اختلاف تھا۔ پس انہوں نے اس کے بارہ میں مجاهد سے پوچھا تو انہوں نے کہا، کیا تم اس بڑھے کافر کے متعلق پوچھتے ہو۔

ابن عساکر نے شعیٰ سے روایت کیا ہے کہ حاج جست و طاغوت پر ایمان رکھتا تھا اور اللہ حل شاند کا منکر تھا واللہ عالم۔ ثوری نے ابن عوف سے روایت کیا ہے کہ حاج کے بارہ میں ابا واکل سے جب یہ سوال کیا جاتا کہ کیا تم گواہی دیتے ہو کہ وہ جہنمی ہے تو وہ کہتے، کیا تم مجھے حکم دیتے ہو کہ میں خدا کیا مور اور فیصلوں میں خل دوں۔ ثوری منصور سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے ابراہیم سے حاج اور بعض دوسرے ظالموں کے متعلق دریافت کیا تو انہوں نے جواب دیا، کیا تمہیں یہ قول خداوندی معلوم نہیں ہے:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ عَلَى الْخَلْقِ أَمْرٌ

زیب کہتے ہیں میں نے ایک روز ابو اعلیٰ کے سامنے جماعت کو بہت برا بھا کیا اس نے کہا اس پر امت کی شاید اللہ تعالیٰ اس پر حکم لے دے۔ جب کہ اللہ سے رقم کی درخواست کرے۔

حوف کہتے ہیں جماعت کا ذکر نہیں ہے سیرین کے سامنے ہوا تو کہا، مسکین ابو مأمور اللہ اس کو مذاب دے گا تو اس کے گناہوں کی بدولت۔ اور اگر اس کو بخش دے گا تو بھی اس کے حق میں بہتری ہو گا۔ اور اگر اس کو قلب سلیم عطا کر دے گا تو وہ ہم سب سے بہتر ہو جائے گا۔ ان سے پوچھا گیا کہ قلب سلیم کسے کہتے ہیں؟ انہوں نے جواب کیا، اگر وہ یہ سمجھنے لگے کہ حیاء و ایمان خدا ہی کی مدد سے ملتا ہے۔ اور یہ جان لے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات ہی برحق ہے۔ اور یہ قیامت کا موقع سچا ہے۔ اور نیز یہ کہ جو کچھ قبر میں ہے وہ ضرور اٹھے گا۔

سری بن میجی کہتے ہیں، جماعت جمده کے دن راستے سے گزر رہا تھا کہ اس نے چیخ و پکار سن کر لوگوں سے پوچھا، کیا بات ہے اور یہ کیا شور ہے؟ لوگوں نے بتایا، یہ قیدی ہیں جو شور مچا رہے ہیں اور کہہ رہے ہیں، میں ایک آزاد شخص نے مارڈا ہے۔ یہن کرجاج نے کہا، ان سے کہہ دو اندردفع ہو جائیں اور بات نہ کریں۔ کہتے ہیں جماعت اس کے بعد ایک ہفتہ بھی زندہ نہیں رہا اور اللہ نے اس جابر کو بھی مارڈا ہا، جو هر جا کرو اسی طرح ہلاک کر دیتا ہے۔

اصمعی کہتے ہیں، جب جماعت یمار ہوا تو اس کی موت کے خیال سے لوگوں میں اضطراب پیدا ہو گیا، اس نے اپنے خطبہ میں کہا، اہل شفاق و نفاق کا ایک گروہ شیطان جو شیطان کے بہکائے میں آیا ہوا ہے، کہہ رہا ہے۔ کہ جماعت مر گیا ہے یا مر نے والا ہے۔ کیا ان لوگوں کو جماعت کی موت سے کسی خیر کی امید ہے۔ قسم ہے خدائے پاک کی، میں اگر نہ مرسوں تو مجھے اس سے کوئی خوشی نہ ہو گی، اور نہ اس کے باعث جو مجھے دنیا میں حاصل ہے۔ میں نے زندگی کی دعا اللہ کے ان بندوں کو تھیک کرنے کے لیے مانگی تھی، جن پر شیطان سوار ہے۔ اور شیطان کو ایسے لوگوں کے لیے اپنے قول کے مطابق قیامت تک چھوٹ دے رکھی ہے۔ خدا نے اس کے ایک نیک بندے نے یہ دعا بھی کی تھی کہ اے خدا تو مجھے ایسی مملکت دے جو بعد میں پھر کسی کو نہ ملے۔ اور خدا نے اپنے اس بندے (سلیمان) کی وہ دعا بھی قبول کی، لیکن چونکہ بقا کسی کو نہیں ہے، اس لیے وہ تو اس کو بھی نہیں مل سکی۔

لیکن اللہ نے اپنے بندے کو اس وقت اٹھایا، جب اس کا کام پورا ہو گیا تھا۔ اور پھر بندے نے یہ دعا مانگی کہ اے اللہ تو مجھے اپنے پاس بلائے (موت دے دے) اور مجھے صالحین میں شامل کر۔ کیا عجب ہے کہ تم میں سے ہر شخص ایسا بن جائے اور ہر شخص کی یہی خواہش ہو کیونکہ موت تو برحق ہے، ہر شخص کو آنی ہے اور ہر تر و سر بزر چیز پر پیوست اور نشکلی طاری ہونا مقدر ہے۔ اس کے بعد یہ انسان تھوڑے سے کپڑے میں لپٹ کرتیں گزر میں میں دفن کر دیا جاتا ہے، جہاں کچھ دنوں بعد زمین اس کا گوشہ پوست کھالیتی ہے۔ اور خبیث آدمی دنیا سے ایسی حالت میں چلا جاتا ہے کہ کچھ چھوڑ کو نہیں جاتا، صرف اولاد رہ جاتی ہے جو اس کے چھوڑے ہوئے مال کے آپس میں حصے بخڑے کرنے میں لگ جاتی ہے۔ تم میں سے جو لوگ عقل مند ہیں وہ ان باتوں کو خوب سمجھتے ہیں جو میں کہہ رہا ہوں۔ اس کے بعد وہ منبر پر سے اتر آیا۔

عمر بن عبد العزیز نے کہا ہے میں نے اللہ کے دشمنِ حاجج سے کسی بات پر حسد نہیں کیا، لیکن اس کے کہ جب قرآن اور اہل قرآن پر عطا و سخاوت کے اور اس قول کے جو مرتب وقت اس نے کہے تھے کہ اے اللہ تو میری مغفرت آرہے کیونکہ لوگ یہ خیال کرتے ہیں کہ تو ایسا نہیں کرے کا۔

محمد بن الحنفہ رضی اللہ عنہ بے کہ عمر بن عبد العزیز کو برائحت تھے لیکن اس نے اپنی موت کے وقت جو کہا تھے تھے نہیں بھی ضرور دہراتے تھے جو یہ تھے۔

اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي فَانَ النَّاسَ يَرْعَمُونَ إِنَّكَ لَا تَعْفُلُ .

بعض اہل علم نے بیان کیا ہے جب حسن کو حاج کی موت کی خبر ملی اور یہ معلوم ہوا کہ مررتے وقت اس نے یہ کلمات کہے تھے ہیں تو حسن نے کہا شاید غلط نہیں کہا ہے۔

اصْمَعِي كَيْتَہ ہیں جب حاج کی موت کا وقت آیا تو اس نے یہ اشعار پڑھے :

يَارِبِّ قَدْ حَلَّ الْأَعْدَاءُ وَاجْتَهَدُوا      بَانِسِي رَجُلٍ وَمِنْ سَاكِنِ النَّارِ

”اے رب میرے دشمنوں نے قسمیں کھائی ہیں اور ان کا کہنا ہے کہ میں ایک جہنمی آدمی ہوں“

إِيَّاهُلَفُونَ عَلَى عِيَاءٍ وَيَحِّيمَ      مَاعِلَمُهُمْ بِعَظِيمِ الْعَفْوِ الْغَفَارِ

”کیا یہ اپنی رعنوت و جہالت پر قسمیں کھاتے ہیں افسوس ہے ان پر انہیں شاید خدا نے بزرگ کی غفاری و عفو عظیم کا یقین نہیں ہے“

عبداللہ التمیمی کے حوالہ سے ابی الدنیانے کہا ہے کہ جب حاج کا دم آخر ہوا تو ایک لینز کو سب سے پہلے اس کا علم ہوا۔ چنانچہ

جب اس نے اندر جھاٹک کر دیکھا تو بے اختیار روپڑی اور کہنے آہ کہ آج کھانا کھلانے والے بچوں کو تیم بنا نے والے اور عورتوں کے سہاگ اجاز نے والے عظیم و دہشت ناک امور کو انجام دینے والے اہل شام کے سردار کو موت آگئی۔ پھر اس نے مندرجہ ذیل

شعر پڑھا:

الْيَوْمَ يَرْحَمُنَا مِنْ كَانَ يَبغْضُنَا      وَالْيَوْمَ يَأْمُنُنَا مِنْ كَانَ نَجَّاَنَا

”آج ہمیں اس پر حرم ہے جو ہمیں مبغوض تھا اور آج ہمیں اس سے پناہ ملی ہے جس سے ہمدرتے ہیں“

عبد الرزاق نے ابن طاؤس کے حوالہ سے یہ بات کہی ہے کہ جب اس کے باپ کو حاج کی موت کو علم ہوا اور اس کی

تصدیق ہو گئی تو اس نے قرآن پاک کی آیت:

﴿فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ .

”ان ظالم قوموں کی جڑ کاٹ دی گئی جہنوں نے ظلم کیے ہیں۔ اور اللہ رب العالمین کا شکر ہے“

اور متعدد آدمیوں نے بیان کیا ہے کہ جب حسن کو حاج کو موت کی خوش خبری سنائی گئی تو انہوں نے سجدہ شکر ادا کیا، کیونکہ

وہ چھپے چھپے پھرتے تھے اب نمودار ہو گئے تھے۔ اور انہوں نے کہا، اے اللہ! تو نے اسے موت دے دی، اب تو اس کے طور طریقے

بھی ہمارے اندر سے مٹا دے۔

کہا جاتا ہے جب امام الحنفی کو حاجت کی سوت کی ختمی تھی۔ نہیں۔ کہتے ہیں حاجج کی صوت رضاہ کی تائیں سویں شب کو ہوئی تھی، بعض لوگ کہتے ہیں یحییٰؑ میں شب تھی اور بعض اگوں کے نہ یہ اس کی صوت اسی سن جھوٹی کے ماں شوال میں ہوئی تھی۔ اور وقت انقلاب اسی عہد پین سال تھی۔ اس کا انقلاب واسط میں ہوا اس کی تبرئے نشانات منادیئے نے اور اس پر پانی بہا دیا گیا تاکہ لوگ اس کی لاش کو باہر نکال کر جلا دیں۔

اصمعی نے بیان کیا ہے کہ حاجج کا حال بھی کتنا تعجب انگیز اور حیرت ناک ہے۔ اس نے مرنے کے بعد صرف تین سورہم ترک چھوڑے، اس کے علاوہ ایک قرآن پاک، ایک زین، ایک رحل اور ایک سوزر ہیں۔ بھی زین الدین حوشب ابو جعفر الموصور کے دربار میں طلب کئے گئے تو ان سے ابو جعفر الموصور نے کہا، مجھے حاجج کی وصیت کے بارہ میں کچھ بتاؤ۔ زین الدین حوشب نے کہا، اے امیر المؤمنین جو کچھ اس نے وصیت کی ہے وہ یہ ہے کہ اس نے خدائے وحدہ لا شریک وحدانیت اور رسول اللہ ﷺ کی عبدیت و رسالت کا اقرار کیا اور اس نے کہا کہ وہ بجز ولید بن عبد الملک کی اطاعت اور اس پر جینے مرنے کی یقین دہانی کرانے کے سوا کچھ نہیں جانتا۔ اس نے نوسا آہنی زر ہوں کی بھی وصیت کی؛ جن میں سے چھ سو منافقین عراق کے لیے اور تین سو ترکوں کے لیے تھیں۔ یہن کرا بوجعفر الموصور نے اپنا سراٹھا کرا ابوالعباس طواسی کی طرف اشارہ کیا جو اس کے سرہانے کھڑا تھا۔ اور کہا، قسم ہے خدا کی، ہم اسی کے مطابق عمل کریں گے۔ اصمی نے اپنے باپ سے سن کر بیان کیا ہے کہ انہوں نے مرنے کے بعد حاجج کو خواب میں دیکھا تو اس سے پوچھا، خدا نے تیرے ساتھ کیسا سلوک کیا، اس نے جواب دیا، کہ میں نے جتنے قتل کئے ان کے عوض مجھے بھی قتل کیا گیا۔

اصمعی کے باپ کہتے ہیں، میں نے ایک سال بعد حاجج کو خواب میں دیکھا تو پھر اس سے پوچھا، اے الحمد للہ نے تیرے ساتھ کیا برتا و کیا؟ اس نے جواب دیا، کیا تم نے یہی سوال پہلے سال نہیں کیا تھا؟ قاضی یوسف کہتے ہیں، میں رشید کے پاس موجود تھا کہ وہاں ایک آدمی وارد ہوا اور اس نے آتے ہی کہا، اے امیر المؤمنین! رات خواب میں میں نے حاجج کو دیکھا ہے۔ امیر المؤمنین نے دریافت کیا، تم نے اس کو کیسے لباس میں دیکھا اس دمی نے جواب دیا، ہرے لباس میں۔ پھر میں نے اس سے پوچھا، اللہ تعالیٰ نے تمہارے ساتھ کیسا سلوک کیا؟ اس پر جواب دیا گیا، کیا تو نے اور اس شخص نے ایک ہی قسم کے سوالات نہیں کیے؟ ہارون رشید نے یہ سن کر کہا، خدا کی قسم سچ کہا اس نے، تو نے حاجج کو لیقینی طور پر دیکھا ہے۔ ابو محمد کسی بھی صورت میں اپنی مستحکم رائے کو چھوڑنے والا نہیں تھا۔

اعظم ضرار کہتے ہیں، میں نے بھی حاجج کو خواب میں مری حالت میں دیکھا تو اس سے پوچھا، خدا کا تمہارے ساتھ کیسا معاملہ رہا؟ اس نے کہا، جتنے میں نے قتل کرائے تھے ان کے عوض میرے ساتھ بھی یہی ہوا۔ اور پھر خدا نے مجھے دوزخ میں لے جانے کا حکم دے دیا۔ اس پر میں نے کہا، نرمی بھی ہوئی؟ اس کے جواب میں حاجج نے کہا، اب میں وہی امید رکھتا ہوں جو ہر لالہ الا اللہ کہنے والا رکھتا ہے۔

ابوسلمان داری کہتے ہیں حسن بصری جس محل میں بیٹھتے تھے اس میں وہ حاجج کے لیے بدعا کرتے تھے۔ انہوں نے بھی حاجج کو خواب میں دیکھا تو یہی سوال کیا کہ اللہ نے تیرے ساتھ کیسا معاملہ کیا؟ اس نے جواب دیا مجھے ہر قتل کے عوض قتل کیا گیا، اور

بیہم سعد حبیب یعنی کے گردہ میر شعلہ کر دیا گیا۔ حسن کہتے ہیں مجھے بھی اس کے لیے بالآخر اللہ سے معافی کی امید ہے۔ اور اس کے بعد انہوں نے حاجج کو برائیجا کہنا چھوڑ دیا۔

ابن ابی الدین یا سنتیان لے حوالہ سے بیان کرتے ہیں کہ بن فضیل کے ہمراہ عبدالمک کے دربار میں پہنچا۔ عبدالمک نے معاویہ سے پوچھا، حاجج کے بارہ میں کچھ بتاؤ۔ معاویہ نے جواب دیا، اگر ہم سچ ہو لیں گے تو قتل کرادیئے جائیں گے۔ اور اگر جھوٹ ہو لیں گے تو خدا کا خوف آتا ہے۔ یعنی کہ عبدالمک نے حاجج کو بیک نظر دیکھا، اور پھر اس کو سندھ کی طرف جلاوطن کر دیا، وہاں اس کے لیے حالات سازگار ہے۔

### جواعون واشراف ۹۵ھی میں انتقال کر گئے

ابراہیم بن یزید تھی کا کہنا ہے، وہ جب کبھی کسی جنازہ میں شریک ہوتے یا کسی کی موت کی بات سنتے تو کچھ دنوں اس کا آپس میں چرچار ہتا تھا، کیونکہ ہم سمجھتے تھے کہ مرنے والا شخص ایسی صورت حال سے دوچار ہوا ہے کہ اس کے بعد وہ یا جنت میں گیا ہو گا یاد و زخ اس کا مقدر ہوا ہو گا۔ عام طور پر ہم لوگ جو جنازہ میں شرکت کرنے والے ہیں، دنیاداری کی باتوں میں مشغول رکھتے جاتے ہیں۔ ابراہیم اس کے بعد مخاطب ہوئے، اگر تم کسی کو دیکھو کہ وہ بالعموم عکسر اولی کے معاملہ میں سستی اور غفلت کا مظاہرہ کرتا ہے تو اس کی فلاح کی طرف سے ہاتھ دھولو۔ اور ساتھ ہی اس نے یہ بھی کہا کہ جب میں کسی شخص کو کسی عیب میں بتلا دیکھتا ہوں تو ڈرتا ہوں کہ کہیں یہ عیب مجھ میں نہ پیدا ہو جائے۔ ابراہیم تھی ایک دن کسی کی موت پر ورنے لگے تو لوگوں نے پوچھا، آپ کیوں روتے ہیں؟ کہنے لگے ملک الموت کے انتظار نے رلا دیا ہے۔ پتہ نہیں کہ میرے پاس جنت کی بشارت لے کر آئے گا یاد و زخ کی۔

### حسن بن محمد الحفیہ

ان کی کنیت ابو محمد تھی، سب بھائیوں میں بڑے تھے، فقیہہ عالم تھے۔ اور فتحی اختلافات سے باخبر تھے۔ ہر چیز کا روشن پہلو دیکھتے تھے۔ یہ پہلے شخص ہیں جنہوں نے مسئلہ ارجاء پر گفتگو کی، اور اس کے متعلق ایک کتابچہ بھی لکھا اور اس پر نادم ہوئے۔ یہ عثمان و علی اور عطہ وزیر کے معاملہ میں توقف کے قائل تھے ان کے ہمتواد دوست تھے۔ اور نہ ان کی برائی کرتے تھے جب اس کی اطلاع ان کے والد محمد بن حنفیہ کو ہوئی تو انہوں نے ان کو مارا اور نہایت برا بھلا کہا، اور کہا کہ افسوس ہے کہ تو اپنے باپ علی کا بھی دوست نہیں۔ ابو عبید کے بقول ان کا انتقال ۹۵ھی میں ہوا۔ اور خلیفہ نے کہا ہے کہ عمر ابن عبد العزیز کے زمانہ میں ہوا۔ والد اعلم۔

### حمد بن عبد الرحمن بن عوف الزہری

ان کی والدہ ام کلثوم بنت قتبہ بن ابی معیط تھیں۔ اور عثمان بن عفان کی خالہ تھیں۔ حمید فقیہہ اور جید عالم تھے، ان سے بہت رواۃ تین مشہور جس۔

## حضرت بن عبد الداہشیر

ہم سے ان کی شخصیت کو اپنی کتاب شکل میں بیان کی ہے اسی میں تجارتی میں صحت کا مفصلی حال بھی، جس ہے جو ایسا  
میں واقع ہوئی تھی۔ اور کتاب ایسا ہے جس میں سعید بن نبیج کے اندھنائ قتل کا تفصیلی حال بھی درج ہے جس کو حقیقی بن المدائن وغیرہ  
کی زبانی سے کو مفصل طور پر لکھا گیا ہے جیسا کہ ابن جرید غیرہ نے بھی للهابہ ہے ۹۶ میں یہ حادثہ پیش آیا تھا۔ واللہ اعلم۔

## ۹۶

اس سن میں قتبیہ بن مسلم نے ارض چین کا مشہور شہر شرقی خیل کیا۔ اور چین کے بادشاہ کو اس زمانے میں ایک تہذیدی مراسلہ بھی  
بھیجا تھا۔ جس میں اس نے قسم کا راستہ کرنا کہ جب تک وہ اس کے ملک کو روندہ ڈالے گا اپنی نبییں جائے گا۔ اور ساتھ ہی یہ  
بھی لکھا تھا کہ چین کے اشراف واعیان پر قبضہ کرنے کے ساتھ وہ بادشاہ سے بھی جزیہ وصول کرے گا، یا ان کو دارکہ اسلام میں  
داخل کر کے دم لے گا۔ جب قتبیہ کا قاصد چین میں داخل ہوا تو وہاں کا بادشاہ چین کے سب سے بڑے شہر میں دورہ پر تھا۔ اس شہر  
کی چار دیواری میں نوے دروازے تھے۔ اس شہر کا نام خان بالق تھا۔ یہاں ہر موسم کی فصلیں اور پھل میوے وغیرہ کثرت سے  
ہوتے تھے۔ چین اس زمانے میں نہایت وسیع و عریض ملک تھا۔ جہاں بکثرت تجارتی مال و اسباب کا لین دین ہوتا تھا۔ یہاں کے  
لوگ بہت کم اپنی ضروریات کے لیے دوسرے ملکوں کا سفر کرتے تھے، ان کی ضرورت کی ہر شے ان کے اپنے ملک میں دستیاب  
ہو جاتی تھی۔

دوسرے ممالک یہاں کے ساز و سامان کے محتاج ہوتے تھے، بہت سے ملک چین کے باہجوار تھے۔ ان کے پاس فوج بھی  
بکثرت تھی۔ غرض کہ جب اسلامی قاصد اس ملک کے بادشاہ کے دربار میں پہنچے تو اس ملک کی شان و شوکت اور عظمت کو دیکھ کر  
دیگرہ گئے۔

مختصر یہ کہ جب قتبیہ کے قاصدوں نے چین کے بادشاہ کے دربار میں داخل ہونے سے پہلے ملک چین کا جائزہ لیا تو  
انہوں نے محسوس کیا کہ ملک چین عظیم نہروں، فلک بوس عمارتوں، اونچے اونچے پہاڑوں، سربرز وادیوں، ہرے بھرے کھیتوں اور  
پرورفت بازاروں کا ملک ہے۔ اور جب وہ چین کے بادشاہ کے دربار میں داخل ہوئے تو اس نے قاصدوں سے سوال کیا، تم لوگ  
تعداد میں کتنے ہو؟ یہ لوگ تعداد میں تین سو تھے۔ اور عبیدہ ان کا لیڈر تھا۔ بادشاہ نے اپنے ترجمان سے کہا، ان سے پوچھو کہ تم کون  
ہو اور کیا چاہتے ہو؟ یہ انہوں نے جواب دیا، ہم قتبیہ بن مسلم کے قاصد اور ہم سفر ہیں، اس نے تجھے اسلام کی دعوت دی ہے۔ اگر  
دھوت قبول نہیں ہے تو جزیہ قبول کرو اور اگر جزیہ دینا بھی منظور نہیں ہے تو جنگ کے لیے تیار ہو۔

یہ سن کر بادشاہ غصب آسود ہو گیا، اور اس نے ان کو ایک مکان میں لے جانے کا حکم دیا۔ اور جب صحیح ہوئی تو بادشاہ نے ان  
سہ کو طلب کر لیا۔ اور ان سے کہا، تم لوگ اپنے گھروں میں کس طرح رہتے ہو؟ یہ سن کر انہوں نے گھر یا بس زیب تن کر لیا۔

بادشاہ، نیز اس کے بعد انہیں واپس بانے کا حکم دیا اور جس اگلے دن صحیح بادشاہ کی دربار میں حاضر ہوئے تو بادشاہ نے ان سے پوچھا، تم اگر بادشاہ کے سامنے اس بنا میں جاتے ہو۔ اس پر انہوں نے فرمایا وقیعہ بہترین رسمیتی کیجئے اور نمائے زیب تن اٹر لیئے۔ اور بادشاہ نے دربار میں حاضر ہو گئے۔ بادشاہ نے اس بنا میں ان کو دیکھ کر کہا، آپ چاہا جائے، اور پھر اپنے دربار بیوی سے کہا، تم لوگوں نے ان کے بارے میں کیا رائے قائم کی ہے اور ان کو کیا باپا یا بے؟ اس مرتبہ یہ لوگ پہلی بیوی کے مقابلہ میں زیادہ اچھے اور بادوض آدمی لگتے تھے۔ جب تیرادون ہوا تو بادشاہ نے ان کو دربار میں بلا کر پوچھا جب تم اپنے دشمن سے ملاقات کرتے ہو تو اس سے تمہارے ملنے کا انداز کیا ہوتا ہے؟ یہ سن کر انہوں نے اپنے جسم زرہ بکتر اور جوش سے آراستہ کر لیے اور تلوایں حمال کر لیں اور نیزے و بھالیے ہاتھوں میں سنجال لیے اور اپنے گھوڑوں پر سوار ہو کر فاتحانہ شہ سوار انداز سے سامنے سے گزرے۔ اور ان کے ساتھ گھوڑوں کے پرے کے پرے کے ان کی نظر وہیں کے سامنے سے گزرے۔ چین کے بادشاہ نے ایک طائز انداز نظر ڈالی تو اسے ایسے محسوس ہوا کہ پہاڑ اندے چلے آ رہے ہیں۔ اور جب یہ سوار بادشاہ کے قریب آئے تو انہوں نے اپنے نیزے زمیں میں گاڑ دیئے۔ بادشاہ نے ان کو دیکھ کر کہا، جاؤ، واپس جاؤ لیکن اس کا قلب خوف سے بھرا ہوا تھا۔ اس نے اپنے دربار بیوی سے پوچھا، اب تمہیں یہ لوگ کیسے لگتے ہیں؟ انہوں نے بیک زبان ہو کر جواب دیا، ہم نے ان جیسا آج سے قبل کسی کو نہیں دیکھا۔ اور جب شام ہو گئی تو بادشاہ نے کہلا بھیجا، ہمارے پاس ان میں سے کسی بڑے لیدر کو سمجھو۔ اس پر مسلمانوں کی طرف سے ہمیرہ کو بھیجا گیا۔

جب ہمیرہ بادشاہ کے دربار میں پہنچا تو بادشاہ نے ہمیرہ سے کہا، تم نے میرے ملک کی عظمت اور شان دیکھ لی، تم میں سے کوئی میرا مقابلہ نہیں کر سکتا۔ اور تم خود میرے ہاتھ کی ہتھیلی میں اٹھے کی مانند ہو۔ میں تم سے ایک سوال کرتا ہوں، اگر تم نے اس کا صحیح جواب دے دیا تو خیر، ورنہ میں تمہیں قتل کر دوں گا۔ ہمیرہ نے کہا، آپ کو جو کچھ پوچھنا ہے وہ پوچھئے، بادشاہ نے کہا، تم نے پہلے دن وہ لباس کیوں پہنچا جو تم پہن لریمیرے دربار میں آئے تھے۔ اور پھر دوسرے دن اور تیرسرے دن تبدیل کرنے کی کیا وجہ تھی؟ ہمیرہ نے اس کے جواب میں کہا، پہلے دن کا لباس ہمارا گھر لیوں لباس ہے جو ہم اپنے یوں بچوں میں رہتے ہوئے پہنتے ہیں۔ دوسرے دن کا ہمارا لباس بادشاہوں کے سامنے حاضر ہونے کا ہے۔ اور تیرسرے دن کا لباس وہ ہے جو دشمن سے جنگ کرتے وقت ہم پہنتے ہیں۔ بادشاہ نے کہا، تم نے اگرچہ میرے تینوں سوالات کے معقول جوابات دیئے ہیں لیکن اب تم اپنے کیمپ میں واپس جاؤ اور اپنے لیدر تھیہ سے کہو کہ وہ میرے ملک سے واپس چلا جائے۔ مجھے اس کی حرک و طمع کا اندازہ ہو گیا ہے اور یہ بھی معلوم ہو گیا ہے کہ کتنے تھوڑے آدمی اس کے ساتھ ہیں، ورنہ میں تم پر ایسے لوگوں کو متین کروں گا جو تمہارا آخری آدمی بھی ختم کر کے دم لیں گے۔ اس کو نہیں ہمیرہ نے کہا، اے بادشاہ تو تھیہ سے یہ بات کہتا ہے وہ آدمی قلیل الاصحاب کیسے ہو سکتا ہے جس کا ایک گھوڑ سوار تیرے ملک میں ہے اور دوسرے ایسے ہیں۔ اور وہ آدمی حریص کیسے کہلا سکتا ہے جو دنیا کا خلیفہ بن کر آیا ہے اور اس پر اس کو قدرت حاصل ہے، رہا ہمیں قتل سے ڈرانے کا سوال، تو سن لے موت جب ہمارے پاس آتی ہے تو ہم اس کی آنکھوں میں آنکھیں ڈال کر دیکھتے ہیں۔ ہم نے جدال و قتال کو عزت بخشی ہے، اس لیے نہ ہم موت سے ڈرتے ہیں اور نہ اس سے نفرت کرتے ہیں۔

جہبہ کا یہ جواب ہے کہ بادشاہ نے کہا ہے اپنی آنکھیں اٹھا دیں، کسی چیزیں اپنی سماں گھر میں نہ کہاں اسی نتیجہ کیا ہے کہ اس وقت تھا میرے ملک سے اپنی نبیلیں بائیے ہیں جب تھا میرے ملک کو وندنے والے گا اور تھا میرے چھوٹے بیوے بادشاہوں کو فتح نہ کر لے گا۔ اور تھا میرے ملک سے جزیرہ و مصوب مرے نبیلیں لے جائے گا۔ بادشاہ نے جوانا نہایہ کون ہی جزوی بات ہے میں اس کی قسم پوری کرنے کا بندوبست کے دیتا ہوں اور اس کو بیان سے نکالنے کے لیے اپنی سرزی میں کی تصوری ہی میں اس کے پاس بھیج دیتا ہوں۔ اور اپنے بادشاہوں کے چند بیٹے بھی اس کے مددوں نے چاندی اور بہت سے مال و دولت اور فتحی کپڑوں وغیرہ کے اس کے پاس بھیج دیتا ہوں۔ غرض کہ اس نے چارسوکی تعداد میں اپنی اور اپنے ماتحت بادشاہوں کی اولاد اور بہت سے سونے چاندی کے بھرے ہوئے طشت اور سرزی میں چین کی مٹی قبیلہ کے رومنے کے لیے روانہ کر دی۔

کہا جاتا ہے کہ توقعات کے باکل بر عکس قبیلہ نے یہ سارا مال و دولت اور ساز و سامان اس لیے قبول بھی کر لیا کہ اس کے ساتھ ہی اس کے پاس امیر المؤمنین عبد الملک کی موت کی اچانک خبر بھی پہنچ گئی تھی، اور اس کی ہمت ٹوٹ پکھی تھی، اور اس نے چین پر حملہ کرنے کا ارادہ ترک کر دیا تھا، اور اس نے سلیمان بن عبد الملک کی بیعت ترک کرنے کا ارادہ کر لیا تھا۔ اور چونکہ تمام عساکر اس کے ماتحت تھیں، اس کا ارادہ تھا کہ وہ اپنی مطلق العنانی کا اعلان کر دے لیکن قبل اس کے کہ وہ اپنے ارادے کو عملی جامہ پہنائے، اسی سال قبیلہ کا قتل ہو گیا۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اپنے لیے اس کا معموت دینے کا کوئی ارادہ نہیں تھا۔ اور وہ مرتے دم تک مجاہد فی سبیل اللہ ہی رہنا چاہتا تھا۔ اس سن میں مسلمہ بن عبد الملک نے الصانفہ میں جنگ شروع کی۔ اور عباس بن ولید نے روم پر چڑھائی کی۔ اور طووس اور مرزا بائیں کے علاقے فتح کر لیے۔

اسی سن میں دمشق کی جامع مسجد اموی امیر المؤمنین ولید بن عبد الملک کے ہاتھوں پایہ تکمیل کو پہنچی، رحمۃ اللہ تعالیٰ اس مسجد کی جگہ قدیم زمانہ سے ایک عبادت خانہ کلد انیوں کا تغیر شدہ موجود تھا جو دمشق میں مدت سے آباد تھے، یہ لوگ سات متاز ستاروں کو پوچھتے تھے وہ سات ستارے یہ ہیں، پہلا ستارہ آسمان دنیا کا چاند، اور دوسرا آسمان کا عطا رؤسی تیرے کا زہر، چوتھے کا سورج، پانچویں کا مرخ، پھٹے کا مشتری اور ساتویں کا زحل۔

شہر دمشق کے دروازوں پر ان ساتوں ستاروں کی تصویریں ہیکلوں کی شکل میں نصب تھیں، شہر دمشق کے سات دروازے ان لوگوں نے اسی غرض سے بنائے تھے اور یہ کلد انی ساتوں دروازوں پر علیحدہ علیحدہ عید کا جشن بھی منایا کرتے تھے۔ ان کلد انیوں نے دروازوں کے ساتھ رصدہ ہیں بھی بنا کر کی تھیں، جہاں کو اکب کی حرکات و قرب و اتصال کا مطالعہ کرتے تھے، اور ان پر گفتگو کرتے تھے، انہی لوگوں نے دمشق کی بنیادِ اہل تھی اور اس کے لیے اسی جگہ کا انتخاب کیا تھا، جوان دوپہاروں کے درمیان پانی کی گزر گاہ تھی اور جس کا پانی نہروں کی صورت اونچی پنجی بھیج گئوں پر پہنچایا جاتا تھا۔ اور ان نہروں کا پانی دمشق شہر کے مکانات میں پہنچانے کا بندوبست تھا۔ غرض کہ ان نوں دمشق نہایت خوبصورت اور دلاؤ ویز شہروں میں شمار ہوتا تھا، اور اس کی وجہ یہ تھی کہ اس میں طرح طرح کے تصرفات کے لئے تھے، کلد انیوں نے اس معبد کو جس کی جگہ اب مسجد اموی بنی ہوئی ہے، قطب کی سمت بنایا تھا۔ وہ لوگ قطب شمالی کی طرف رخ کر کے اپنی عبادت کرتے تھے۔ ان کے اس معبد کی محرابیں بھی اسی سمت کو بنی ہوئی تھیں اور

معبد کا صدر دروازہ بھی قبلہ رخ پر کھلتا تھا۔ جو آج کی مسجد کی حراب کے بالکل پیچھے ہے جو سما کر ہم نے خود بھی واضح طور پر اس کو دیکھا ہے، تم نے ان کی عمر میں بھی قلب کی سوت میں اسکی بھی تیز اور دروازہ بھی دیکھا ہے، اکابر جہالت غوب صدرت اور قشیں پتھروں کا بنا ہوا ہے اور اس پر پکھوان کے رسم الخط میں تحریر بھی ہے۔ اس دروازے کے دو ایکینیں جانب دروازے بھی تھے جو نسبتاً بڑے دروازہ کے مقابله میں چھوٹے تھے۔

اس معبد کا غربی حصہ یقیناً بہت مضبوط اور بلند تھا جو ان دو ستون پر قائم تھا جو باب البرید میں نصب ہیں اور معبد کا شرقی حصہ جرون بادشاہ کا محل کھلاتا تھا۔ اس محل کے قریب دو بڑے مکانات بھی تھے۔ کہا جاتا ہے کہ قدیم زمانہ میں یہ تینوں محل اور مکانات بادشاہوں کے لیے وقف تھے۔ اور ان مکانات محل اور معبد کے چاروں طرف ایک چار دیواری بھی تھی، جو بہت بلند اور مضبوط تھی۔ اور جو بہت بڑے بڑے پتھروں کو کاٹ کر بنائی گئی تھی۔ یہاں زیر زمین قید خانے اور عقوبات خانے بھی تھے اور گھوڑوں کے اصطبل بھی تھے جس کے متعلق حصہ کو بعد میں معاویہ نے پائیں باعث میں تبدیل کر لیا تھا۔ اور عسا کرنے جو پکھو میان کیا ہے اس کا ماحصل یہ ہے کہ اس شہر کو بنانے میں یونانی کلدانیوں نے بڑی محبت اور مشقت برداشت کی تھی جس میں تقریباً اٹھارہ برس صرف ہو گئے تھے۔ اور جب انہوں نے شہر کی فصیل کی چار دیواری کی تعمیر کی تھی تو انہوں نے یہ یقین کر لیا تھا کہ نہ اس کی نمارت کبھی کیونکہ جس گھر کے متعلق غیر آباد ہونے اور منہدم نہ ہونے کا یقین ظاہر کیا گیا تھا، اس کو معاویہ نے ہی از سر تو تعمیر کر لیا تھا۔ اور پھر وہ ۲۲۱ھ میں جل بھی گیا تھا۔ اور اس کے بعد پھر ضعیفوں، ناداروں اور محتاجوں کا مسکن بن گیا تھا۔ چنانچہ ہمارے زمانہ تک وہ اسی حالت پر برقرار تھا۔

مقصود یہ ہے کہ یونانی اسی حالت پر عرصہ دراز سے چلے آ رہے تھے جس میں چار ہزار سال سے کوئی تبدیلی نہیں آئی تھی۔ چنانچہ یہ بھی مشہور تھا کہ اس معبد کی اوپرین دیواریں حضرت ہود ﷺ نے اٹھائی تھیں اور ہود حضرت ابراہیم علیہ السلام سے بھی مدتوں پہلے گزرے ہیں۔ حضرت ابراہیم دمشق کے شمال میں بڑہ میں وارد ہوئے تھے اور وہاں انہوں نے اپنی دشمن قوم سے سخت جنگ کر کے ان کو شکست دی تھی اور ان پر پوری طرح غالب آئے تھے۔ ان کے جنگ کا مقام بھی بڑہ تھا اور قدیم کتابوں سے بھی ظاہر ہوتا ہے کہ اس مقام پر مخاریں و معاویہ میں کے سخت معرکے ہوتے رہے۔

یہی یونانی کلدانی جو مدت دراز سے مشرق میں آباد تھے، تعداد میں بے شمار تھے اور ابراہیم علیہ السلام کے دشمن خاص تھے۔ ان سے ان کے صنم خانوں اور ستارہ پرستی کے مرکزوں میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ندی بھی مناظرے ہوتے رہتے تھے، اس کی تشریح ہم اپنی تفسیر میں کر سکتے ہیں۔ اور حضرت ابراہیم طیل اللہ کی حکایت تفصیلی طور پر ہم نے البداية والنهاية میں بھی اپنے مقام پر کر دی ہے۔ حضرت عیسیٰ بن مریم کے تین سو برس بعد اہل شام نے قسطنطینیہ بن قسطنطینیہ کی کوششوں سے عیسائیت قبول کی۔ قسطنطینیہ وہی شخص تھا جس نے بلا دروم کے مشہور شہر قسطنطینیہ کی بنیاد ڈالی تھی اور اسی شخص نے ان کے لیے قوانین بنائے تھے۔ اولاً قسطنطینیہ اس کی

قوم اور اس سر زمین کے اکثر باشادے یونانی کھلات تھے۔ قسطنطیں کے نصرانی رہنماء نے ایک نیا دین ایجاد کیا تھا جس میں نصرانیت، بہ پیغمبر کوئی آئی۔ یہاں یعنی ٹھیرا جیتھے تھا۔ یہاں شرق کی سمت میں ایک گاؤں پر نیز نہادہ جماعتیں بے کچڑیاں درکھتے تھے۔ ان کے یہاں درکارہ گاہشہ طلاق تھا اور اپنی نہادہ کو ادا نے احالت کی تاکہ یہ کرتے تھے۔ لیکن یہ سب ان کا ڈھونگ تھا۔ یہ دراصل خیانتی تعلیم ہے تھے اور کافہ کبیروں نے طرف بال کرتے تھے۔

محض یہ کہ عسکریں بادشاہ نے نصاری کے لیے دمشق اور اس کے قرب و جوار میں آفراہ بارہ ہزار گرجا بنادیئے تھے اور ان کے مصارف کے لیے بہت بڑا وقف بھی کر دیا تھا، انہی گرجاوں میں سے بیت حم اور قدس کا قلامبھی تھا، جس کو امہیلان غدیرتائیہ نے بنایا تھا۔ نصاری نے دمشق میں سب سے بڑا گرجا یونانی تعمیر کیا تھا جس کو یونان کہلانی بہت امیت دیتے تھے۔ اور اس کے علاوہ چھوٹے چھوٹے جیسا کہ اوپر بیان کیا گیا، بہت سے مزید گرجا بنائے گئے تھے۔ اور یہ سب ان لوگوں نے تین سو سال کی مدت میں تعمیر کئے تھے۔

اس کے بعد رسول اللہ ﷺ کی بعثت ہوئی، اور آپؐ نے اپنے زمانہ میں ان کے اس وقت کے قیصر ہرقل کے پاس سفارت بھیجی، اور اس کو دین اسلام قبول کرنے کی دعوت دی، اور پھر اس کے دربار میں ابوسفیان بھی مکہ کے مشرکین کا نمائندہ ہن کر پہنچا، اور آپؐ نے اس کے توڑ میں زید بن حارثہ، جعفر اور ابن رواحة کو روانہ کیا۔ اور جب یہ لوگ بلقاء پر جو شام کی سرحد تھی، پہنچے تو ہرقل نے معاذ اند رویہ اختیار کیا اور مذکورہ بالاتینوں امراء اور اصحاب رسول ﷺ کو معاون کے ہمراہ یوں کے قتل کر دیا۔ اس پر مجبوراً رسول اللہ ﷺ نے ان ظالموں سے جنگ کا ارادہ کیا اور شام اور توبوک میں پکھ فوج اس ظالمانہ عمل کی مراجحت کے لیے بھیجی۔ لیکن اس سال موسم بہت سخت اور نہایت گرم تھا۔ اس لیے پکھ کامیابی حاصل نہ ہوئی۔ لیکن آپؐ کے انتقال کے بعد ابو بکر صدیقؐ نے اس مشن کو نظر انداز نہیں کیا۔ اور رسول اللہ ﷺ کے شروع کئے ہوئے کام توکیل تک پہنچانے کی غرض سے ایک فوجی لشکر شام روانہ کیا اور بالآخر اس نے دمشق کا رخ کیا اور اس کو فتح کیا۔ جس کا تم تفصیلی ذکر دمشق کی فتح کے سلسلہ میں کر چکے ہیں۔

غرض کہ جب اسلامی حصہ دمشق پر برلنے لگا اور مسلمانوں کو اسکا مامحاصل ہو گیا تو امیر حرب ابو عبیدہ اور ان کے بعد خالد بن ولید نے شامیوں کا پروانہ اور ابیل دمشق کو بھی امن و امان سے رہنے اور اپنے مذہبی و دینی شعائر بجا لانے اور معاشرتی اطمینان برقرار رکھنے کی اجازت دے دی۔ اور ساتھ ہی ان کو ان کے چودہ گرجا بھی ان کی اپنی تحول و تصرف میں رکھنے کی اجازت دے دی۔ لیکن بعد کو یہ طے پایا کہ ان گرجاوں میں سے وہ نصف گرجا مسلمان اپنے پاس رکھیں گے، جنہیں خالد بن ولید نے فتح کر کے حاصل کیا ہے۔ اور باقی نصف گرجا حن کو ابو عبیدہ بطور امان نصاری کو واپس دینے کا وعدہ کر چکے ہیں، وہ ان ہی کے پاس رہیں گے۔ چنانچہ نصف حصہ شرقي کو مسلمانوں نے مسجد کے طور پر استعمال کرنا شروع کر دیا اور اس میں نماز پڑھنے لگے۔ اور کہیا یوحنانیتی اس گرجا کا دوسرا نصف عیسائیوں کے پاس چھوڑ دیا گیا۔ گرجا کا وہ شرقي حصہ جو مسلمانوں نے مسجد بنالیا تھا، اس میں سب سے پہلے ابو عبیدہ نے نماز ادا کی، ان کے بعد صحابہ نے یہاں نماز پڑھنا شروع کی، اور اس اعتبار سے اس کو محراب صحابہ کہا جائے گا، لیکن مشرقي حصے میں جسے محراب صحابہ کہا جاتا تھا کوئی محراب کی شکل کی بنی ہوئی جگہ نہ تھی، البتہ اس جگہ کی دیوار کو توڑ کر محراب بنا

لیا گیا تھا۔ سب سے پہلے، لید نے نماز پڑھی، بعد میں لوگوں نے چاروں اماموں کے نام سے چار محاربین بنا دیں اور ان کا نام محرب شفیع، محرب حنفی، محرب ابی الحسن، محرب عجمی۔ سکونت کا بہت سے اسے قرآن میں تقطیع فرمائیا گیا۔ بعد اس قرآن دیا ہے۔ بہر حال اس مسجد و گرجا میں داخل ہونے کا صدر دروازہ ایک ہی تھا۔ نصاریٰ مغرب کی سمت میں جاتے تھے۔ اور مسلمان افضل ہونے کے بعد مسجد کے انیں جانب میں جاتے تھے۔ نصاریٰ اپنے تر جائیں نہ بلند آواز سے باطل بڑھ سکتے تھے اور نہ ان تو اس بجائستے نہ اور یہ ان سhabab کے رعب و دا ب اور خوف کی وجہ سے تھا۔ علاوه ازیں معاویہ نے شام تک اپنے ایامہ بیت میں اس مسجد کے اس حصہ کے سامنے جو صحابہ کی آمد و رفت کا راستہ تھا، دارالامارت بھی بنا لیا تھا اور اسی جگہ قبۃ الخضراء تمیز بیان یا بیان یا تھا۔ جس میں معاویہ چالیس سال مقیم رہا، غرض کہ مذکورہ بالا کیسے یوں ہی مسجد و گرجا کی صورت میں دو حصوں میں تقسیم ہو کر مدتلوں چلتا رہا۔ یعنی ۸۲ھ سے لے ۸۶ھ تک، لیکن شوال ۸۶ھ میں جب خلافت ولید بن عبد الملک کو ملی، اس وقت اس کو یہ خیال پیدا ہوا کہ کیسے کے بقیہ حصہ کو بھی مسجد میں شامل کر لیا جائے تا کہ تمام کا تمام حصہ ایک مسجد کی صورت میں نظر آنے لگے، اور اس کی خاص وجہ عیسائیوں کا بائل بلند آواز سے پڑھنا تھا، جس سے مسلمانوں کی عبادت میں خلل واقع ہوتا تھا۔ اور ان کی نماز سے سکون نہیں پڑھی جاسکتی تھی۔

اس صورت حال کے پیش نظر کیسے کے پیشواؤں کو طلب کیا گیا، تاکہ وہ کیسے یا گر جا کا بقیہ حصہ بھی مسلمانوں کے حوالے کر دیں، اور اس کے عوض جتنا وسیع و عریض قطعات اراضی ان کو درکار ہو، وہ ان دے دیئے جائیں اور مسلمانوں کی بڑھتی ہوئی آبادی کے پیش نظر مسجد کی بھی تو سعی کی جاسکے۔ ان وسیع قطعات کے علاوہ جو عیسائیوں کو پسند ہوں، ان کو یہ اختیار بھی دیا گیا کہ چار دیگر گرجا بھی، یعنی کیسے مریم، کیسے المصائب، کیسے تل الجبین اور کیسے حمید بن درہ جو درب المثلث میں واقع ہے، اس معاهدہ میں شامل نہیں سمجھے جائیں گے بلکہ ان پر بھی عیسائیوں کا بدستور کنزول باقی رہے گا، اور وہ ان میں بدستور اپنی عبادات جاری رکھ سکیں گے۔ لیکن عیسائیوں نے مسلمانوں کی اس پیشکش کو سختی سے رد کر دیا، اور کہا، یہیں اس معاهدہ کے مطابق زندگی گزارنے اور اپنے گرجاؤں میں عبادت کا حق دو، جو صحابہ کے زمانہ سے ہمارے ساتھ کیا ہوا ہے۔

چنانچہ اس معاهدہ کو لایا گیا اور ولید بن عبد الملک کی موجودگی میں اس کی عبارت پڑھی گئی۔ اس سے معلوم ہوا کہ اس معاهدہ میں وہ گرجا شامل نہیں ہے جو کیسے تو ما کھلاتا ہے اور باب تو میں سے باہر نہ کرنے کے کنارے واقع ہے، یہ گرجا کیسے مرمتھنا سے بھی بہت بڑا تھا، چنانچہ ولید اس پر راضی ہو گیا کہ میں اس ممتاز عدگر جا کی بجائے اس گرجا کو منہدم کر کے اس کی جگہ مسجد بنادوں گا، مگر اس پر بھی نصاریٰ راضی نہ ہوئے۔ اور کہنے لگے اے امیر المؤمنین آپ اس گرجا تھے نہ لگائیں اس کو یوں ہی رہنے دیں ہم کیسے مرمتھنا کے بقیہ حصہ سے دست بردار ہونے کو تیار ہیں چنانچہ ولید نے بھی دوسرے تمام گرجاؤں کو بدستور نصاریٰ کے حوالہ کر دینے اور صرف کیسے مرمتھنا کے لینے پر اتفاقیوں کو بھی، بعض لوگوں نے یہ بھی بیان کیا ہے کہ ولید نے کیسے مرمتھنا کی بجائے ایک دوسرا باب الفرادیں میں حمام المقام کے نزدیک دے دیا تھا، اور نصاریٰ نے اس کو لے کر اس کو نام مرمتھنا کھلایا۔ واللہ اعلم۔

اس کے بعد ولید نے حکم دیا کہ آلات انہدام مثلاً بیچپے ک DAL اور چھاؤڑے وغیرہ لائے جائیں۔ اور تمام امراء اور اعوان

واشرافِ مملکت کو جمع کیا جائے۔ اس اعلان اور حکم نامہ کو سن کو انصاریٰ کے السقف اور بوئے بڑے پادری بھی جمع ہو گئے۔ اور انہوں نے تغیرات آئیں۔ تغیرات میں ایسا بھی تباہی میں آتی ہے کہ جو کوئی اس اگر بُوگرا کے کام اس پر دخواں لے رہا ہو جائے گا اور وہ بے ہوش ہو جائے گا۔ ایہ سے پادریوں کی یہ بات سن آرہا ہب دیا میں تو اللہ کی راہ میں مدحش ہو جاتا چاہتا ہوں۔ اور قسم بے خدا کی انہدام کے اس فعل کو مجھ سے قبل وہ کسی نے انجام دیا ہے، اس سے سلسلہ ہے اہ، پھر ایسے مردھا کے مشرق میں اپنے چڑھ کیا جس میں متعدد زاویے بننے ہوئے تھے جن اوس انعامات ہبہا تھا۔ یہ رجا بلاشبہ شیسم بلند بالا اور مسیب دھانی دیتا تھا، اسی میں ان کا راہب رہتا تھا۔ اس کو ولید نے نیچے اترنے کا حکم دیا، جس کو اس نے بہت بر امانتیا۔ مگر ولید نے اس کو گردان سے پکڑ کر باوجود اس کی مراجحت کے نیچے اتار لیا۔

اس کے بعد ولید خود اس سب سے بڑے مقام پر پہنچ گیا، جس کو اس گرجا کے سب سے بالائی منزل پر منصب اکبر کے نام سے تغیر کیا گیا تھا۔ اور جس کو وہ شاہد کہتے تھے یہ دراصل ان کا قوی یہیکل مجسم تھا۔ چنانچہ ولید کو اس پر چڑھتے ہوئے جب پادریوں نے دیکھا تو پکار کر کہا، اس کو ہاتھ نہ لگانا اور اس سے دور ہی رہنا، ورنہ غضب ہی ہو جائے گا، ولید نے کہا، اچھا، تو سب سے پہلے میں اسی سے اپنے کام کا آغاز کرتا ہوں۔ اور اس پر پہنچ کر پہلے اس نے اللہ اکبر کا فخر لگایا اور پھر اس پر کئی سخت ضربیں لگا کر اس کو منہدم کر دیا۔ اس وقت ولید کے جسم پر زر درنگ کی عباءتی۔ پھر اس کے بعد اس نے ک DAL سے دہاں لگے ہوئے سب سے پڑے پھر کو نیچے گرا دیا۔ اس کے تمام امراء بھی اس انہدام میں شریک ہو گئے اور تمام مسلمانوں نے مل کر تین بار نزہہ تغیر لگایا اور انصاریٰ جیروں کی سڑی جیوں پر کھڑے ہوئے واپسیا مچاتے رہے۔ یہ لوگ دہاں بہت بڑی تعداد میں جمع ہو گئے تھے، ولید نے پولیس کو بلوا کر ان لوگوں کو دہاں سے ہٹوایا۔ ابو نائل غسانی پولیس کا چیف جب اس جمع کو دہاں سے ہٹانے میں کامیاب ہو گیا تو ولید تمام موجود امراء اور ارکان حکومت کے ساتھ مل کر انصاریٰ کے تغیر کئے ہوئے تمام ندیک، مکانات، محابیں منہدم کر کے سارے گرجا کو چیل میدان کر دیا اور از سر نہ اس خوبصورت جامع مسجد اموی کی داغ نبل ڈالی، جس کی نظر اس سے پہلے تاریخ میں نہیں ملی۔

ولید نے اس مسجد کی تغیر میں بہت سے انچنبر صنایع اور کارگیر لگا کر اس کو مکمل کرایا۔ اس کے بعد اس کے ولی عہد اور بھائی سلیمان بن عبد الملک نے بھی اس مسجد کی تکمیل و تزیین میں بہت کچھ حصہ لیا۔ اس کے لیے سنگ مرمر کی تراش و خراش کے لیے ولید نے روم کے بادشاہ کو لکھا کہ وہ اپنے ملک کے صنایع و کارگیر بھیجی، حتیٰ کہ اس نے اس کو یہ بھی لکھا کہ اگر سنگ تراش جلد نہ بھیجے گئے یا اس میں لیت و لعل کیا گیا تو میں تم سے اس کے لیے جنگ کروں گا۔ اور تمہارے ملک کے ان تمام گرجاؤں کو زمین بوس کر دوں گا۔ جن میں قدس کے گرجا قلمان اور رہا بھی شامل ہیں۔ اور تمہارے تمام تہذیبی آثار و نقوش مٹا دوں گا۔ اس خط کے پڑتے ہی روم کے بادشاہ نے دو سو صنایع و کارگیر و اند کئے، اور لکھا، جو کچھ تم کر رہے ہو اگر یہ سب کچھ پلانگ تمہارے باپ کی ہے تو وہ تمہارے لیے باعث شرم و عار ہے۔ اور اگر یہ سب کچھ تمہارا اپنا سوچا سمجھا ہوا ہے تو تم ان کے لیے باعث ندامت ہو۔ جب یہ خط ولید کو ملا، وہاں فرزدق شاعر بھی موجود تھا، اس نے ولید سے کہا، اس خط کا جواب میں دیتا ہوں، ولید نے کہا، وہ کیا جواب ہے، فرزدق نے کہا، اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں کہا ہے:

”ہم نے سلیمان کو وہ بات سمجھا دی اور ہم نے ہر ایک کو عقل و علم بخشنا۔ سلیمان داؤ دے کے کم سن بیٹھے تھے مگر ان کو اللہ تعالیٰ نے وہ بات سمجھا دی جو داؤ دسے تھے۔“

ولید و فرزدق کا یہ جواب بہت پسند آیا اور اس نے اشعارتی اس نے اس کے خط کے جواب میں لکھ دیجئے:

فرقت بين النصارى في كنائتهم والعاديين مع الاسحار والعنم

”تو نے گرجاؤں کے نصاری میں ان مسلمان عبادت زاروں میں فرق رکھا ہے جو علی الصحن عبادات کرتے ہیں،“

و هم جميعاً اذا صلوا واوحهم شتى اذا سجدوا لله الصنم

”وہ نماز پڑھتے ہیں اور خدا کو بجھہ کرتے ہیں تو ایک دل ہوتے ہیں جب کہ نصاریٰ توں کو پونچ کر منتشر ہوتے ہیں،“

و كيف يجتمع الناقوس يضربه اهل الصليب مع القراء لم تم

”ناقوس کی آواز اہل صلیب اور شب بیدار قاریوں کو کچھا کر بھی کیسے سکتی ہے،“

فهل الله تحويلاً ليغتهم عن مسجد فيه يتلى طيب الكلم

”اللہ نے تجھے اس مسجد کے بارہ میں ان کی بات تسلیم کرنے سے باز رکھا ہے جس میں کلام پاک پڑھا جاتا ہے،“

حافظ عبدالرحمن بن ابراهیم مشقی کا بیان ہے کہ ولید نے مسجد کی اندر ورنی دیواریں تعمیر کیں۔ اور مچھلی نماد دیواروں کا اس میں

اضافہ کیا۔

حسن بن یحییٰ کہتے ہیں کہ ہود علیہ السلام پہلے شخص جنہوں نے دمشق کی مسجد کی قبلہ کی سمت کی دیوار بنائی تھی۔ لیکن دوسروں کا کہنا یہ ہے کہ جب ولید نے اس قبہ کو بنانے کا ارادہ کیا جو دالانوں کے درمیان ہے اور جو قبہ النسر کہلاتا ہے، تو اس نے قبہ کے ستون اتنے گھرے کھدوائے کہ وہاں میٹھا پانی نکل آیا، جس کے آس پاس اس نے انگور کی بیلیں چڑھاوادیں اور اس کے بعد اس نے ان ستونوں پر قبہ کی تعمیر شروع کروائی، لیکن وہ گر گیا۔ چنانچہ ولید نے اپنے بعض انجھیر وں سے کہا، میں چاہتا ہوں کہ اس جگہ ایک قابل یادگار قبہ بن جائے۔ اس پر ایک انجھیر نے کہا، اگر امیر المؤمنین مجھ سے وعدہ کریں کہ اس کا تعمیری مھکید میرے سوا کسی اور کوئند دیا جائے گا تو میں امیر المؤمنین کی حسب خواہش تعمیر کر دوں گا۔ امیر نے اس کا اثبات میں جواب دیا۔

اس انجھیر نے ستون تعمیر کرائے اور ان کو لواری مچھلیوں سے پوری طرح ڈھک کر چلا کیا اور پھر ایک سال تک اس انجھیر کا پتہ نہ چلا کہ کہاں گیا۔ جب ایک سال بعد وہ واپس آیا تو با دشایہ بہت ناراض ہوا مگر اب اس انجھیر نے آ کر ستونوں پر سے مچھلیوں کو ہٹایا تو ستونوں کی بنیادیں ان سے پٹی ہوئی تھیں اس طرح جب بنیادیں مضبوط ہو گئیں تو ان ستونوں پر اس نے قبہ تعمیر کیا۔ بعض لوگوں نے یہ بھی کہا ہے کہ ولید نے گنبد کی کلاغی سونے کی بنوائی چاہی تاکہ مسجد کی شان نکل آئے۔ اس کو سن کر معمار نے کہا، آپ کے لیے خالص سونے کی کلاغی بنانا مشکل ہے۔ معمار کی بات سن کر ولید کو خخت غصہ آگیا اور اس کے پچاس کوڑے لگانے کا حکم دیا اور کہا، افسوس ہے تیرے حال پر تو مجھے یہ کلاغی یا کلکس بنانے سے عاجز سمجھتا ہے حالانکہ مجھے زمین وجایزادہ اور مکانات ہی سے اتنا ان تکیں وصول ہو جاتا ہے۔ اس نے کہا، یہ سب کچھ مجھے تسلیم ہے۔ لیکن اس سلسلہ میں میری گزارش بھی تو سن لیجیے۔ ولید

نے کہا بیان کرو۔ معمار نے کہا، سونے کی ایک اینٹ چتی جگہ میں لگے گی؟ اس کے حساب سے امیر المؤمنین کو ہزار ہا خالص سونے کی اینٹیں تیار کرنا ہوں گی؛ ولید نے کہا، بے شک میں اتنی اینٹیں سونے کی تیار کر اور تم کو فراہم کر سکتا ہوں کہ میرے نیے یہ کچھ میکھل بھی نہیں ہے۔ لیکن ہر حال میں بھی یہ سمجھتا ہوں کہ گہرے سے کھلے ہے کہا، نہیں میں اسراف ہے اور اس مال کا نیایا ہے جو مسکینوں اور فقیروں کے کام آ سکتا ہے اور جب اس کو معمار کی بات معقول معلوم ہوئی تو اس نے پیچاں دینار انعام دیئے۔ اور جس طرح معمار نے مسجد کو بنانے کا مشورہ دیا اس پر عمل درآمد کیا جب مسجد کی چھتیں پڑنے کا وقت آیا تو معمار کے مشورہ کے مطابق مسجد اموی کی چھتیں پتھر کی بنائی گئیں، جنہیں اندر ورنہ سونے کی لمبی کاری سے مزین کیا گیا، اور اینٹوں وغیرہ کی چنانی کے لیے اور پتھروں کی تعمیر کے لیے مصالح کے طور پر سیسہ استعمال کیا گیا، جس کے لیے ولید نے اعلان کر دیا کہ مملکت میں سیسہ جہاں جہاں دستیاب ہوؤہ سب مسجد کے تعمیر کے لیے جمع کیا جائے۔

چنانچہ سرکاری الہکاروں نے شام اور قرب و جوار کے تمام علاقوں سے اس کی دستیابی کے لیے کوئی دقیقہ فروغ زاشت نہیں کیا۔ شام میں ایک اسرائیلی عورت کے پاس اس کا بہت بڑا ذخیر تھا، اس نے کہا، میں اس کو صرف چاندی کے بھا و پر فروخت کروں گی۔ یہ بات امیر المؤمنین ولید کو بتائی گئی، تو اس نے حکم دیا، اگر چاندی کے عوض سیسہ ملتا ہے تو بھی خرید لیا جائے۔ لیکن جب اس کو یہ معلوم ہوا تو اس نے کہا، میں فی سکیل اللہ یہ سارے سیسے یوں ہی دینے کو تیار ہوں، بشرطیکہ مسجد کی چھت میں استعمال کیا جائے۔ چنانچہ اس کی تجھیوں پر اللہ کے نام کے ساتھ یہ بھی لکھا گیا کہ یہ عظیم ایک اسرائیلی عورت کا ہے۔

محمد بن عائذ کا بیان ہے کہ میں نے مشائخ سے سنا ہے کہ دمشق کی مسجد میں امامت کا پیسہ بھی گا ہے۔ ایک شخص مسلسل امامت کی رقم سرکاری خزانہ میں اس غرض سے جمع کرتا رہتا تھا۔ بعض مشقی مشائخ نے کہا ہے کہ جامع مسجد میں صرف دو رخام بلقیس کے تخت کے بھی لگے ہوئے ہیں اور باقی میں سنگ مرمر لگا ہوئے۔ بعض لوگوں کے مطابق ولید نے وہ دو ستون جو بازار کے دائیں بائیں پیروں کے نیچے اسٹادہ ہیں۔ حرب بن خالد ابن خالد ابن یزید بن معاویہ سے پندرہ سو دینار میں خریدے تھے۔

دحیم نے ولید بن مسلم کے حوالہ سے بتایا ہے کہ دمشق کی مسجد میں بارہ ہزار سنگ رخام کے لکڑے لگے ہوئے ہیں اسی طرح ابن عمر ابن مہاجر الانصاری کا بیان ہے کہ لوگوں کے حساب کے مطابق ولید نے مسجد کے سامنے کی طرف جوانگور کے باغات لگوائے ہیں، اس پر ستر ہزار دینار خرچ ہوئے تھے۔ ابو قصی کا کہنا ہے کہ دمشق کی مسجد کی تعمیر پر سونے کے چار سو صندوق خرچ ہوئے، جب کہ ہر صندوق میں چودہ ہزار دینار تھے۔ اور بعض روایات کے مطابق ہر صندوق المٹاکیں ہزار دینار سے پر تھا۔ ابو قصی کا یہ بھی کہنا ہے کہ ولید کے باڑی گارڈ نے آ کر ایک روز ولید سے کہا، کہ لوگ کہتے ہیں کہ امیر المؤمنین نے بیت المال کی رقم بے جا خرچ کی ہے۔ اس پر ولید نے لوگوں کو نماز کے وقت جمع کرنے کا حکم دیا، اور جب لوگ جمع ہو گئے تو اس نے منبر پر بیٹھ کر کہا، مجھے معلوم ہوا ہے، تم لوگ کہتے ہو کہ ولید نے بیت المال کا بے جا صرف کیا ہے۔ اور پھر کہا اے عمر و بن مہاجر اٹھو اور بیت المال کی رقم یہاں لا کر حاضر کرو۔ چنانچہ بیت المال کا خزانہ خپروں پر لاد کر مسجد میں لا یا گیا اور قبة النسر کے نیچے بڑی سی چادر بچھائی گئی۔ اور اس پر خالص سونا اور چاندی اللہ دیا گیا، جس کا ڈھیر لگ گیا۔ ڈھیر اتنا اونچا تھا کہ ہر ایک طرف کا آدمی کھڑا ہوا دوسری طرف کے کھڑے

ہوئے آدمی کوئیں دیکھ سکتا تھا اور یہ بہت بڑی بات تھی۔ اس کے بعد ولید نے کہا، خدا کی قسم میں نے اس مسجد کی تعمیر میں بیت المال کا ایک درہم بھی حریق نہیں لیا ہے۔ اور جو پنجھاں پر خرچ جواہے وہ سب میں نے اپنے پاس سے خرچ کیا ہے۔ یہ من کرس رب لوگ خوش بوجگئے اور نہ اتنی مل کا شکر ادا کیا، اور خلیفہ کی جان کو عطا کیا۔ یتیم پیٹے گئے، اپنے پیٹے کے کوئی بہو اپنے جانے سے قبول یہ بھی کہا کہ تم لوگ دمشق لی آب و ہوا پھلوں میوں اور بیش و آرام پر فخر کرتے ہو میرے فخر لے لیے یہ مسجد ہی کافی ہے۔ بعض لوگوں کا بیان ہے دمشق کی جامع مسجد میں تین سنہری تختیاں قبلہ کی رخ پر آؤزیں تھیں، اور ہر ایک پر بسم اللہ ان رحمٰن ان رحیم، اللہ لا الہ الا ہو الحی القیوم لا تأخذہ سنتہ ولا نوم۔ لا الہ الا اللہ وحده لا شریک له ولا نعبد الا ایاہ۔ ربنا اللہ وحده و دیننا الاسلام و نبینا محمد۔ اس مسجد کی تعمیر کا اور کینسہ کو گرانے کا حکم عبد اللہ امیر المؤمنین ولید نے ۸۲ھ ذی قعد کے مہینے میں دیا۔ دوسری تختیوں پر سورۃ فاتحہ، سورۃ نازعات، سورۃ عبس اور سورۃ کورت لکھی ہوئی تھیں جب مامون کی حکومت دمشق میں قائم ہوئی تو یہ ساری لوچیں مٹا دی گئیں۔

بیان کیا گیا ہے کہ دمشق کی جامع مسجد میں درازی قد تک چاندی اور سنگ خام لگا کر اس میں سنہرے سبز نیلے اور سفید گلینے جڑے گئے تھے۔ اور مشہور شہروں کے تصویری خاکے، محراب پر کعبہ کا خاکہ اور خوبصورت اور سربراہ رختوں اور پھلوں کے تصویری خاکے چاروں طرف نظر آتے تھے۔ مسجد کی جھٹت اور دروازوں کی زنجیریں سونے چاندی کی پتزویں سے آراستہ تھیں، صحابہؓ کی محراب نہایت خوبصورت بلوروں سے مزین تھی، اور جب اس میں روشنی کی جاتی تھی تو وہ یقیناً نور بن جاتی تھی۔ چنانچہ جب امین بن رشید کا زمانہ آیا تو وہ چونکہ بلور کا بہت گروپہ تھا۔ اس نے سلیمان کو لکھا کہ اس کے پاس شاہی خوبصورت بلور بھیجا جائے۔ سلیمان نے چوری چھپے وہ بلور امین کے پاس بھیج دیا۔ لیکن جب مامون خلیفہ ہوا تو اس نے اسے دمشق واپس بھیج دیا۔

ابن عساکر کا کہنا ہے کہ کچھ دنوں بعد اس بلور کی جگہ کانچ کا چراغ جتارہ۔ اور جب وہ ٹوٹ گیا تو اس کے بعد وہاں کچھ نہیں رکھا گیا۔ اسی مسجد میں نہایت خوبصورت پرڈے بھی ڈالے گئے تھے، اور تمام دیواریں بھی خوشنما سنہرے غالفوں سے آراستے کی گئی تھیں۔ ولید نے بیمارہ شماں کو خاص اہتمام سے آراستہ کیا تھا۔ اس کو ماذنۃ العروں کہا جاتا تھا۔ اس مسجد کے ہر کونہ میں نصاریٰ کی خانقاہ اور صومعہ بھی موجود تھا، جس کو یونان نے رصدگاہ کے طور پر استعمال کے لیے بنایا تھا۔ یہاں ایک مریع انچا چبوترہ بھی تعمیر تھا جس کے متعلق لوگوں کا خیال تھا کہ عیسیٰ بن مریم آخری زمانہ خروج دجال کے بعد اس چبوترہ پر نازل ہوں۔ گے۔

غرض کہ جب دمشق کی جامع مسجد پا یہ تکمیل کو پہنچی، تو یہ اپنے حسن و خوبصورتی میں لا جواب تھی اور جو کوئی اس کو دیکھتا تھا وہ تھوڑی دری کے لیے سکنے میں رہ جاتا تھا کہ ایسا بجوبہ عالم شاید ہی اس نے کہیں اور دیکھا ہو، اس مسجد میں کچھ طسمات بھی لوگوں کو نظر آتے تھے۔ یہاں کیڑے مکوڑے اور حشرات الارض سے نہ کوئی چیز نظر آتی تھی اور نہ کسی چرند پرند کا یہاں گزر ہوتا تھا۔ کہتے ہیں یونانی دور سے اس خطہ ارض میں یہ چیزیں ناپید ہو گئی تھیں۔ لیکن دولت فاطمیہ کے عہد میں، جس کا آگے ذکر آئے گا۔ جب اس مسجد میں ۱۱۴۰ھ میں آگ لگی، تو اس کے ساری طسمات ختم ہو گئی۔ مخلصہ ان دیگر طسمات کے جو یہاں کے لیے مشہور تھیں، ایک ستون بھی تھا جس کے سرے پر گول لٹو کے قسم کی کوئی چیز ہوئی تھی اور یہ سوق شعر میں ام حکیم کے پل کے قریب قائم تھا، اس جگہ کو علیمیں بھی

کہتے تھے۔ اہل دمشق کا بیان ہے کہ یومن نے جانوروں کے پیشتاب میں بند ہو جانے کا علاج اسی سے دریافت کیا تھا۔ جب کسی جانور کا پیشتاب بند ہو جاتا تھا تو اس واس ستوں کے پاروں طرف میں بارہمایا جاتا تھا اور اس کو پیشتاب خل کر ہو جاتا تھا۔ اور یہ بھرپُر نہ عہد یوتاں مسحور پڑا آرہاتا۔ لیکن اتنی تیزی سے اس ستوں کے بارہ میں ایک روانیت سنی ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ اس ستوں کے نیچے کوئی کافروں جابر مدفون ہے جو سخت ترین عذاب میں بنتا ہے۔ جب جانور اس ستوں کے گرد چل رکتا ہے تو وہ اس عذاب کوں کرایے بے تاب ہوتے ہیں کہ ان کا پاخانہ و پیشتاب نکل جاتا ہے۔ اس میں شک نہیں جو کوئی اس ستوں کے بارہ میں ایسا لغو خیال رکھتا ہے، اس کے بے وقوف ہونے میں کس کو شک ہو سکتا ہے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اس ستوں کے نیچے خزانہ اور صاحب خزانہ دونوں مدفن ہیں۔ اور دنیا میں دو بارہ زندہ ہو کر واپسی کے امیدوار ہیں اور کہتے ہیں۔ ”مَاهِيَ الْأَحْيَا ثُنا اللَّهُ ثِيَّا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَمْعُوذٍ“ بس یہی ہماری دنیاوی زندگی ہے۔ یہیں ہم زندہ رہتے ہیں اور پھر مر جاتے ہیں اور ہم کو مرنے کے بعد اٹھنا نہیں ہے۔ واللہ سبحانہ تعالیٰ اعلم۔

سلیمان بن عبد الملک بھی اپنی حکمرانی کے دوران اور بھائی کے مرنے کے بعد جامع اموی دمشق کی تحریک و تعمیر سے کبھی غافل نہیں رہا، اور اس نے اس میں اپنے لیے ایک نماز کا کمرہ بھی بنایا۔ لیکن جب عمر بن عبد العزیز خلیفہ ہوئے تو انہوں نے اس کمرہ کو سونے خام اور دیگر قیمتی اشیاء سے پاک صاف کر دینے کا عزم کر لیا۔ اور طے کر لیا کہ یہ سامان بیت المال میں جمع کر دیا جائے گا۔ یہ بات اہل شہر کو بہت ناگوار گزری چنانچہ تمام اشرف و اعیان جمع ہو کر عمر بن عبد العزیز کے پاس پہنچے اور خالد بن عبد اللہ القسری نے ان کا ترجمان بن کر کہا، میں تم سب کی طرف سے خلیفہ سے بات کرتا ہوں، چنانچہ عبد اللہ القسری اس طرح گویا ہوئے کہ اے امیر المؤمنین! ہمیں ایسا ایسا معلوم ہوا ہے۔ خلیفہ نے جواب دیا، جو کچھ تمہیں معلوم ہوا ہے وہ صحیح ہے۔ خالد بن عبد اللہ القسری نے کہا، امیر المؤمنین! آپ کو ایسا نہیں کرنا چاہیے تھا۔ امیر عمر بن عبد العزیز نے کہا، کیوں نہیں اے کافرہ کی اولاد چونکہ خالد بن عبد اللہ القسری کی ماں نصرانی، رومی اور امام ولد تھی۔ اس لیے اس نے جواباً کہا، ہاں اگرچہ وہ کافر تھی، لیکن اس نے جنم تو ایک مومن کو دیا ہے، عمر ابن عبد العزیز نے کہا، تو صحیح کہتا ہے۔ اور وہ شرمندہ ہو گئے اور انہوں نے عبد اللہ القسری سے سوال کیا، تم آخراً ایسا کیوں کہتے ہو؟ اس نے جواب دیا، امیر المؤمنین اس کی تعمیر میں لگا ہوا رخام اور قیمتی سامان مسلمان اپنے پیرس سے خرید کر ساری دنیا سے لے کر آئے ہیں، اور بیت المال کا اس میں کوئی حق نہیں ہے۔ یہ سن کر عمر بن عبد العزیز بالکل خاموش ہو گئے، اس کے بعد وہاں موجود لوگوں نے بیک زبان ہو کر کہا، جب بلا دروم سے سفراء اور قاصد یہاں آتے ہیں اور باب البریڈ میں داخل ہو کر باب کبیر سے گزرنے کے لیے نر کے نیچے سے گزرتے ہیں۔ تو اس شان و شوکت اور حسن و جمال کو دیکھ کر ان کی عقليں دنگ رہ جاتی ہیں، اور ان کے بڑے بھی یہ ٹھاٹھا دیکھ کر بے ہوش ہو جاتے ہیں۔ اور جو چیزیں یہاں آ کر دیکھتے ہیں، وہ ان کے خواب و خیال میں بھی نہیں ہوتی ہیں، اور جب یہ سماں وہ لوگ جا کر اپنے اہل وطن کو سناتے ہیں تو ان پر اسلامی جاہ و جلال اور اسلامی مملکت کے عظمت و جلال کا رعب طاری ہو جاتا ہے۔

عمر بن عبد العزیز نے ان تمام باتوں کو خاموشی سے نہ۔ اور چونکہ وہ عادل و مصنف مزاج تھے اس لیے انہوں نے تمام

نصاریٰ کو بلا یا اور ان سے کہا کہ جو گرجا شہر سے باہر تم لوگوں کے لیے گئے ہیں اور جو صحابہؓ کے اوپرین صلح نامہ میں شامل نہیں تھے، ان میں دیر مراں کا گرجا۔ کہیں راہب کہیں تو ماوراء تمام گرجا شامل ہیں جو اجز کے دیہات میں ہیں۔ چاہو تو یہ سب گرجا تم واپس لے لو، اور مسلمانوں کو مسجد کا یہ خطہ، یعنی پر ارضی جو جائے یا ان تمام گرجا، اس کی تحریک یہ ہے پر آمد ہے۔ نصاریٰ نے مسلمانوں کے ساتھ اسکن و امان سے رہنے پر اور خلیفہ کے فیصلہ کے مطابق مذکورہ بالا گرجاوں لے برقرار رکھتے پر رضا مندی ہی کا اظہار کر کے مسلمانوں کے لیے مسجد کی جگہ بخوبی پر درکردی نے کا اعلان کیا۔ اور اس طرح یہ معاملہ ہمیشہ کے لیے خوش اسلوبی سے طے ہو گیا۔

خلاصہ یہ ہے کہ دمشق کی جامع مسجد جو عہد بنی امیہ کی شاندار یادگار ہے، جب مکمل ہوئی تو حسن و جمال کا مرقع تھی۔ اور مشرقی فنِ صنائی اور آرٹ کا نادر و دوزگار تھی۔ مسلم نے توبان کا یہ قول نقل کیا ہے کہ دنیا کے کسی شخص کو جنت کو دیکھنے کا اتنا شوق نہ ہو گا، جتنا اہل دمشق کو اس جنت ارضی کو دیکھنے کا شوق ہے۔ جب وہ اس مسجد کے حسن بے پایاں کو دیکھتے ہیں تو حیرت و استغاب میں غرق ہو جاتے ہیں۔

جب عباسیوں کا خلیفہ مہدی دمشق میں داخل ہوا تو اس کا ارادہ قدس کی زیارت کا بھی تھا، اس لیے اپنے میر غوثی ابو عبد اللہ الاعشری سے کہا، بنا امیہ ہم سے تین چیزوں میں سبقت لے گئے۔ ایک یہ مسجد جس کا ثانی مجھے اس دنیا میں نظر نہیں آتا، دوسراً امیوں کے فضل و عطاوے کے سلسلہ میں، تیسرا عمر و ابن عبد العزیز کی شخصیت کی بنابر۔ قسم ہے خدا کی، ان جیسا ہم میں کبھی پیدا نہ ہو گا۔ پھر مہدی بیت المقدس میں داخل ہوا تو اس کی نظر صحرہ پر پڑی جس کو عبد الملک نے تعمیر کرایا تھا، اس نے اپنے میر غوثی سے کہا، یہ چوتھی سبقت ہے جو بنا امیہ کو ہم پر حاصل ہے۔ اور جب وہ دمشق میں اپنے بھائی مقتوم کے ہمراہ جامع اموی میں داخل ہوا تو اس نے کہا، کسی خوبصورت اور جبوہ ہے، اس وقت اس کے ہمراہ قاضی یحییٰ بن اکتم بھی تھا۔ اس کو سن کر اس کے بھائی مقتوم نے کہا، یہ سب اس سونے کا کرشمہ ہے جو اس میں استعمال ہوا ہے۔ اور یہ سیاہ پتھر اور عمده بناوٹ۔ مامون نے جواباً کہا، اس کے حسن تعمیر کی نظر نہیں ملتی ہے۔ اس کے بعد مامون نے کہا قاسم تمار سے کہا، مجھے کوئی اچھا سنا نام بتاؤ، جو میں اس لونڈی کا رکھوں، اس نے کہا، اس کا نام مسجد دمشق رکھ دیجیے، کیونکہ یہ سب سے اچھی ہے۔

عبد الحکیم شافعی کے حوالہ سے بیان کرتے ہیں کہ عجائب عالم پانچ ہیں۔ ایک تمہارا یہ منارہ یعنی ذی القرنین جو اسكندر یہ میں ہے۔ دو مصحاب الرقیم، اور وہ روم میں بارہ آدمی ہیں۔ اور تیسرا کہ آئندہ جو باب الاندلسی میں شہر کے دروازہ پر نصب ہے جس کے نیچے آدمی پیٹھ کر سو میل کے فاصلہ پر کسی انسان کو دیکھ سکتا ہے۔ چوتھا دمشق کی یہ مشہور و معروف مسجد پانچویں رخام فیض ساء وغیرہ۔

## فصل

### جامع دمشق کی خوبیوں اور اعیان و اشراف کی رائے کے بارہ میں

فتاویٰ کی روایت ہے، کہ قرآن پاک میں (واتین) دمشق کی مسجد ہے (والریتون) بیت المقدس کی مسجد ہے (وتطور سینین) وہ جگہ جہاں موسیٰ علیہ السلام نے خدا سے کلام کیا۔ (وہا البدالا مین) مکہ ہے اس کو این عسا کرنے بیان کیا ہے اپنے بیٹوں

سے کعب الاحجار کا کہنا یہاں منقول ہے، اس نے اپنے بیٹوں کو مخاطب کر کے کہا، کہ دمشق کی جامع مسجد دنیا کی تباہی کے بعد بھی چالیس سال تک خراب نہ ہوئی۔ ابو عبد الرحمن بیان کرتے ہیں اللہ تعالیٰ نے ہائل قاسیون کو وہی کی اتو اپنا سایہ اور اپنی ہر کست ہیت المقدس کے پہاڑ کی طرف ڈالتے رہتا، اور اس نے ایسا ہی کیا۔ اور جب اس نے ایسا کیا تو اللہ تعالیٰ نے اس پر تھی کی اب جبکہ تو نے ایسا کر لیا ہے تو میں تھرے خطہ میں اپنی عبادت کے لیے ایسا لھر بناؤں کا جو دنیا کے فنا ہونے کے بعد بھی جائیں سال تک خراب و تباہ نہ ہوگا۔

دحیم وغیرہ کا کہنا ہے۔ مسجد کی چار دیواری میں سے دو دیواریں ہوں غلیظ اللہ کی بنائی ہوئی ہیں۔ اور جو کچھ فسیفاء یعنی ناکملوں وغیرہ سے اوپر کی تعمیر ہے وہ ولید بن عبد الملک کا تعمیر کیا ہوا ہے۔ دحیم کے علاوہ بعض دوسروں کے قول کے مطابق ہوں غلیظ اللہ نے صرف قبلہ کی رخ کی دیوار تعمیر کرائی تھی۔

ابن عاشور نے اہل علم سے نقل کیا ہے، کہ قرآن پاک میں واتین سے مراد دمشق کی جامع مسجد ہے۔ اسی طرح عبد اللہ بن ابی المهاجر کا بیان کیا ہے کہ باب الساعات کے باہر ایک چٹان تھی، جس پر قربانی کی اشیاء رکھی جاتی تھیں، جس کی قربانی قبول ہو جاتی تھی، آگ اس کو کھا لیتی۔ اور جس کی قربانی قبول نہیں ہوتی تھی، وہ چیز علیٰ حالہ اسی صحر ہے یعنی چٹان پر پڑی رہ جاتی تھی۔ میرے خیال میں یہ چٹان بعد کو باب الساعات کے اندر منتقل کر دی گئی، جواب تک وہاں موجود ہے۔

بعض لوگ اس چٹان کے متعلق اب بھی یہ خیال کرتے ہیں کہ یہ وہی چٹان ہے جس پر آدم غلیظ اللہ کے دونوں بیٹوں نے اپنی اپنی قربانی لا کر رکھی تھی، اور ایک کی قربانی قبول ہو گئی تھی، اور دوسرے کی مسترد ہو گئی تھی۔ واللہ اعلم۔

المغيرة المتری اپنے باب کی زبانی بیان کرتے ہیں کہ ایک روز رات کے وقت ولید بن عبد الملک نے اپنے چوکیداروں سے کہا، وہیکھو اس جامع مسجد میں آج رات کو میں نماز پڑھنے آؤں گا، تم کسی کو نماز کے لیے اندر نہ آنے دینا۔ چوکیدار نے کہا، امیر المؤمنین اس مسجد میں تو روز شب کو خضر نماز پڑھنے آتے ہیں۔ بہر حال ولید اپنے حکم کے مطابق نماز پڑھنے مسجد میں گیا اور اس نے باب الساعات کا دروازہ کھولنے کا حکم دیا۔ دروازہ کھولا گیا۔ اس نے دفتدار یکھا کہ باب الساعات اور باب الخضراء کے درمیان مقصورہ کے متصل کھڑا ہوا ایک شخص نماز پڑھ رہا ہے، ولید نے چوکیداروں سے کہا، کیا میں نے تم کو حکم نہیں دیا تھا کہ کسی کو نماز پڑھنے کے لیے اندر آنے کی اجازت نہ دینا۔ اس پر بعض چوکیداروں نے کہا، جناب یہ خضر ہیں اور روزانہ رات کو نماز پڑھتے ہیں۔ مؤلف کہتے ہیں، اس حکایت کی صحت میں میرے نزدیک شبہ ہے اور کسی طرح خضر کے وجود کا ثبوت ہی نہیں ملتا، اور نہ اس مسجد تین ان کی نماز کی تصدیق آج تک ہو سکی ہے۔

آخری ادوار میں مشہور تو بہت رہا کہ مسجد کا زاویہ قبلیہ جو ماذنہ غربیہ کے دروازہ کے قریب ہے وہی زاویہ الخضراء ہلاتا سے لیکن معلوم نہیں اس کا کیا سبب تھا، لیکن تو اتر اوجبات ثابت ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ صحابہ بالحوم اسی جگہ تھی نماز پڑھا کرتے ہیں۔ اور اس کی قدرو منزلت کے لیے یہ بات کافی تھی۔ یہاں سب سے پہلے جس نے نماز پڑھی وہ ابو عبیدہ بن الجراح ہیں جو عشرہ مبشرہ میں داخل ہیں اور اس امرت کے امین کہلاتے ہیں۔ ان کے علاوہ بہت سے صحابہ نے مثلاً معاذ بن جبل وغیرہ نے بھی یہاں نماز پڑھا۔

ہے۔ لیکن صحابہ نے یہاں نمازوں لیلید کی یہاں کی نیفیت تبدیل کرنے کے بعد پڑھی ہیں۔ بجز انس بن مالک کے کہ وہ یہاں یعنی دمشق میں ۹۲ حجۃ میں آگئے تھے انہوں نے ہی ولید کو یہاں نمازوں پڑھنے والی مساجد تا اور نمازوں پڑھنے سے پڑھنے پر اس نو توکا بھی تھا۔ مشہور روایت ہے کہ یعنی ابن مریم جب آخری زمانہ میں نازل ہوں گے تو وہ تمہیں اسی مسجد میں نمازوں پڑھنے کے۔ اور یہ اس وقت ہوا کا جب، جاں لکھے کا۔ اور اس لے تو را و خوف نے باعث تمام لوگ دمشق میں پناہ لے میں نے اس وقت صحیح بدایت نمودار ہو کر مسیح گمراہی کو ہلاک کر دیں گے اور ان کا نزول دمشق میں مشرقی میانارہ پر فتح کی نماز کے وقت ہو گا۔ اور جب یعنی نماز کا وقت ہو جائے گا تو اس وقت لوگوں کے امام ایک شخص سے کہیں گے، اے روح اللہ! آگے بڑھئے، آج آپ کو ہی نماز پڑھانا ہے۔ کہا جاتا ہے یعنی امام مهدی ہوں گے، واللہ اعلم بالصواب۔

اس کے بعد یعنی ابن مریم لوگوں میں نمودار ہوں گے، اور دجال کو عقبہ رفیق کے پاس جا پکڑیں گے، اور کہا جاتا ہے کہ باب لد کے پاس پکڑیں گے، اور وہیں اس کو اپنے ہاتھ سے قتل کر دیں گے۔

ہم نے اس کا تفصیل ذکر قرآن پاک کی آیت ”وَإِنْ مَنْ أَهْلَ الْكِتَابَ إِلَّا لِيُؤْمِنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ“ میں کر دیا ہے اور نبی کریم ﷺ کی صحیح حدیث ہے، جس میں آپ نے فرمایا ہے:

”قُلْ هُنَّا بَنْدُوقٌ وَّخَزْرٌ يَقْتُلُ كُلَّ مَنْ يَرَى وَهُنَّا مَنْ يَرَى وَهُنَّا مَنْ يُرَى“  
وہ صلیب کو تو زدالیں گے خزر یا قتل کریں گے، جزیہ قائم کریں گے اور اسلام کے سوا کچھ قبول نہ کریں گے۔

### یحییٰ بن زکریا علیہ السلام کے سر کے متعلق گفتگو

ابن عساکر نے زید بن واقد کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ مجھے ولید نے دمشق کی جامع مسجد کے کارگروں اور عملہ کا نگران مقرر کیا تھا۔ چنانچہ ان کا بیان ہے کہ ہمیں جامع مسجد دمشق کی تعمیر کے دوران ایک غار نظر آیا، ہم نے اسے ولید کو بھی دکھایا، اور جب رات ہو گئی تو ہم شمع ہاتھ میں لے کر غار میں داخل ہوئے۔ اچانک ایک چھوٹا سا تین مرین گز کا کنیسه نظر آیا اور دفتراً اس میں ایک صندوق نظر آیا، اور جب صندوق کو کھولا گیا تو اس میں ایک بڑا پیالہ نظر آیا، جس میں زکریا علیہ السلام کا سر رکھا ہوا تھا۔ پیالہ پر لکھا ہوا تھا ”یہ زکریا کا سر ہے“، ولید نے اس کو وہیں واپس رکھ دینے کا حکم دیا۔ اور ساتھ ہی یہ حکم بھی دیا کہ جو پتھر اس کے دہانہ پر رکھا ہوا تھا، اس کو ویسے ہی اس کے اوپر رکھ دیا جائے۔

زید بن واقد کی ایک روایت کے مطابق یہ جگہ قبہ کے ایک ستون کے نیچے تھی، اور سر پر بال تھے اور کھال بھی نظر آرہی تھی۔ سفیان ثوری سے کچھ لوگوں نے یہ روایت نقل کی ہے کہ دمشق کی جامع مسجد میں بھی ایک نماز کا ثواب تمیں ہزار نمازوں کے برابر ہے۔ لیکن مؤلف کے نزدیک یہ روایت یقیناً غریب ہے۔ ایسی ہی بعض دوسری غیر معتر بر روایات بھی مقول ہیں۔

ابن عساکر کی روایت کے مطابق ابن عمر مازنی نے بیان کیا ہے کہ ولید بن عبد الملک کے عہد میں جب جامع مسجد دمشق کی تعمیر کے لیے کھدائی ہو رہی تھی، تو کھدائی کے دوران پتھر کا بند دروازہ نظر آیا۔ اس کو کھونے سے پہلے ولید کو مطلع کیا گیا، جب وہ آیا

اور اپنے سامنے اس دروازہ کو گھلوایا۔ اس میں سے انسانی ڈھانچہ برآمد ہوا جو پتھر کا بنا ہوا تھا اور یہ ڈھانچہ پتھر کے گھڑے پر سوار تھا، اس کے ایک ساتھ میں وہ موٹی تھا، جو محراب میں لگا ہوا ہے اور دوسرا ساتھ بند تھا جس کو توڑ کر گھلوایا گیا تو اس میں سے کچھ ہوئے اور جو کے دو دانے برآمد ہونے اس کے متعلق ہب و ٹینے دریافت کیا تھا اس کو ہتھیار گیرا، اگر تم اس کی ہتھیلی کو توڑا۔ یہ انہیں دانتہ نکالنے تا مشق میں ان ۵۰، ۷۰ کی افراد میں ہوتی۔

### ذکر اس گھڑی کا جو مسجد کے دروازہ پر نصب تھی

قاضی عبد اللہ بن احمد بن زیر کا بیان ہے کہ مسجد کے باب القبلی کا نام باب الساعات ہی اس لیے پڑ گیا کہ اسی جگہ پر رکھنے بخوبی عمل ظہور پذیر ہوتا تھا۔ اور دن کے ہر گھنٹہ گزرنے کے ساتھ یہ عمل یوں ہی جاری رہتا تھا، اس پر تابے کی چڑیاں بیٹھی ہوئی تھیں۔ اور تابے کا سانپ اور کوہا بنا ہوتا تھا۔ جب ایک گھنٹہ ختم ہوتا تھا تو سانپ اپنا پھن باہر نکالتا تھا، جس کو دیکھ کر چڑیاں چھپتا تھا شروع کر دیتی تھیں، اس پر کواشور مچاتا تھا۔ اور اس کے بعد ایک کنکر نیچے رکھ کر تشت میں گرتی، جس کو سن لوگ معلوم کر لیتے تھے کہ اب دن کا کتنا وقت گزر چکا ہے۔ غرض کہ اس طریقہ پر رکھنے بخوبی عمل جاری رہتا تھا اور لوگوں کو وقت کا پتہ چلتا رہتا تھا۔

### کچھ قبوں کا بیان:

یہ جو قبة جامع مسجد کے وسط میں تھا، اور جس سے پانی جاری رہتا تھا۔ قبة اب نواس عام طور پر کھلا تھا۔ اور ۲۶۹ھ میں تعمیر ہوا تھا۔ لیکن قبة غربیہ عالیہ جو مسجد کے میں تھا، قبة عائشہ کھلا تھا۔ اس کے متعلق شیخ ذہبی کا بیان ہے کہ اس کی تعمیر مہدی کے عہد میں ۲۶۴ھ کے لگ بھگ ہوئی تھی۔ اور قبة شرقیہ جو باب علی پر بناء ہوا ہے، اس کے متعلق کہا جاتا ہے کہ یہ حاکم العیدی کے زمانہ میں ۲۷۰ھ میں تعمیر ہوا تھا۔ اور وہ فوارہ جو جیرون کے نیچے ہے، اس کو فخر الدولہ الشریف ابو علی حمزہ بن الحسن بن العباس الحسنی نے بنوایا تھا۔

### جامع مسجد اموی میں قرأت قرآن کی ابتداء

حسان بن عطیہ کا بیان ہے کہ قرآن کو باقاعدگی سے پڑھنے کا آغاز ہشام بن اسماعیل المخزوی نے شروع کیا تھا۔ اس سے پہلے خصوصاً عبد الملک کے قرآن پڑھنے اور سننے کی ابتداء قبل ہشام ہی نے اس کو روانج دیا تھا۔ اس کے بعد عبد الملک نے اس کو باقاعدگی سے شروع کر دیا۔ وہ روز اندیح کو بعد نماز دمشق کی جامع مسجد میں بیٹھ کر قرآن پڑھتا تھا۔ لوگوں نے دریافت کیا، یہ کیا ہے؟ اور کون پڑھ رہا ہے؟ تو لوگ بتاتے تھے کہ عبد الملک خضراء میں بیٹھے ہوئے قرآن پاک پڑھ رہے ہیں۔ اس کو دیکھ کر ہشام نے بھی اپنے انداز میں قرآن پاک پڑھنا شروع کیا۔ ہشام کی قرأت عبد الملک کو اچھی معلوم ہوئی۔ اس نے بھی ہشام کی قرأت میں قرآن پڑھنا شروع کر دیا۔ اور عبد الملک کی قرأت کو سن کو اس کے غلام نے بھی قرآن کی تلاوت اسی قرأت میں شروع کی تھی کہ اس کو اہل مسجد میں سے جس جس نے سن، سب اس قرأت میں قرآن پاک پڑھنے لگے۔ چنانچہ ہشام بن عمیاء خطیب دمشق کا بیان ہے کہ سب سے پہلے دمشق کی جامع مسجد میں جس نے قرآن کی قرأت شروع کی، اس کا سہرا ہشام بن اسماعیل بن

المغیرہ الحنوفی کے سر برے۔ اور جس نے سب سے پہلے فلسطین میں اس کو شروع کیا وہ ولید بن عبد الرحمن الحزنی ہیں۔ یاد رہے کہ ہشام بن اسما میں وہی شخص میں جو مدینہ کے ناچب امیر تھے اور انہوں نے آن سعید بن مسیب کو پتوایا تھا۔ بس انہوں نے ایہ بن عبد الملک کی بیعت سے انکار کیا تھا۔ اس کے بعد ان کو مدینہ کی بیعت سے عزوال نزول بائیکیا تھا۔ اور تم بن عبد العزیز مدینہ منورہ کے امیر مقرر ہوئے تھے جیسا کہ ہم لذتیں صفات میں ذرگر چلے ہیں۔

### ولید بن عبد الملک بانی جامع مسجد دمشق، اور اس کی وفات کے حالات

یہ ولید بن عبد الملک بن مردان بن الحکم بن ابی العاص بن امیہ بن عبد منان ابوالعباس اموی ہے اس کی خلافت کی بیعت اس کے باپ کے بعد شوال ۷۸ھ کو عمل میں آئی۔ یہ اپنے باپ کی سب سے بڑی اولاد میں تھا۔ اس لیے باپ کے بعد ولی عہد بنا۔ اس کی ماں ولادة بنت العباس بن حزن المارث بن زہیر الحنفی ولید ۷۵ھ میں پیدا ہوا۔ باپ نے ناز و نعم میں پالا۔ اس لیے بلا تربیت و ادب جلدی جوانی کو پہنچ گیا۔ اس کو اچھی عربی نہیں آتی تھی۔ طویل القامت، گندمی رنگ اور خفیف سا چیپک رو تھا، اس کا معمولی چھپتی تھی، چلتا تھا تو اکڑ کر چلتا تھا۔

کہا جاتا ہے کہ مجموعی طور پر ولید خاصاً قبیح المنظر تھا، کہا جاتا ہے، اس کو غلط عربی بولنے کی وجہ سے عبد الملک کو اسے ولی عہد بنانے میں تامل تھا۔ بہر حال اس کی تربیت و تعلیم کے لیے عبد الملک نے کچھ خوبیوں کو مقرر کیا، جنہوں نے اس کو سال چھ مہینے میں تربیت دی۔ عبد الملک نے مرتب وقت اس کو جو نصیحتیں کیں وہ یہ تھیں:

”جب میں مرجاوں تو صرف روتے دھوتے ہی نہ بیٹھ جانا، ہم امت کے نمکسار ہیں، اس کے لیے تیار رہ مجھے کھندا فنا کر امور سلطنت شایان شان طریقہ پر سنبھالنا۔ لوگوں کو بیعت کے لیے بانا، جو کوئی جواب میں صرف سر ہلا دے، اس کا جواب بھی توارے سے ایسا ہی دینا۔“

لیث کہتا ہے کہ ۶۸ھ میں ولید نے بلاد روم میں جنگ کا آغاز کر دیا، اور اسی سال اس نے لوگوں کو حج بھی کرایا، لیث کے علاوہ دوسروں کا بیان ہے کہ وہ اس سن کے قبل و بعد کئی جنگوں میں مصروف رہا، اس کی انگوٹھی پر جو نقش کندہ تھا وہ یہ تھا۔ اللہ پر خلوص سے ایمان لا۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ اس کی انگوٹھی پر تقدیم تھا (اے ولید تو بھی مرے گا) لوگ کہتے ہیں اس کی گفتگوں جملوں پر ختم ہوتی تھی (سبحان اللہ، الحمد للہ ولا اللہ الا اللہ واللہ اکبر)

ابراهیم بن ابی عبلہ کہتے ہیں، مجھ سے ایک روز ولید بن عبد الملک نے کہا، تم کتنے دنوں میں قرآن ختم کر لیتے ہو؟ میں نے اس سے کہا، اتنے دنوں میں، اس نے کہا، میں تو اپنی مصروفیات کے باوجود دین دن میں اور کبھی سات دن میں ختم کر لیتا ہوں۔ اس نے یہ بھی بتایا کہ ولید رمضان میں سترہ قرآن ختم کر لیتا تھا۔ ابراہیم نے کہا ہے، ولید حسیباً خصوص کہاں نصیب ہو گا؟ اس نے دمشق کی جامع مسجد بنوائی، وہ مجھے چاندی کے گلے دیتا تھا، اور میں انہیں بیت المقدس کے قاریوں میں تقسیم کرتا تھا۔

عبد اللہ الشعاعی اپنے باپ کے حوالہ سے بیان کرتے ہیں کہ ایک دن ولید بن عبد الملک نے ان سے کہا، اگر خدا قوم لوط کا

ذکر قرآن میں نہ کرتا تھا میرا خیال ہے کہ مرد مرد کے ساتھ بدفنی کا ارتکاب نہ رہتا۔ اس پر مؤلف لکھتے ہیں کہ ولید نے اس خبیث مرین عادت اور اُس ترین نسلت سے نظرت ۵۰ طہار باشہ لیا ہے۔ یعنی یہ حقیقت ہے کہ اپنی جلّہ سُمّ ہے اے اس فتح اور مدد موم عادت اور لواطت کی گھناؤنی خسالت میں دنیا کی بہت آفتاب میں اور افراد کی طرح عام مسلمان ہیں نہیں بلکہ مذکور، امراء اور فقہاء و فتنیاء اور حفاظتکار بھائیوں ہیں۔ اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کے سایہ سے بھی قوم کو بھائے۔ دنیا میں اس سے زیادہ بدجنت عمل اور قیچی ترین فعل انسانی تصور میں نہیں آ سکتا کہ مرد اپنی شہوت رانی کے لیے مرد کا انتخاب کرے۔ یہی وجہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایسے لوگوں پر لعنت فرمائی ہے جو اس میں بیٹلا ہیں اور فرمایا ہے:

”تم جس کی کو قوم لوٹ کے عمل میں بیتلاد کیکو تو فاعل و مفعول دونوں کو قتل کردو“۔

آپ ﷺ نے کسی گنہگار پر تین بار لعنت نہیں فرمائی، بجز لواطت میں بیتلاد فراد کے اعاذ ناللہ منہما۔

لوطی نظرت کو سخ کرنے والا اور غلط راستہ پر چلنے والا ایسا گنہگار شخص ہوتا ہے کہ تا وقیکہ وہ خدا کے سامنے نہایت عاجزی اور خشوع و خضوع کے ساتھ بھی توبہ اور اس فعل بدست قوبۃ الصوح نہیں کرنے گا اس کی مغفرت کی امید نہیں ہے۔ اس کے قلب کی سیاہی اور فطرت کا رنگ بارگاہ الہی میں بھی توبہ کرنے اور آئندہ کے لیے اس سے کلیتاً بازا آئے، اور یہ اور صالح زندگی گزارنے کے عہد کرنے سے ہی دور ہو سکتا ہے۔ سورہ توبہ کی ہدایات کے مطابق توبہ کرنے والے کے ہارہ میں فرمایا گیا:

﴿الَّتَّائِبُونَ الْعَابِدُونَ﴾.

یعنی توبہ کرنے والے کے لیے ضروری ہے کہ وہ عبادت و ذکر الہی میں مشغول ہو جائے اور اعمال آخرت میں مصروف رہے۔ ورنہ انسان کا نفس اس کو ہمیشہ بے راہ رکھنے کی کوشش میں رہتا ہے۔ اگر ایسا شخص اپنے آپ کو اعمال خیر میں مشغول نہیں رکھے گا تو لامال وہ اعمال بدکی طرف مائل ہو جائے گا۔

ایک شخص نے جنید سے کہا۔ مجھے کچھ نصیحت سمجھیں انہوں نے کہا، توبہ کر کہ توبہ اصرار لگناہ سے چھکا را دلاتی ہے۔ خوف و خشیت الہی کو، ل میں جگہ دے کہ اس سے عزت و غرور نفس کا ازالہ ہوتا ہے اور خدا سے امید رکھ کہ اس سے نیکی و خیر کی راہیں کھلتی ہیں۔ مراقبہ کر کہ اس سے قلوب کو طمانیت و سکینیت حاصل ہوتی ہے۔ اور یہ تمام صفات توبہ کرنے والے کے لیے ضروری ہیں۔

کہا جاتا ہے کہ ولید غلط عربی بولتا تھا اور الفاظ کا تلفظ صحیح ادنیں کر پاتا تھا۔ ایک روز اس نے خطبہ دیا اور ”یا لیتھا کانت القاضیہ“ کی تلاوت میں لیتھا کی ”ت“ کو پیش سے پڑھا، اس پر عمر بن عبد العزیز نے بر جستہ کہا ”یا لیتھا کانت علیک وار حنا اللہ منک“ کاش وہ تیرے اوپر آ جاتی اور ہمیں تجھ سے نجات مل جاتی۔ عبد الملک نے ایک شخص سے کہا جو قریشی تھا، کہ تو بھی آخر انسان ہے تو کیوں عربی تلفظ میں غلطی نہیں کرتا، اس نے جواب دیا، تیرا یہ بیٹا عربی بولتا ہے، عبد الملک نے جواب دیا، لیکن میرا بیٹا سلیمان بھی تو ہے وہ تو غلط نہیں بولتا۔ اس آدمی نے جواب دیا۔ میرا بھی فلاں بھائی غلط عربی نہیں بولتا۔

ابن جریر کا بیان ہے کہ ابن محمد الدائی کا قول ہے کہ ولید بن عبد الملک شامیوں کے نزدیک افضل الخلاق تھا۔ اس نے دمشق کی جامع مسجد تعمیر کروائی، بینار بنوائے۔ وہ لوگوں کو بہت کچھ دیتا تھا اور مجبوروں کی خبر گیری کرتا تھا اور ان سے کہا کرتا تھا،

لوگوں سے سوال نہ کیا کرو۔ وہ ہر اس خادم کی مدد کرتا تھا جو کسی وجہ سے مجبور ہو۔ اور نابیناؤں کی اعانت کرتا تھا۔ اس نے بہت سے ممالک پرخیز کیے۔ وہ اپنی اولاد کو بلا درود میں لڑائیوں میں شریعت کے نئے برادر جیتا تھا۔ اس نے بندار ندھ انڈس اور جنگل جنم کے آئندہ شہر پرخیز کیا۔ اس میں فوجیں بھیڑ، نیمہ، کی سرحد تک پہنچ گئیں۔ اس کے باوجود سبزی فروش کی دکان پر پہنچ کر سبزی کی گندی باتھ میں لے لے رہتا تھا۔ یہ کتنے کی فروخت کرتے ہو سبزی فروش جواب دیتا ایک قاس تو ولید کہتا، اور دام بڑھا، تمہیں فائدہ ہو گا۔ اس کے بارہ میں لوگوں کا بیان ہے کہ وہ حامل قرآن لوگوں کے ساتھ بھلائی سے پیش آتا تھا اور ان کی عزت و تقویٰ کرتا تھا۔ اور اگر وہ مقروض ہوتے تھے ان کے قرض ادا کرتا تھا۔

لوگوں کا بیان ہے وہ تعمیرات کا بڑا حوصلہ اور شوق رکھتا تھا، وہ لوگوں سے ملتا تو ان سے پوچھتا تم نے کیا تعمیر کیا ہے۔ اس کا بھائی سلیمان عورتوں کا شو قیں تھا۔ وہ جب لوگوں سے ملاقات کرتا تو ان سے پوچھتا، تم نے کتنی شادیاں کی ہیں، تمہارے پاس کتنی مسہریاں ہیں۔ فکر ہر کس بقدر ہمت اوس مت عمر بن عبدالعزیز لوگوں سے ملتے تو دریافت کرتے تھے، قرآن کتاب پڑھتے ہو نماز اور عبادات کے متعلق لوگوں سے سوالات کرتے تھے۔ الناس علی دین ملوکہم۔ عوام اپنے حاکموں کے مذاق اور اطوار کی نقل کرتے ہیں۔ اگر حکمران شرابی کبایی ہوں تو اسی کا چرچا سارے معاشرہ میں ہوتا۔ اگر لوٹی اور زانی ہوں تو معاشرہ بھی اسی رنگ میں رنگ جاتا ہے۔ اگر حکمران بخیل و حریص ہوتے ہیں تو عوام الناس بھی ویسے ہی ہو جاتے ہیں۔ اگر وہ شجاع اور رنجی ہوتے ہیں تو لوگ بھی شجاع اور فیاض بن جاتے ہیں۔ اسی طرح اگر حکمران دیندار اور مقتی ہیں تو عوام الناس پر بھی یہی رنگ چڑھنے لگتا ہے۔ بہر حال ولید نے دمشق کی جامع مسجد بنائی، اور اس کی خوبصورتی و تزیین سے اس کو لا جواب اور بے نظیر بنا دیا، اس نے بیت المقدس میں صحرہ کی تعمیرہ کرائی اور اس پر گنبد تعمیر کرایا۔ اس کے علاوہ اس نے بہت سے باقیات الصالحات اور آثار چھوٹے ہیں، اس نے مسجد بنوی کی تعمیر و توسعہ کی۔ ولید کی وفات سپتember کے دن ہوئی، مہینہ جمادی الآخرہ اور ۲۹ ھجری تھا۔

ابن جریر کا بیان ہے ولید کی وفات دیر میران میں ہوئی، اور جنازہ لوگوں کے کندھوں پر اٹھایا گیا اور باب الصغیر کے قبرستان میں دفن ہوا۔ بعض لوگ کہتے ہیں باب الفرادی میں کے قبرستان میں دفن ہوا۔ عمر بن عبدالعزیز نے ولید کی نماز جنازہ پڑھائی۔ کیونکہ اس کا بھائی اس وقت سلیمان قدس شریف میں تھا۔ بعض لوگوں نے سلیمان کے نماز پڑھانے کو بھی لکھا ہے، لیکن صحیح یہی ہے کہ عمر بن عبدالعزیز نے ہی جنازہ کی نماز پڑھائی تھی، اور انہوں نے ہی اس کو قبر میں اتارا تھا۔ وہ یہ الفاظ بھی زبان سے کہتے جاتے تھے، ہم اس کو ایسی جگہ میں اتار رہے ہیں جہاں تکہی وغیرہ پکھنیں ہے۔ اب تو نے احباب سے مفارقت اختیار کر لی، اور مٹی کو اپنا مسکن بنایا ہے، اور تجھے حساب کا سامنا ہے۔ تو جو آگے بھیج چکا ہے اس کا محتاج ہے، جو چھوڑ کر جا رہا ہے، اس سے بے نیاز ہے۔ ولید کی مدت خلافت نوسال آٹھ ماہ تھی۔ واللہ اعلم۔

عمر بن عبدالعزیز بیان کرتے ہیں، جب انہوں نے ولید کو محل میں اتارا تو ولید نے کفن میں حرکت کی، اور اپنے دونوں میر گردن کی طرف سمیٹ لیے۔

الراہنی کا بیان ہے کہ ولید کے ۱۹ بیٹے تھے۔ عبدالعزیز، محمد عباس، ابراہیم، اعظام، خالد، عبدالرحمن، مبشر، سروز، ابو عبیدہ،

صدقة، مصور، مروان، عمنبہ، عمر، روح، بشر، یزید، یحییٰ، عبد العزیز اور محمد کی ماں ام البنین ولید کی یچازادہ، ہن تھی۔ یعنی عبد العزیز بن مروان کی بیوی تھی۔ اور ابو عبیدہ، ملی ماں فرازیہ تھی۔ اور باقی مختلف ماوس سے تھے مادتی کا بیان ہے کہ جریر نے مرثیہ لکھا تھا جو ذیل میں درج کیا جاتا ہے:

یاعین جودی بدمع حاجہ الذکر فماله معک بعد السوم مذخر

”اے ابرکرم تیری یاد تو نے پر آمادہ کرتی ہے لیکن آج کے صدمہ سے آنسو باقی نہیں رہے“

ان الخلیفة قدوارت شمائله غیراء ملحدة فی جولتها زور

”خلیفہ کی موت نے اس کے عمدہ اخلاق کو نظر وہ سے او جھل کر دیا ہے“

اضحی بنوہ وقد جلت مصیبہم مثل النجوم هوی من بيتها القمر

”اس کے سارے بیٹے بڑی مصیبہ میں گھر گئے ہیں جب سے کہ اس گھر کا چاند ستاروں کی مانند گہنا گیا ہے“

کانوا جمیعا برفع منیته عبد العزیز ولا روح ولا عمر

”اگرچہ سب موجود تھے لیکن موت کو کوئی روک نہ سکا عبد العزیز نہ روح اور نہ عمر“

### عبداللہ بن عمر بن عثمان

ابو محمد مدینہ کا قاضی تھا، اور نہایت شریف بے حد تھی اور محسن انسانیت تھا۔ واللہ اعلم۔

### خلافت سلیمان بن عبد الملک

اس کی خلافت کی بیعت اس دن ہوئی جس دن اس کے بھائی ولید کی موت کی موت واقع ہوئی۔ یہ نصف جادی الآخر ۹۶ کی سیچھ تھی، عبد الملک کی وصیت کے مطابق یہ کاروائی عمل میں آئی تھی۔ ولید اپنی موت سے قبل بھی سلیمان سے علیحدہ ہونے کے لیے تیار تھا۔ اور اس پر آمادہ تھا کہ سلیمان کے بعد ولی عہد اس کے بیٹے عبد العزیز بن ولید ہی کو ملے گی۔ اور جاج نے بھی اس پر اطاعت و رضامندی کا اظہار کر دیا تھا۔ اور اسی طرح تھیہ بن مسلم اور پوری جماعت نے اس کو تسلیم کر لیا تھا۔ اس معاملہ پر جریر وغیرہ نے اشعار بھی کہتے تھے بہر حال اسی دوران ولید کا انتقال ہو گیا، اور سلیمان کے لیے بیعت مکمل ہو گئی، مگر تھیہ بن مسلم کو اس سے کچھ خوف لگا اور اس نے بیعت سے انکار کر دیا۔ اس پر سلیمان نے اس کو معزول کر کے پہلے عراق کا، اور پھر خراسان کا حاکم یزید بن میتبھی کو بنادیا اور اس کو آل جاج بن یوسف کو سزادی نے کا حکم دیا۔ جاج نے اس سے قبل یزید کو خراسان سے معزول کر دیا تھا، اور رمضان کے سات دن باقی تھے کہ سلیمان نے مدینہ کی امارت سے عثمان بن حبان کو معزول کر کے ابو بکر بن محمد بن عمرو بن حزم کو مقرر کر دیا، جو ایک عالم تھا۔

جب تھیہ بن مسلم کو سلیمان کی خلافت کا علم ہوا۔ تو پہلے اس نے سلیمان سے ولید کی تعزیت کی اور اپنے ولایت کے زمانہ کی عظیم کارکردگی، جدال و قتال اور شاہان وقت کے دلوں میں اپنی بیعت و عظمت کے چرچے سنائے۔ اور دوسرے خط میں اپنی

فتوات اور شاندار کارکردگی کے اظہار کے ساتھ ساتھ اپنی اطاعت و انتیاد کا بھی اظہار کیا، بشرطیہ اسے خراسان کی گورنری پر علی حال بحال رکھا جائے۔ پہلے خط میں اس نے یزید بن سعیب کا سرسری تذمیرہ سلیمان سے لیا و مرے نقط میں اسے مزید کٹل کر کرہ اور قسم کھا کر کہا کہ اگر اس نے اسے (تقبیہ) کو معزول کر دیا تو اس کی جنہی یزید بن مہلب و مقر کر دیا تو سلیمان و خلافت سے باتھ دھونا پڑے گا۔ اس لئے بعد اس نے تیسرا خط کھا، اس میں اس نے سلیمان و کہیتا بیعت سے خارج ترار دیا ہے۔ اور یہ خشود ایس قاصد کے ہاتھ بھیجی، اور اس کو تاکید کی کہ پہلا خط سلیمان کو دے کر اس کا تاثر دیکھنا۔ اگر وہ خط کو پڑھ کر یزید بن مہلب کو دے دے تو دوسرا خط بھی اس کے حوالہ کر دینا۔ اور پھر دیکھنا اور انتظار کرنا اگر سلیمان اس خط کو پڑھ کر بھی یزید کو دے دے تو پھر تیسرا خط دینا۔

سلیمان نے جب پہلا خط پڑھا، تو یزید بالاتفاق سلیمان کے پاس موجود تھا۔ اور جب دوسرا خط پڑھا تو اس کو بھی پڑھ کر یزید کو دے دیا، لیکن جب تیسرا خط پڑھا تو سلیمان کا چہرہ متغیر ہو گیا۔ اور اس نے خط کو بند کر کے اور مہر لگا کر اپنے پاس رکھ لیا اور یزید کو نہیں دیا۔ اور حکم دیا کہ قاصد کو مہمان خانہ میں ٹھہرایا جائے۔ اور جب رات ہو گئی تو اس نے قاصد کو بلوایا، اور اس کو بہت کچھ انعام و اکرام دیا۔ اور خط دیا جس میں تقبیہ کے لیے خراسان کی گورنری کا حکم تھا۔ اور اس کے ساتھ اس نے دوسرا اپنا قاصد بھیجا، اور جب یہ دونوں خراسان پہنچ تو ان کو معلوم ہوا کہ تقبیہ بن مسلم سلیمان کی بیعت سے آزاد ہو گیا ہے۔ چنانچہ سلیمان کے قاصد نے وہ خط جو اس کے پاس تھا، تقبیہ کے قاصد کو دے دیا۔ اور قبل اس کے کہ سلیمان کا قاصد واپس لوئے، دونوں کو تقبیہ کے قتل کی اطلاع مل چکی تھی۔

### تقبیہ بن مسلم کا قتل

ایک دن تقبیہ نے بہت سے آدمیوں اور لشکر کو جمع کیا اور سلیمان بن عبد الملک کی بیعت و اطاعت سے علیحدہ ہو جانے کا عزم کر لیا۔ اس نے اس سلسلہ میں اپنی بہت وشجاعت اور فتحانہ کارنا میں بھی لوگوں کے سامنے بڑے فخریہ انداز میں دہراتے۔ جب وہ سب کہہ چکا، تو اس کے جواب میں کوئی شخص نہیں بولا۔ سب خاموش رہے، مگر سب لوگ اس کے طرز عمل سے نفرت کرنے لگے اور سخت ناراض ہوئے، مگر کوئی اس کے خلاف اقدام کے لیے نہیں اٹھا۔ دہان سے جس طرح بہت سے لوگ نفرت اور انتقام کی آگ سینوں میں لے کر اٹھے تھے۔ ایک شخص دکیج بن ابی اسود بھی غصہ میں وہاں سے نکل کر باہر آیا، اس نے لوگوں کو جمع کیا، اور لوگوں کو اس کے خلاف کھڑے ہو جانے کے لیے نہایت زور و شور سے اصرار کیا اور خود تقبیہ کی فکر میں لگ گیا، حتیٰ کہ ۲۷ وہی کی ذوالحجہ میں اس کو بالا خرقل کر ہی ڈالا۔ اس نے نہ صرف اس کو بلکہ اس کے ساتھ اس کے خاندان کے گیارہ دیگر آدمی بھی مارڈا لے اور ان میں سے کسی کو بجز خزار بن مسلم کے نہیں چھوڑا۔

جو لوگ اس کے ہاتھ سے مارے گئے، ان میں تقبیہ کے بھائی بیٹے اور سبقتیہ شامل ہیں۔ بیٹوں کے نام یہ ہیں: عبد الرحمن، عبد اللہ، عبد اللہ صالح اور یسیار، ان کے علاوہ چار تقبیہ کے پوتے بھی وکیع کے ہاتھوں مارے گئے۔ تقبیہ بن مسلم بن عمرو بن حصین

بن ریسجہ ابو حفص البالبی، امراء سادات، اور کبار شامل تھا۔ وہ نہایت شجاع، بہادر، فتوحات کا بانی، بے پاک مجابر اور اسلام کا بہادر سپاہی تھا۔ بس نے اپنی فتوحات سے دنیا میں اسلامی عظمت و جلال کے جھنڈے لبرادیئے اور چار دنگ عالم میں مسلمانوں کی دھماکے سخاڑا دی۔ اس کے پاتھ پر یہی مخلوق نہ آکوہ بایت بھی غل۔ لیکن اس نے اپنے عمل سے جو کوڑا اور کی انزوش دلکھائی اور خلینہ کی اطاعت سے نکل کر بغاوت کی راہ اختیاری، تو اس کی سزا بھی قدرت کی طرف سے اس کوئی اور ایسی ملی جو دوسروں کے لیے بھی درس عبرت بن گئی۔ لیکن جو اعمال صالح اور اسلامی فتوحات کے سلسلہ میں جو شاندار کارناٹے اس کے ہاتھوں انجمام پائے امید ہے کہ خدا اس کے حنات کے عوض اس کے سیٹات کو اپنی مہربانی سے معاف کر دے گا، اور اس کی مغفرت فرمادے گا۔

قتبیہ بن مسلم کی وفات بلا دخرا سان کے آخری سرے پر فرغانہ میں ہوئی۔ اس المناک موت ذی الحجه ۲۹۶ھ میں واقع ہوئی۔ جب کہ اس کی عمر اڑتا لیس سال تھی۔ اور خرا سان میں اس کی ولایت کو دس سال گزرے تھے۔ جہاں اس دوران اس نے خلق اللہ کو بہت سے فائدے پہنچائے، خود بھی بہت کچھ استفادہ کیا۔ عبد الرحمن بن جمادۃ البالبی نے اس کا مرثیہ لکھا جو درج ذیل ہے:

کان ابا حفص قتيبة لم یسر بجیش الی جیش ولم یعل منبراً

”ابو حفص قتبیہ گز رگیانہ اس نے کسی لشکر کی قیادت کی، اور نہ منبر پر بیٹھا“

ولم تحفظ الرایات والقوم حوله وقوف ولم یشهد له الناس عسکراً

”nas کے لیے جھنڈے سرگوش ہوئے اور نہ قومی مظاہرہ ہوا اور نہ ہی فوج نے اس کو سلوٹ کیا،“

وعته المنسایا فاستحباب لربه و راح الی الجنات عفا مطهراً

”موت نے اس کو پکارا تو اس نے رب کی دعوت پر بلیک کہا اور وہ جنت کو پاک صاف ہو کر سدھا گیا،“

فمازی الاسلام بعد محمد بمثل ابی حفص فبکیه عبھرا

”محمد عربی کے بعد آج تک اسلام پر ایسی مصیبت نہیں آئی تھی جیسی ابو حفص کے مرنے کے بعد آئی ہے اس لیے اے عہر تو خوب رو لے،“  
آخری شعر میں شاعر نے مبالغہ سے کام لیا ہے۔ عہر قتبیہ کے لڑکے کا نام تھا۔

ابن جریر نے لکھا ہے ۲۹۶ھ میں قرۃ بن شریک البعسی امیر مصر کا انتقال ہوا۔ اس کو ولید نے مصر کا حاکم مقرر کیا تھا۔ اس سال مدینہ کے امیر ابو بکر بن محمد بن عمرو بن حزم نے لوگوں کو حج کرایا۔ مکہ کا امیر عبد العزیز بن عبد اللہ بن خالد بن رشید تھا۔ اور عراق کی حرب وغیرہ کا انچارج یزید بن امہلہ تھا، اور اس کے خلاف، وغیرہ کی وصولیابی کا کام صالح بن عبد الرحمن کے پر دھما۔ اور بصرہ کی نیابت سفیان بن عبد اللہ الکندی کے پر دھما۔ اور بصرہ میں عبدهہ تھا پر ابو بکر بن ابی موی مقرر تھے اور خرا سان کی حرب کے انچارج وکیع بن سود تھے۔



## ۹۷

اس سن میں عبد الملک نے قسطنطینیہ پر چڑھائی کے لیے فوج کو تیار کیا۔ اور اس میں اس نے اپنے بنیاء ماؤنٹ صائن کو صاحبِ حکم کیا۔ چنانچہ اس نے مرأۃ کا تلمع فتح کر لیا۔ اس سن میں مسلم بن عبد الملک نے سرز میں رضا یہ میں جنگ کا آزار کیا، اور اس قلعے کو فتح کر لیا جس کو صاحبِ الوضا یہ وضاح نے بنایا تھا۔ اسی سن میں سلمہ نے رجمہ و فتح لرنے کی عرض سے جنگ کی اور وہاں کے قلعے رجمہ، قلعہ حدید، قلعہ سردا اور ارض روم کے متعدد قلعے فتح کر لیے۔ اس سن میں عمر بن ہبیرہ الغزاری نے ارض روم کے دریاؤں میں جنگ کی اور اس کے متعدد علاقوں پر قبضہ کر لیا، اسی سن میں عبد العزیز بن موئی بن نصیر قتل ہوا اور اس کا سرسیمان بن عبد الملک کے پاس بطور تخفہ پہنچا دیا گیا، اسی سن میں سلیمان نے خراسان کی نیابت کی اضافی ذمہ داریاں یزید بن مہلب کو پرد کر دیں جو پہلے ہی عراق کا امیر تھا۔ اس کی وجہ تھی کہ وکیع بن ابی سود نے جب تھیہ بن مسلم وغیرہ کو قتل کیا تو اس کا سرسیمان کے پاس بھیج کر خراسان کی امارت اس کے عوض طلب کی چنانچہ یزید بن مہلب نے عبد الرحمن ابن الامّت کو سلیمان بن عبد الملک کے پاس اس غرض سے بھیجا تاکہ وہ سلیمان کے پاس جا کر یزید بن مہلب کی تعریف کرے اور اس کے لیے خراسان کی امیری کی راہ ہموار کر دے اور ساتھ ہی وکیع بن سودی کی برائی سلیمان کے سامنے بیان کرے۔ اس مشن کے ساتھ ابن الامّت جو ایک چالاک و عیار آدمی تھا، روانہ ہوا اور سلیمان کے پاس پہنچ گیا، جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ وکیع بن سود خراسان کی اجازت سے معزول ہو گیا، اور یزید کو اس کی جگہ خراسان کی امارت مل گئی اور یہ پیغام اور خوشخبری دے کر سلیمان نے ابن الامّت کو یزید کے پاس بھیجا۔

یزید نے اس کام کے کرنے کے لیے ایک لاکھ کا وعدہ کیا تھا جس کو اس نے پورا نہیں کیا۔ اس کے بعد یزید نے اپنے بنیے مخلد کو خراسان روانہ کیا اور اس کو ایک خط امیر المؤمنین کی طرف سے لکھا ہوا اس مضمون کا دیا کہ ہمیں معلوم ہوا ہے کہ تھیہ بن مسلم کا ارادہ بیعت سے انکار اور اطاعت سے بغاوت کا نہ تھا۔ اگر وکیع نے یہ سمجھ کر اس سے انتقام لیا ہے کہ وہ ترک بیعت کا مرٹکب ہو رہا ہے تو اس کو چاہیے تھا کہ وہ اس کو قید کر کے ہمارے پاس بھیجتا۔

چنانچہ یہ خط لے کر مخلد خراسان سے پہلے پہنچ گیا اور اس نے وکیع کو پکڑ کر سزا دی اور قید کر دیا اور اپنے باپ کے آنے کا انتظار بھی نہیں کیا۔ اس طرح وکیع <sup>۹۸</sup>، اماہ خراسان کا امیر رہنے کے بعد معزول ہو گیا اور یزید بن مہلب نے اس کے بعد خراسان کی امارت کا چارج لے لیا اور آس پاس کے علاقوں میں اپنے اپنے ناسیں مقرر کیے جو لوگ <sup>۹۹</sup> میں انتقال کر گئے ان کے نام یہ ہیں:

### احسن بن الحسن علی بن ابی طالب

اب محمد القرشی الہاشی نے اپنے باپ سے اور انہوں نے اپنے دادا سے مرفوعاً روایت بیان کی ہے کہ ”جو مسلمان بھی اہل بیت کی روزانہ معاشری دیکھ بھال کرے گا، اللہ اس کے گناہوں کو بخش دے گا۔“ عبد اللہ بن جعفر علی سے روایت کرتے ہیں، فاطمہ بنت الحسین اور ان کے بیٹے عبد اللہ کا بیان ہے کہ الحسن بن الحسن عبد الملک بن مروان کے پاس وفد کی شکل میں گئے تو اس نے ان کی بہت تعظیم و تکریم کی اور حجاج کے مقابلہ میں ان کی مدد کی اور ان کو علی کا واحد وارث قرار دیا اور ان کے ایسے آثار بیان کیے جو

ان کی سیادت پر دلالت کرتے ہیں۔

لہا جاتا ہے لہ و نید بن عبد الملک اپنے مدینہ میں حامم و الحا کو الحسن بن الحسن اور عالیٰ کے نبی ہیں۔ جب تمہاری یہ میر اخڑتے تو ان کو سوچوڑے لکھتا۔ ان لوگوں نے مسائی خدا اور انہیں بغیر قتل کیے اپنی صورت مجھے رکھتا اور اس کے بعد حسن بن علیٰ نے وہیں دیا جن کو علیٰ بن ابی زین نے کلمات امکرب تھیں اور اس کے پاس پہنچتے وہ کلمات پڑھتے ہیں کی

برکت سے اللہ نے ان کو ظالموں سے نجات دلائی۔ وہ کلمات یہ ہیں:

لا اله الا الله الحليم الکریم لا اله الله العلی العظیم لا اله الا الله رب السماوات السبع و رب  
الارض رب العرش العظیم .

احسن بن الحسن کا مدینہ میں انتقال ہوا، ان کی والدہ خولہ منظور الفرازی کی بیٹی تھیں۔ ایک دن انہوں نے ایک راضی شخص سے کہا، قسم ہے اللہ تعالیٰ اگر مجھے قتل کر دیا جائے تو خدا کی قربت حاصل ہوگی، اس شخص نے کہا آپ مذاق کر رہے ہیں، الحسن بن الحسن نے جواب دیا میں مذاق نہیں کر رہا ہوں یہ تو دادا کا کہا ہوا ہے اور اس کے بعد ان میں سے ایک دوسرے آدمی نے کہا، کیا رسول اللہ نے نہیں کہا ہے:

من كنت مولا فعلي مولا .

”جس کا میں مولا ہوں علیٰ بھی اس کا مولا ہے۔“

انہوں نے جواب دیا، بے شک لیکن اگر رسول کا ارادہ اس سے خلافت کا ہوتا تو آپ صاف صاف لوگوں کو اس پر خطاب کر کے کہتے کہ اے لوگو تمہیں معلوم ہونا چاہیے کہ میرے بعد اس کام کا ذمہ دار یہ شخص ہو گا اور یہ تم پر موجود ہے گا۔ چنانچہ تم اس بات کو دھیان سے سن لواہ اس پر کار بندر ہتھا۔ خدا کی قسم اگر اللہ اور اللہ کا رسول علیٰ کو اس کام کے لیے اختیار کر لیتے اور پھر علیٰ اس کو چھوڑ دیتے تو وہ پہلے شخص ہوتے اللہ اور اللہ کے رسول کے حکم کو ترک کر دینے والے اور انہوں نے لوگوں سے یہ بھی کہا قسم ہے خدا کی اگر تمہیں اس معاملہ میں واقعی اختیار ہوتا تو ہم تمہارے ہاتھ پیرو کاٹ دیتے اور تمہاری توبہ قبول نہ کرتے۔ افسوس ہے تم پر کہ تم ہمیں ہمارے نفوس کے بارہ میں دھوکہ اور فریب میں مبتلا کر رہے ہو اور افسوس ہے اگر قربت سے کسی کو با عمل نفع پہنچ سکتا تو اس کے ماں باپ کو نفع پہنچ سکتا تھا۔ کاش تم لوگ ہمارے بارہ میں حق بات کہتے۔ خدا کی قسم مجھے خوف ہے کہ ہم میں گنجائی کو دگنا عذاب ہو گا اور ہم میں سے جو نیکو کار ہیں امید ہے انہیں ثواب اور اجر بھی دگنا ملتے گا۔ ہم سے محبت کرو اور اگر ہم خدا کے مطیع و فرمانبردار بندے ہوں اور ہم سے دشمنی رکھو اگر ہم اس کی نافرمانی کریں۔

### موسیٰ بن نصیر ابو عبد الرحمن للخنج

یہ غلام تھا اور ایک عورت کا غلام تھا۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ یہ بنی امیہ کا غلام تھا۔ اس نے تمام بلاد مغرب کو فتح کر دیا اور وہاں سے اتنا مال غنیمت اس نے حاصل کیا جس کا شمارہ تھا۔ اس سلسلہ میں بہت سے دہشت ناک مقامات سے بھی اس کا واسطہ

پڑا۔ موسیٰ بن نصیر لگڑا تھا۔ مشہور ہے کہ یہ ۱۹۷ھ میں پیدا ہوا تھا اور چین اندر کا باشندہ تھا۔ اس کا باپ ابو بکر صدیقؓ کے زمانہ خلافت میں تمام میں بدل گئیں۔ ویدیوں میں بھا اس کے باپ کا نام اضطر رضا تھا جس کو ام صحیح میں تبدیل کر دیا گیا۔

تحمیہ الائی کے بیٹے عبد العزیز اور بنی یمن مشرق ایشیا نے ۲۰۱۴ء میں ایسا یا یا یا کا شروع میں منایا۔ اب نصیر مجاہد یا کے نامی یہڑہ میں بھرپور گلگوں میں حصہ بنتا رہا۔ یعنی اس نے قبرص کی جنگ لڑی اور وہاں اس نے المانوسرہ اور بانش میں قائد بندیاں اور لیں اور وہاں کے میں قبرص کے پورے علاقے کو فتح کرنے کے سلسلہ میں امیر معاویہ کا نائب اور معاون بناربا اور جب مروان بن ابر مصیر میں داخل ہوا تو یہ اس کے ساتھ تھا چنانچہ وہ اس کو اپنے بیٹے عبد العزیز کے پاس چھوڑ کر چلا گیا اور جب عبد العزیز نے بلاد عراق فتح کر لیے تو اس نے موسیٰ بن نصیر کو اپنے بھائی بشر بن مروان کا وزیر بنادیا۔

موسیٰ بن نصیر صاحب تدبیر، ہوشیار اور نہایت صاحب الرائے تھا اور بڑا بخبر اور بات تدبیر انسان تھا۔ بغونی کا بیان ہے کہ موسیٰ ابن نصیر کو بلاد افریقہ میں ۲۹۷ھ میں والی بنا دیا گیا تھا جس کے بعد اس نے تمام ممالک و اقلیم فتح کر لیے۔ ہم نے بلاد انگلیس کی فتوحات کے سلسلہ میں تفصیل سے لکھا ہے کہ انگلیس میں چھوٹے ہوئے، بہت سے شہر، قصبات، دیہات ہر طرف پھیلے ہوئے تھے۔ ان سب پر اس نے بڑی حکمت اور عقل مددی سے کنٹرول حاصل کر لیا، اور وہاں کی کثیر ملوک کو قیدی بنا لیا، اور بہت سماں غنیمت بھی حاصل کر لیا اور سونے چاندی کی اتنی مقدار حاصل کی، جس کا اندازہ مشکل تھا۔ اس کے علاوہ آلات و اسہاب اور مال و متعار کا اتنا ذخیرہ اس کے ہاتھ آیا تھا جس کا ثمار و حساب لگانا بھی مشکل تھا۔ قیدیوں میں خوبصورت لڑکے اور حسین اور نوجوان عورتیں بھی کثرت میں تھیں۔ حتیٰ کہ یہ بات بھی بہت مشہور ہے کہ موسیٰ بن نصیر کے ہاتھوں جتنے قیدی اور جنتمانیں و اسہاب مال غنیمت کے طور پر ملا شاید ہی کسی کسی زمانہ میں ملا ہوگا۔ اس کے ہاتھ پر بکثرت لوگوں نے دین اسلام قبول کیا اور اس نے ان میں بکثرت دین اسلام اور قرآن کی تبلیغ بھی کی۔ جب اس کی فتوحات کا مال ایک جگہ سے دوسری جگہ لے جایا جاتا تھا تو اس کے ٹرانسپورٹ کے لیے گھوڑوں اور اتوٹوں کی بجائے ترک اور بھاری گاڑیوں استعمال کی جاتی تھیں۔

تحمیہ بن مسلم اور موسیٰ بن نصیر اسلام کے جلیل القدر اور بہادر سپاہی گزرے ہیں۔ اول الذکر نے بلاد مشرق میں فتوحات کا جھنڈا الہر یا، جب کہ موسیٰ ابن نصیر نے بلاد مغرب کو اپنی تاخت و فتح کا جولانگاہ بنایا۔ اللہ تعالیٰ دونوں کو جزاۓ خیر عطا کرے۔ لیکن موسیٰ بن نصیر نے اپنی فتوحات میں جو کامیابی اور عظیم دولت اور قیمتی اشیاء حاصل کیں، ان تک تحمیہ کی رسائی نہیں ہوئی۔

کہا جاتا ہے جب موسیٰ نے انگلیس فتح کیا تو اس کے پاس ایک شخص آیا اور اس نے کہا میرے ساتھ ایک آدمی کو بھیجو میں اس کو زبردست خزانہ کا پتا بتاؤں گا، چنانچہ موسیٰ نے اس کے ساتھ اپنے آدمی بھیج جس کو اس نے ایک جگہ رکھائی اور کہا یہاں کھدائی کرو، چنانچہ کھدائی کی گئی تو ایک بہت بڑا وسیع و عریض قطہ ارضی نمودار ہوا جہاں دو خوبصورت جھنڈے لہرار ہے تھے۔ وہاں پہنچ کر ان لوگوں کو یا قوت و جواہر ت اور زبرجد کا اتنا بڑا ذخیرہ ملا کہ یہ جیران رہ گئے۔ سونا تو اتنا تھا جس کا کوئی حد و حساب ہی نہ تھا۔ اس مقام پر موسیٰ کے آدمیوں کو ایسا کپڑا بھی ملا جو سونے کے تاروں کا بنا ہوا تھا اور اس پر نہ صرف نہایت قیمتی موتی لگکے ہوئے تھے بلکہ قیمتی جو ہرات اور یا قوتوں سے بھی آ راستہ تھا۔ کہا جاتا ہے اس روذہ وہاں کسی منادی کو جس کی شکل لوگوں نے نہیں دیکھی یہ اعلان

کرتے۔ ناکر اے لوگو! تم پر آج ویزخ کے دروازہ کھل گیا ہے، اس سے بچوں کہا گیا ہے ان لوگوں نے اس خزانہ میں حضرت سلیمان بن داؤد علیہ السلام کا وہ دستِ خوان بھی پائیا تھا جس پر وہ بیٹھ کر وہ کھانا کھایا کرتے تھے۔ ان تمام و اتفاقات اور حالات ہنگ کرنی امیر یہ کے خاندان کے ایک شخص نے جمع کیا اور لوگوں سے بیان کیا۔ اس کا نام ابو معاذ یہ مبارک بن مروان بن عبد الملک بن موسیٰ بن نصیر النصری تھی

حافظ ابن عساکر نے بیان کیا ہے کہ عمر بن عبد العزیز نے موسیٰ بن نصیر سے اس وقت جب کہ وہ ولید کے عہد میں مشغی آیا تھا، سوال کیا کہ اس نے کیا کیا عجب اشیاء دیکھیں؟ اس پر موسیٰ بن نصیر نے ان کو جواب دیا کہ ایک مرتبہ ہم ایک ایسے جزیرہ پر پہنچے جہاں ہمیں سولہ لکڑی کے کٹھرے نما صندوق طے جن پر سلیمان علیہ السلام کے نام کی مہر مشبت تھی۔ میں نے ان میں سے چار کو نکالنے کا حکم دیا اور ان میں سے جب ایک کو سوراخ کیا یا تو اس میں سے ایک شیطان نے اپنا سر کلا جو کہہ رہا تھا۔ ”جس نے تجھے بوت سے تو زاہی ہے میں اس کے بعد واپس نہیں آؤں گا اور میں فساد برپا کروں گا۔“ موسیٰ بن نصیر نے کہا اس شیطان نے ادھر ادھر نظر دوڑائی اور پھر کہا، میں سلیمان اور اس کے ملک کی سی شان و شوکت اب کہیں نہیں دیکھتا ہوں اور یہ کہہ کر زمین میں گھس گیا اور غائب ہو گیا۔ اس کے بعد موسیٰ نے باقی صندوق نما کٹھروں کو واپس وہیں رکھو دیا جہاں سے وہ اٹھائے گئے تھے۔

سانی وغیرہ نے ذکر کیا ہے کہ موسیٰ بن نصیر مدینۃ النحاس کی طرف چلا جو بلاد اقصیٰ مغرب میں بحر الاحضر کے قریب تھا اور جب وہ وہاں پہنچا تو اس نے گھر سواروں کو وہاں بھیجا اور انہیں حکم دیا کہ بحر مذکور کے قریب نظر آنے والی اوپنجی دیوار کا جائزہ لیں کہ آیا اس میں اندر جانے کا کوئی راستہ ہے یا نہیں۔ چنانچہ موسیٰ کا ایک آدمی اس امر کا جائزہ لینے وہاں پہنچا اور اس نے ایک رات اور ایک دن دیوار کے چاروں طرف چکر لگا کر دیکھا مگر اس کو کہیں دیوار میں اندر داخل ہونے کا کوئی راستہ نہ ملا۔

چنانچہ موسیٰ نے حکم دیا کہ جس کے پاس جو کچھ ہے وہ لا کرو اور پر نیچے رکھتا چلا جائے لیکن پھر بھی وہ اس دیوار کی اوپنجی تک نہ پہنچ پائے تو اس نے سیری ہی بنانے کا حکم دیا اور اس طریقہ سے اس نے سیری کے ذریعے ایک آدمی کو اور پر چڑھ کر خیر خبر لانے کا حکم دیا۔ مگر اس کی ہست اندر اترنے کی نہ ہوئی۔ اسی طرح جو بھی چڑھتا رہا اس طرح خوف زده ہو کر ناکام واپس آتا رہا۔ غرض کہ اندر کا حال کسی کو معلوم نہ ہو سکا۔ چنانچہ موسیٰ اور اس کے آدمی یہ مہم چھوڑ کر اس دریائی علاقے سے باہر نکل آئے اور ایک دوسرے چھوٹے سے بھیرہ کی طرف چل پڑے وہاں پہنچ کر انہوں نے ایک شخص کو گھر ابھا پایا تو اس نے پوچھا، تم کون ہو؟ اس نے کہا میں جن ہوں اور اس بھیرہ میں میرا بابا پ محبوب ہے اور اسے سلیمان بن داؤد نے یہاں قید کیا ہوا ہے اور میں یہاں ہر سال اس کی زیارت کے لیے ایک مرتبہ ضرور آتا ہوں۔ موسیٰ نے کہا، تم نے کبھی کسی شخص کو اس شہر کے اندر یا باہر آتے جاتے دیکھا ہے؟ اس نے کہا نہیں۔ البتہ ایک شخص ضرور یہاں ہر سال آتا ہے اور اس بھیرہ میں عبادت کر کے چلا جاتا ہے اور پھر پلٹ کرو اپس نہیں آتا، واللہ اعلم وہ کون شخص ہے۔ موسیٰ کے اس کے بعد اپنے آدمیوں کے ساتھ افریقہ واپس آ گیا۔ ان و اتفاقات کا صحیح علم اللہ ہی کو ہے۔

موسیٰ بن نصیر نے ۶۹۶ میں افریقہ میں نماز استقامت پڑھائی اور یہ وہ وقت تھا جب وہاں سخت قحط پڑا ہوا تھا۔ نماز استقماء سے پہلے اس نے حکم دیا کہ تین دن روزے بھی رکھے جائیں اور پھر وہ لوگوں میں نکلا اور اہل الذمہ سمیت لوگوں کو لے کر اس حال

میں باہر نکلا کر لوگوں کو چھپ کر آدمی دوزاری سے کافی پڑی آواز سنائی تھیں دیتی تھی اور موسیٰ خدا تعالیٰ کے حضور سب کے ساتھ دوپہر تک، عصر، ایام میں مشغول رہا۔ اس کا نیجہ یہ ہوا کہ اندھائی نے ان کی فریاد سن لی اور اتنی بارش ہوئی کہ جمل تھل ایک ہوئے پھر وہ منہ پرے آئی۔ اسی نے کہا آپ نے اپنے دماء میں امیر المؤمنین کو یاد نہیں کیا۔ اس نے حوا بہ، یا یہ، جگہ ہے جیسا خدا کے سامنے کو یاد نہیں کیا جاتا ہے۔ چنانچہ وہ دمشق میں داخل ہوا تو جمعہ کا دن تھا موسیٰ نے زرق برق پرے پہن رکھے تھے۔ وہ جب ایوان میں داخل ہوا تو اس کے جلو میں تمیں وہ غلام تھے جو بادشاہوں اور امراء کے بیٹے اور پوتے تھے۔

ولید نے جب موسیٰ کو اس شان کے ساتھ ایوان میں داخل ہوتے ہوئے دیکھا تو وہ منبر پر بیٹھا ہوا لوگوں سے خطاب کر رہا تھا۔ اس نے اپنے امراء اور فوجیوں کو ایک طرف کھڑے رہنے کا حکم دیا۔ ولید یہ سب کچھ دیکھتا رہا اور جب موسیٰ آگے بڑھ کر آداب شاہی کے ساتھ ایک طرف کھڑا ہو گیا تو ولید نے خدا تعالیٰ کا شکر ادیا کیا اور کہا کہ یہ سب کچھ اللہ کی مہربانی اور اس بہادر جرنیل کی بہادری اور حکمت کا نتیجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں اتنے مال و دولت اور وسیع ملکوں اور ان دولتوں، خزانوں اور نوادرات سے نوازا ہے۔ اسی دوران جمعہ کی نماز کو بھی دیر ہو گئی۔ پھر وہ منبر سے اترा۔ اس نے لوگوں کو نماز پڑھائی اور نماز کے بعد موسیٰ بن نصیر سے اپنی فتوحات کا جائزہ پیش کرنے کو کہا۔ اس نے نہایت خوبی سے جائزہ پیش کیا۔ اس نے بہت کچھ اس کو انعام واکرام سے نوازا۔ اسی طرح موسیٰ نے بھی اس کے عوض بہت سے تھنے تھا ف امیر المؤمنین کی خدمت میں پیش کئے تھے مجملہ ان سب تحفون کے سلیمان ﷺ کا وہ مائدہ (دسترخوان) بھی تھا جس پر وہ بیٹھ کر کھانا کھایا کرتے تھے جو سونے چاندی کے دوغاطیوں کا بنا ہوا اور جیروں اور جواہرات کا جڑا ہوا تھا۔

کہا جاتا ہے ولید نے اپنے بیٹے مردان کو ایک شکر کا جرنیل بنا کر بھیجا تو اس کے ماتحت ایک لاکھ صرف غلام تھے جو سب قیدی ہنا کر افریقہ وغیرہ لے لائے گئے تھے اور اپنے بختیجے کو فوج دے کر بھیجا تو اس میں بھی ایک لاکھ برابر قیدی شامل تھے۔ جب ولید کے پاس مال نعمیت کا رجسٹر آیا تو اس میں بھی صرف اس کے حصہ میں بچا سہزار نفری غلاموں کی آئی تھی۔ غرض کہ جو مال و دولت اور قیدی موسیٰ بن نصیر امیر مغرب کے زمانہ میں مسلمانوں کو ملے اسلامی تاریخ میں اس کی نظر نہیں ملتی۔

موسیٰ بن نصیر کہا کرتا تھا، اگر مجھے مزید موقع ملتا تو روی شہروں کو بھی فتح کر لیتا۔ لیکن ہر کمالے رازوائے ولید کے مرنے کے بعد اس کا بھائی باوجود ان تمام عظیم فتوحات بے حد غنائم اور کثیر غلاموں کے سلیمان موسیٰ ابن نصیر سے سخت ناراض ہو گیا اور اس نے اپنے پاس اسے قید کر لیا اور جو کچھ اس کے پاس مال اور غلام تھے اس کا بھی مطالبہ کرنے لگا۔ موسیٰ بن نصیر اس طرح سلیمان کے قبضہ میں خاصے دنوں رہا یہاں تک کہ جب اس نے لوگوں کو اس سال حج کرایا تو موسیٰ کو بھی اپنے ساتھ رکھا۔

بالآخر موسیٰ بن نصیر کا مدینہ میں انتقال ہو گیا اور وہ وادی قریٰ میں دفن کر دیا گیا۔ اس کی عمر تقریباً اسی برس ہوئی۔ اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ ۹۲ھ میں اس کا انتقال ہوا۔ واللہ اعلم۔ (رحمہ اللہ و عفانہ یمنہ وفضلہ آمین)



## ۹۸

اس بارہ سلیمان بن عبد الملک نے اپنے بھائی مسلم کو قسطنطینیہ کی زبانی کے لیے تیار یا اور اس شکر سے علاوہ جو اس کے پاس پہلے سے موجود تھا نہ یہ بہت سی فوج اس کے حوالے تھی۔ مسلم بن عبد الملک نے اپنے فوجیوں نو حکم دیا کہ خور دنوش کا جتنا سامان ہو سکے اپنے ساتھ لے جلیں، چنانچہ سامان خور دنوش کا ایک انبار بھی اس کے ساتھ گیا۔ جب وہ اس شہر میں فتح کی نیت سے پہنچا تو اس نے حکم دیا، اپنا سامان خور دنوش علی حالت چھوڑ رکھا اور دشمن کے شہر سے رسد حاصل کر کے اپنے کام میں لاتے رہا اور جہاں تک ہو سکے وہاں بھی کرو اور شہر میں داخل ہو کر لکڑی کے مکان بنایا کہ اس میں رہنے لگا کیونکہ ہم اس شہر کو فتح کر کے یہاں رہنے کے لیے آئے ہیں جانے کے لیے نہیں آئے ہیں اس وقت واپس جائیں گے جب اس کو پوری طرح فتح کر لیں گے۔ یہاں اس کو ایک شخص ملا جو عیسائی تھا اور قسطنطینیہ کا رہنے والا تھا اس کا نام یون تھا، اس کو مسلمہ نے اپنے ساتھ ملا کر شہر کے حالات معلوم کرنے اور جاسوسی کا کام لینے کے لیے اپنے ساتھ ملا لیا مگر یہ آدمی بڑا مکار تھا بظاہر وہ مسلمانوں کا ہمدرد بنا رہا۔ شہر کے لوگوں نے اس سے کہا اگر تم مسلمانوں کو کسی طرح یہاں سے ہٹالے جاؤ تو ہم تمہیں اپنا بادشاہ تسلیم کر لیں گے۔ چنانچہ یون نے اپنے مکر و فریب سے مسلمہ کو ارم کرنا شروع کر دیا اور اس سے کہا اگر تمہاری سوار یا اس سامان رسد سے اسی طرح لدی کھڑی رہیں تو شہر کے لوگ یہ سمجھیں گے کہ تم لڑائی کو طول دینا چاہتے ہو۔ اس لیے بہتر یہی ہے کہ سوار یوں کے سامان خور دنوش کو نذر آتش کرو تاکہ تمہارا عزم ان لوگوں پر ظاہر ہو جائے اور یہ مجبور ہو کہ شہر کو تمہارے حوالہ کر دیں۔

مسلمہ نے یون کی باتوں میں آ کر کھانے پینے کا سارا سامان نذر آتش کر دیا۔ اس کے بعد یون رات توں رات جتنا سامان اپنے ہمراہ کشتنی میں لے جاسکا لے گیا اور صبح ہوتے ہوتے اس نے مسلمانوں کے مقابلہ کی تیاری کمکل کر لی اور اپنی عداوت میں کھل کر سامنے آ گیا۔ اب مسلمانوں کا حال پتلا تھا۔ طویل محاصرہ نے ان کی تو انکی کو نکرو رکر دیا تھا اس لیے انہوں نے اپنا بچا کھپا سامان اپنی بھوک مٹانے پر صرف کر دیا۔ اس دوران انہیں سلیمان بن عبد الملک کی وفات کی اطلاع ملی اور عمر بن عبد العزیز کی خلافت کی خبر پہنچی۔ اس لیے مسلمانوں نے شام کو واپسی کی فکر کی اور بہت سے فوجی واپس بھی چلے گئے لیکن مسلمہ واپس نہیں گیا۔ اس نے قسطنطینیہ میں رہ کر ایک مسجد کی بنیاد ڈالی اور اس کی تیکھیں میں لگ گیا۔

واقعی کا بیان ہے کہ جب سلیمان بن عبد الملک والی بنا تو اس نے بیت المقدس میں قیام کا ارادہ کیا تاکہ وہاں سے قسطنطینیہ فوجوں کی لکھ بھیجنے ہے۔ چنانچہ موسیٰ بن نصیر نے بھی اس کو یہی اشارہ دیا کہ قسطنطینیہ فتح کرنے سے پہلے آس پاس کے چھوٹے چھوٹے شہر اور قلعے فتح کرنا ضروری ہیں۔ اس طرح قسطنطینیہ کی فتح آسان ہو جائے گی اور قسطنطینیہ کے باشندے خود یہ شہر کو باہمی حوالہ کر دیں گے۔ لیکن اس کی جب سلیمان نے اپنے بھائی مسلمہ سے مشورہ کیا تو اس نے دوسرا مشورہ دیا اور کہا قسطنطینیہ فتح ہو جائے گا تو دوسرے شہروں پر خود ہی باہمی قبضہ ہو جائے گا۔ سلیمان نے اس رویے کو مناسب سمجھ کر تیاری شروع کر دی اور شام اور جزیرہ سے فوجیں بھیجنے شروع کر دیں۔ چنانچہ جزیرہ سے ایک لاکھ میں ہزار اور بھر سے ایک لاکھ میں ہزار مقاتلین کو بہت

ساز و سازمان اور تنقیح تھا اگر دے کر بھیجا گیا اور ان کو قسطنطینیہ فتح کرنے کی تائید کی گئی۔ اس کے بعد سلیمان بیت المقدس سے چیل روز فتح آیا اور وہاں بھی اس نے بہت بڑا اشتر تیار رکھا اور ان سب ۶ مائدہ رسلام کو بنایا اور فتح میں دعا میں دے نرروانہ لیا اور ماتھی سبز و اتنامت کی تلقین بھی کی اور مسلم کوئی بھی مشورہ دیا کہ اپنے ساتھ مشورہ میں یون کو شامل رکھن۔

پناہی یا لوگ من اشکر تبار کے قسطنطینیہ پہنچ گئے۔ وہاں کے باشندوں نے علمہ سے بڑا یہ پرس ہوا چاہیں مگر علمہ نے آلبائیں اس کو بزرگ شیر فتح کروں گا۔ اس پر شہر کے مکنیوں نے کہا اچھا تو ہمارے پاس یون رومنی کو بھی جب وہ آیا تو انہوں نے کہا کہ تم بلاطف اخیل مسلمانوں کو یہاں سے ہٹا کر لے جاؤ پھر ہم تم کو اپنا بادشاہ بنالیں گے۔ اس پر یون مسلم کے پاس آیا اور کہنے لگا، شہر کے باشندوں کا کہنا ہے ہم مسلم کو شہر اس وقت حوال کریں گے جب وہ شہر سے باہر رہیں گے۔

اوًا مسلمہ کو یون کی غداری کا شہر ہوا لیکن پھر اس کی چکنی چڑی باتوں میں آ کر شہر پر حملہ کرنے سے رہا نتیجہ یون اس مرتبہ بھی قسطنطینیہ کو مسلمانوں سے بچانے میں کامیاب ہو گیا اور سلیمان صرف قسطنطینیہ کے محاصرہ پر ہی التفا کرنے پر مجبور ہو گئے۔

ابن جریر نے بیان کیا ہے مروان بن عبد الملک کی موت کے بعد ولی عہدی کا حق یزید بن عبد الملک کا تھا لیکن سلیمان بن عبد الملک کی نیت خراب ہو گئی اور اس نے یزید کی بجائے اپنے بیٹے ایوب کو ولی عہد قرار دے دیا لیکن ایوب اپنے باپ کی زندگی میں فوت ہو گیا۔ اس لیے سلیمان نے اپنے پیچازاد بھائی عمر بن عبد العزیز کے لیے بیعت کا اعلان کیا اور لوگوں سے کہا کہ اس کے بعد وہی خلیفہ ہوں گے اور بظاہر اس نے یہ اچھا ہی کیا۔ اس سال صقالید شہر فتح ہوا۔ واقعی کہتا ہے کہ اس سال جب جرجان نے دیکھا کہ مسلمہ کے پاس تھوڑی فوج رہ گئی ہے تو اس نے مسلمہ کی فوج پر شب خون مارا۔ اس لیے سلیمان نے مسلمہ کی مدد کے لیے کافی فوج تھی جس نے جرجان کی فوج کو شکست دی۔ اس سال یزید بن مہلب نے ارض چین کے علاقہ قہستان میں جنگ کی اور اس کا محاصرہ کر کے سخت جنگ کی۔ یہ محاصرہ اس وقت تک جاری رہا جب تک وہاں کے لوگوں نے ہتھیار نہ ڈال دیئے۔ یہاں چار ہزار ترک باشندے قتل ہوئے۔ یہاں اسلامی فوجوں کو بہت سماں غنیمت اور بکثرت مال و اسباب اور فیض اشیاء ملیں۔ اس کے بعد یزید بن مہلب جرجان کی طرف بڑھا جس کے حکمران سے مسلمانوں کی دیلم میں زبردست جنگ ہوئی۔ اس موقع پر محمد بن عبد الرحمن بن ابی سبیرۃ الجعفری شہ سوار نے بڑی بہادری و دھکائی اور دیلم کے حکمران کو قتل کر دیا۔

اس معز کی میں جب ابن ابی سبیرہ کی معز کہ آرائی اور بہادری ترکوں نے دیکھی تو وہ حیران رہ گئے چنانچہ ایک ترک سپاہی نے ابن ابی کے خود پر وار کیا اور تکوار خود میں گھس گئی لیکن جب پلت کر اس نے اس پر وار کیا تو ترک کی قتل کر کے چھوڑا۔ جب ابن ابی سبیرہ مسلمانوں کے پاس وطن پہنچا تو اس کی تکوار خون آلو ڈھنی اور اس کے خود میں ترک سپاہی کی تکوار ڈھنی ہوئی تھی۔ اس منظر کو دیکھ کر یزید بن مہلب نے کہا میں نے آج تک ایسا لاکش منظر اپنی آنکھوں سے نہیں دیکھا۔ یہ کون شخص ہے؟ لوگوں نے کہا یہ ابن ابی سبیرہ ہے کتنا اچھا آدمی ہے۔ کاش یہ اتنی شراب نہ پیتا اور پھر یزید بن مہلب نے جرجان کے محاصرہ کا پختہ ارادہ کر لیا اور وہاں کے حکمران کو محاصرہ سے اتنا تگ کیا کہ وہ سات لاکھ درہم، چار لاکھ دینار، دو لاکھ کپڑوں، چار سو گدھے، زعفران، چار سو آدمی اور ہر آدمی کے سر پر زرہ بکتر اور زرہ بکتر کے ساتھ بزر چونے نیز چاندی کے جام وغیرہ دینے اور صلح کرنے پر راضی ہو گیا۔ اس سے قبل

اس شہر کے باشندوں نے سعید بن عاص سے جنہوں نے اس کو صلح سے فتح کیا تھا پہلے سال ایک لاکھ سالانہ جزیہ پر دوسرے سال دو لاکھ سالانہ جزیہ پر اور تیسرا سال تین لاکھ جزیہ پر ستح کی تھی میں بعد تو اس سے برائش ہوئے تھے اس نے تجھ میں آج ان تو یہ ذات دوبارہ اٹھا بڑا پی بہر مالی یزید بن مہلب نے انہوں اس سال میں مال غیمت میں ملا تھا جو یزید بن مہلب نے محمد بن وائش و پیش کیا العاص نے دیا تھا۔ جرجان کی جنگ میں ایک نہایت قبیلی تاج بھی مال غیمت میں ملا تھا جو یزید بن مہلب نے محمد بن وائش و پیش کیا تھا۔ لیکن اس نے یعنی سے انکار کر دیا تو اس کو بہت سارے امال دیا جو جرجان کی فتح میں یزید بن مہلب کو ایک لاکھ میں ہزار نقد دینا رہا۔ اس کے بعد یزید نے خورستان فتح کرنے کا ارادہ کیا اور اس نے اس کے لیے ہراول کے طور پر اپنے چار ہزار بھی ملے تھے۔ اس کے بعد یزید نے خورستان فتح کرنے کا ارادہ کیا اور اس نے اس کے لیے ہراول کے طور پر اپنے چار ہزار سپاہی آگے بھیج دیے تھے لیکن وہاں ان کی ان لوگوں سے سخت جنگ ہوئی اور چار ہزار مسلمان شہید ہو گئے اس کے بعد یزید نے اس علاقے پر زبردست حملہ کر کے وہاں کے لوگوں کو بھتھیا رہا لئے اور صلح کرنے پر مجبور کر دیا۔ یہاں کا حکمران جس نے صلح کی درخواست کی تھی، الا صمید کے نام سے مشہور تھا۔ اس نے سات لاکھ سالانہ دینار اور بہت سی قبیلی اشیاء پر صلح کی جو لوگ اعیان میں سے انتقال کر گئے ان کے نام یہ ہیں:

### عبداللہ بن عبد اللہ بن عتبہ

امام جخت اور عمر بن عبد العزیز کا مودب و اتابیق تھا۔ صحابہؓ کی کثیر جماعت سے روایات میان کی ہیں۔ دوسرے اعیان میں ابو الحفص الحنفی اور عبد اللہ بن محمد بن الحنفیہ گزرے ہیں جن کا تذکرہ اور حالات ہم اپنی کتاب تکمیل میں تفصیل سے لکھے چکے ہیں۔ واللہ اعلم۔

### ۹۹

اس سال سلیمان بن عبد الملک کا انتقال ہوا۔ بوقت انتقال اس کی عمر پینتالیس سال تھی۔ اس کی مدت برداشت صحیح خلافت دو سال آٹھ ماہ تھی، اس کا شجرہ نسب یہ ہے:

سلیمان بن عبد الملک بن مردان بن الحکم بن ابی العاص بن عبد الشمس القرشی الاموی ابوبیوب اس کی پیدائش مدینہ میں تین جذیلہ میں ہوئی تھی اور اپنے باپ کے پاس شام میں نشوونما اور تربیت ہوئی۔ واقعہ افک کی روایت سلیمان نے اپنے باپ اور اپنے دادا سے سن کر روایت کی تھی۔

ابن عساکر لکھتا ہے اس نے دمشق میں بہت بڑا گھریاب الصیر کے نزدیک بنایا تھا اور اس کو دارالامارت بنادیا تھا اور اس میں قبة الخضراء کی مانند قبة الصغراء بھی بنوایا تھا۔ سلیمان فضیح اللسان شخص تھا اور عدل و انصاف کے لیے مشہور تھا۔ غزوہات کا شوہین تھا۔ اس نے فلسطینیہ کے محاصرہ کے لیے فوجیں تیار کر کے بھیجیں اور بالآخر اس نے وہاں کے لوگوں سے اولًا جامع مسجد بنائیں پر صلح کر لی تھی۔

ابو بکر الصویل کا بیان ہے کہ عبد الملک نے اپنے بیٹوں ولید سلیمان اور مسلمہ کو اپنے پاس بلایا اور ان سے قرآن سنانا، انہوں

نے قرآن پاک اچھی طرح پڑھ کر سنایا تو ان سے اشعار سنانے کو کہا۔ انہوں نے اشعار بھی اس تو اچھی طرح سنائے۔ البتہ اُنھیں اشعار اس کی حسب مذاق نہیں سامنے آئیں پر اس نے ان تو برائیاں تھیں اور پھر ان سے لہاظ تھیں سے مردیں تھے ایک ایک اسرع مدد ساعر ب شاعر کا سامنے جو فرش بھی نہ ہو۔ ولید سب سے پہلے تم آؤ۔ اس پر ولید نے یہ شعر پڑھا:

ما مرکب وربوک الخیل یعجی      کمرکب بین وملوح وحدحال

”یوں تو ہر طرح کی سواریاں ہیں لیکن مجھے ایسی سواریاں اچھی لگتی ہیں جو کپڑے اور پازیب یعنی ہیں۔“

ولید کا یہ شعر سن کر سلطان نے کہا کیا اس سے کوئی اچھا اور شعر ہے؟ آؤ سلیمان تم سناؤ، اس پر سلیمان نے:

حذا رجعوا بديها الينا      فی يدی درعها تحلا الزارک

”کیا کہنے اس کے جواب کے اس کا ہاتھ تو اسی تک رہا میرے ہاتھ ہیں تو اس کا محروم آگیا جس نے ستر کھول دیا۔“

سلیمان نے کہا، بات کچھ بھی نہیں اے مسلمہ! تو اور کوئی اچھا شاعر سناؤ، اس نے باپ کو امرؤ القیس کا مشہور شعر سنادیا:

وما ذرفت عيناك الا لتنصربي      بسهميل في اشعار قلب مقتل

”اے محبوہ تیرے رو نے کا بجو اس کے کوئی مقصد نہیں کہ تو میرے بدل کو اپنی آنکھوں کے تیروں سے چھلنی کر دینا چاہتی ہے،“ سلیمان نے مسلمہ کی زبان یہ شعر سن کر کہا شاعر نے جھوٹ بولा ہے اور اس نے صحیح بات نہیں کہی ہے۔ جب عشق کی بدلت محبوبہ کی آنکھوں سے آنسو نکل آئے تو اب سوائے وصل کے باقی کیا رہ گیا ہے۔ عاشق تو وہی ہے جو اپنی پلکوں میں آنسوؤں کو چھپا لے اور محبت کا راز فاش نہ ہونے دے۔

اس کے بعد سلیمان نے کہا میں تم تو لوگوں کو اس گھر میں تین دن کی مہلت دیتا ہوں۔ اس درمیان میں تم میں سے جو کوئی اس کو لے آئے گا وہ مراد پائے گا۔ یعنی جو کچھ وہ طلب کرے گا میں وہی دوں گا۔ چنانچہ باپ کی یہ بات سن کر تینوں بیٹے وہاں سے اٹھ کر چلے گئے۔ سلیمان اپنے موکب میں پہنچا ہی تھا کہ ایک اعرابی اپنا اونٹ لیے ہوئے اسکے سامنے آموجوہ ہوا اور آ کر کہنے لگا:

لو ضربوا بالسيف واسى فى مودتها      لما یهوى سريعا نحوها راسى

”اگر محبوہ کی محبت کے جرم میں لوگ میری گردن بھی اڑا دیں گے تو تبھی میرا سفر اس کی طرف ڈھلنک جائے گا۔“

یہ سن کر سلیمان نے اعرابی کو بلا نے کا حکم دیا۔ چنانچہ اس نے اپنا اونٹ باندھ دیا اور بیٹا بھی باپ کے سامنے حاضر ہو کر بولا، جو کچھ آپ نے کہا تھا اسے میں نے حاضر کر دیا ہے۔ سلیمان نے کہا بلوکیا چاہتے ہو؟ اور اپنے ساتھی کو نہ بھولانا۔ اس نے کہا اے امیر المؤمنین آپ نے اپنے بعد ولی عبد بناء کا وعدہ کیا ہے میں چاہتا ہوں کہ آپ اپنے بعد مجھے اپنا ولی عبد بناء سنیں۔ سلیمان نے اس کو مان لیا اور اس کو حج پر اکیاسی حاج کا امیر بنا کر بھیج دیا اور ایک لاکھ درہم بھی اس کو دیے ہوئے جو سلیمان نے اس اعرابی کے لیے دیے تھے جس نے ایسا مددہ شعر کہا تھا۔

بہر حال اس کا باپ ۲۸۷ھ میں انتقال کر گیا اور خلافت اس کے بھائی ولید کو ملی اور وہ خود بطور وزیر و مشیر کام کرنے لگا اور جامع مسجد کی تعمیل و تعمیر میں مشغول ہو گیا۔ ۲۹۶ھ میں جب جمادی الآخر کا نصف مہینہ بھی گزر چکا تھا اور سپتیمبر کی صحیح طلوع ہو چکی

تحتی تو سلیمان کا بھائی ولید وفات پا گیا۔ اس وقت سلیمان رملہ سے واپس آیا تو امراء و اعیان حکومت اس سے آگر ملے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ لوگ بیت المقدس تھیں اور اس سے ملے اور اس سے بیعت لی۔ اس کے بعد سلیمان نے قدس میں مستحق قیامت کا ارادہ کیا ہے۔ پرانچے ہیں اس کے پاس سرکاری فوج، نیزہ، آن لے کے، ۱۰۰ مسجد کے تھوڑے میں سچے قبائنا، با۔ الگاتا تھا اور اکابرین اس کے اردو لیسیون پر وہیں بر اجمن رہتے تھے اور یہاں میں انعام والرام نے طور پر اموال قسم لرتا تھا۔ اس کے کچھ دنوں بعد اس نے دشمن آنے کا ارادہ کر لیا اور وہاں پہنچ کر دشمن کی جامع مسجد تو تکمیل و پہنچایا۔

سلیمان کے زمانہ ہی میں مقصودہ کی بھی تجدید ہوئی۔ انہوں نے عمر بن عبد العزیز کو پانامشیر وزیر بنالیا۔ وہ ان سے کہا کرتا تھا مجھے حکومت ضرور ملی ہے لیکن اس کو چلانے میں تمہاری تدبیر کی ضرورت ہے۔ اس لیے مصلحت عامہ کے تعلق جو ضروری تھا جو کروہ مجھے کرنے کے کہا کرو اور خود بھی اس کا خیال رکھو۔ حاجج کے نکین کی مجزولی اور اہل سخن کو آزاد کرانا انہی کا کام تھا۔ اسی طرح قیدیوں کی رہائی اور اہل عراق کو انعام و اکرام دلوانا بھی اور نمازوں کو ادائیں اوقات میں پڑھوانے کا اہتمام بھی عمر بن عبد العزیز کے ہی کام شمار ہوتے ہیں۔ قسطنطینیہ کے محاڈ پر ان کے ہی مشورہ سے سلیمان نے اہل شام جزیرہ اور موصل سے ایک لاکھ بھیں ہزار سپاہی اور اہل مصر افریقہ وغیرہ سے ایک لاکھ بھیجے گئے تھے۔

ابن الہی الدنیا کا بیان ہے کہ سلیمان نے عنان حکومت سنبھالتے ہیں جو کلمات زبان سے نکالے وہ یہ تھے:

”تمام تعریفیں ہیں اس ذات بے ہمتا کے لیے جو وہ چاہتا ہے کرتا ہے جس کو چاہتا ہے بلند کرتا ہے اور عزت دیتا ہے جس کو چاہتا ہے ذلت دیتا ہے جس کو چاہتا ہے نوازتا ہے جس کو چاہتا ہے محروم کر دیتا ہے دنیا دھوکہ اور فریب کی جگہ ہے۔ یہاں روئے والا ہستا ہے اور بھئے والا روتا ہے۔ اے اللہ کے بندو! خدا سے ذرتے رہو۔ اللہ کی کتاب منسوخ نہیں کر سکتی۔ اللہ کے بندو! قرق آن نے شیطان کے گرد فریب کا پردہ چاک کر دیا ہے۔“

حمدابن یزید بن حازم کے حوالہ سے بیان کیا ہے سلیمان ہر جمعہ کو خطبہ میں کہا کرتا تھا کہ اہل دنیا کے کوچ کے لیے تیار ہیں۔ ابھی وہ تھیک طرح اطمینان کا سانس بھی نہ لینے پا سکیں گے کہ وعدۃ الہی کے پورا ہونے کا وقت آجائے گا۔ سلیمان نے ۹۷ھ میں حج کیا اور عمر بن عبد العزیز سے کہا تم دیکھ رہے ہو یہ اللہ کی بے حساب و بے شمار خلائق یہاں موجود ہے۔ اللہ کے سوا اس کا شمار کسی کو نہیں معلوم ہے۔ اس کے سوا کوئی ان کو رزق و صحت عطا نہیں کر سکتا۔ عمر بن عبد العزیز نے کہا اے امیر المؤمنین! آج یہ آپ کی رعایا ہیں کل کویا آپ کے دشمن بھی خدا کے سامنے ہو سکتے ہیں۔ یہ سن کر سلیمان بے حد روئے اور کہا میں اللہ کی استعانت طلب کرتا ہوں۔

ایک مرتبہ سلیمان سفر میں تھا، بھلی کونڈی اور بادل کڑ کے اور تیز ہوا نئیں چلیں تو کہنے لگا، عمر! تم جانتے ہو یہ اللہ کی رحمت کی نشانیاں ہیں، جب اللہ کا غصب نازل ہو گا تو اس کے آثار اور نشانیاں کیسی ہوں گی۔

سلیمان کے بعض معقول کلمات اور لوچپ فقرے بہت مشہور ہیں وہ کہا کرتا تھا خاموشی عقل کے لیے میٹھی نیند ہے اور گویائی اس کی بیداری ہے اور دونوں کی تکمیل ایک دوسرے پر موقوف ہے، سلیمان کے پاس ایک شخص آیا اور اس نے گفتگو کی، سلیمان کو اس کی گفتگو بہت پسند آئی مگر اس نے جب اس کے بارہ میں تھوڑی جانچ پڑتاں کی تو معلوم ہوا کہ عقل سے کورا ہے تو اس

کے بارہ میں اس نے کہا آدمی کی قوت گویائی کی فضیلت اس کی عقل کے لیے دھوکہ اور فریب ہے اور عقل کی گویائی پر فضیلت ایک سریب ہے اور بخترین ان کا امتحان ہے۔ اس نے ایک مرتبہ یہ بھی کہا تھا مدد اپنی خاتمت سماں سے دریبہ خوب حاصل ہیں مذکور کرنے پر جیسی بتا ہے۔ تب اس کا مقولہ تھا کہ جو شخص اچھا ہوں ملنا ہے اور خاموش رہنے کی بھی قدرت رکھتا ہے تو اس کو خاموش رہنا بہتر ہے اور یہ ضروری نہیں ہے کہ جو خاموش رہنے پر قادر ہے وہ اچھا ہوئے پر بھی قدرت رکھتا ہو۔ ذیل میں سلیمان کا ایک شعر درج ہے جس میں وہ اپنے دوست کی موت پر دل کو سلی و کر رہتا ہے۔

و هون وجدى فى شراحيل اننى متى شئت لاقت امراء مات صاحبه

”میرے دل کو شرابیل کے بارہ میں قرار آ گیا ہے کہ میں اپنے دوست سے جب بھی چاہا ملاقات کرتا ہوں گا“

یہ اشعار بھی اسی کے میں۔

و من شيمى الا افارق صالحى وان حلنتى الا سأالت له رشدا

”میری توعادت ہی یہ ہے کہ اپنے دوست سے جدا نہیں ہوتا ہوں اگر وہ تکلیف بھی پہنچائے تو بھی اس کا خیر خواہ رہتا ہوں“

و ان وام لى بالولد دمت ولم اكن كاخو لا يرعى ذماما ولا عهدا

”اور اگر وہ دوستی نبھاتا ہے تو میں بھی ہمیشہ نبھاتا ہوں اور بھی اس کی دوستی اور عہد کو نہیں توڑتا ہوں“

ایک مرتبہ سلیمان نے اپنے شکر میں گانے کی آواز سنی تو اس کی تلاش میں سرگردان رہنے لگا تھی اک کچھ لوگوں کے بارہ میں اس کو بتایا گیا تو سلیمان نے کہا گھوڑا جب نہ نہتا ہے تو گھوڑی کا طلب گار ہوتا ہے۔ اونٹ جب بلبا تا ہے تو اونٹی کا خواہش مند ہوتا ہے۔ مینڈ حاجب بھیں کرتا ہے تو بکری کی طرف مائل ہوتا ہے۔ جب مرد گانے گا تا ہے تو عورت کا مشتاق ہوتا ہے۔ اس کے بعد اس نے حکم دیا کہ اس کو خصی کر دیا جائے۔

اس پر عمر بن عبد العزیز نے کہا امیر المؤمنین یہ تو مثلہ ہوا۔ یہ سن کر سلیمان نے حکم دیا اچھا ان لوگوں کو جلاوطن کر دیا جائے۔ چنانچہ ان کو جلاوطن کر دیا گیا۔ سلیمان کے کھانے پینے کے متعلق بعض عجیب و غریب روایات مشہور ہیں کہا جاتا ہے ایک مرتبہ اس نے چالیس مرغیاں بھنوا کیں اور پھر اسی پیالے چربی کے منگوا کر دستر خوان پر رکھے گئے اور سب لوگوں کے ساتھ خوب سیر ہو کر دوسرے لذیذ کھانوں کے ساتھ کھائی گئیں۔ وہ بہت خوش خوراک انسان تھا ایک مرتبہ بہت سے احباب کے ساتھ باغ میں گیا اور حکم دیا کہ پھل لانے جائیں جب پھل اکر سامنے رکھے گئے تو سب لوگ تو کھا کر اٹھ گئے مگر سلیمان نے اس کے بعد دو مرغیاں بھنی ہوئی مزید طلب کیں۔ بیان کیا جاتا ہے اس دن کھانے کے بعد اس کو بخار ہو گیا اور بھی اس کی موت کا سبب بنا۔ واللہ اعلم۔ لیکن بعض لوگوں کا کہنا یہ ہے کہ اس نے ایک روز چار سو انڈے اور دلوں کری انہیں کھائے تھے جس کی وجہ سے اس کی موت واقع ہوئی۔

بعض مؤرخین نے لکھا ہے کہ یہ سب غلط ہے سلیمان دباؤ پتلا اور نحیف و جیل انسان تھا اور یہ ساری باتیں جو اس کی طرف منسوب ہیں گھٹری ہوئی کہا یا اس جن سے اکثر شاہان عجم و عرب کے لوگوں نے بدنام کیا ہے۔

محمد بن اسحاق کا کہنا ہے کہ سلیمان بن عبد الملک کی وفات ارض قسرین میں واکق کے مقام پر ماہ صفر ۹۹ھ میں جمعہ کے دن

ہوئی۔ اس نے دو سال نوماہ اور دس دن ولید کی وفات کے بعد حکومت کی۔ کہتے ہیں سلیمان کشیدہ قامت سرخ مفید نجیف اور شکیل دیوبندیہ انسان تھا اس کی دوڑی دویں تھی بولی تھیں۔ وہ فتح و میٹھا اور تہایت نمہ غربی یونان تھا: بیشودہ این اور ثیرنی طرف مائل رہتا تھا۔ حق اور ایش حق کا معاذن اور خیر خواہ تھا۔ اتنے قرآن و سنت کا خاص خیال رکھتا تھا۔

جب قسطنطینیہ پہنچا تو قسمِ حاصل کہ جب تک اس وقت نہیں کرلوں گا یا موت نہ آ جائے گی یہاں سے واپس نہیں جاؤں گا۔ کہا جاتا ہے کہ ایک روز سلیمان نے ہرے اہتمام سے بزرگ کافرش بچھوایا۔ بزرگ عالمہ باندھا اور اپنے ماحدوں کو بھی بزرگ میں تبدیل کر کے اپنے دونوں بازوؤں کے پھونوں کو بل دے کر کہنے لگا، میں جوان غلیظ ہوں۔ کہتے ہیں اس نے آئینہ منگوا کر اس میں سرستے پاؤں تک اپنے اور ایک نظر ڈالی اور بولا میں تو جوان غلیظ ہوں، محمد بنی تھے ابوجابر صدقی تھے۔ عمر فاروق تھے، عثمان غنی تھے، علی شجاع تھے، معاویہ بن ابی حیم تھے، یزید صابر تھے۔ عبد الملک منتظم تھے، ولید جبار تھے اور میں ملک الشاب ہوں۔ کہتے ہیں اسی حالت پر ایک ماہ اور بعض کہتے ہیں کہ ایک جمعہ نزرا ہو گا کہ انتقال کر گیا۔ لوگوں کا بیان ہے کہ جب اسے بخار ہوا تو اس نے ایک لوٹھی کو طلب کیا اور وضو کرنے کا ارادہ کیا، لوٹھی اعضاء پر پانی ڈالتی تھی اور یہ شعر پڑھتی تھی:

انت نعم المتع لوكنت تبقى غير ان لا يقاء لا الانسان

”توبہ اعمده سرمایا ہے کاش تو زندہ رہتا مگر انسان کو یقاء کہاں ہے“

انت خلوا من العيوب و ماما يكره الناس غير انك فان

”تو تمام یہوں سے پاک ہے اور ان تمام برائیوں سے بری ہے جن کو لوگ برا بخت ہیں۔ بخراں کے کو تو فانی ہے“ کہا جاتا ہے کہ سلیمان نے قسم کھائی تھی کہ وہ اس وقت تک مرج الموافق سے نہیں جائے جب تک قسطنطینیہ کی فتح کی خبر اس کے کانوں میں نہیں آ جائے گی۔ لیکن بیعامَ الہی اس کو اس خبر سے پہلے ہی مرتنا تھا، وہ مرض الموت میں تھا اور گلے سے آواز بھی صاف نہیں نکل رہی تھی مگر پھر بھی کہہ رہا تھا:

ان بنى صغار افلح من كان له كبار

”میرے بچے تو چھوٹے ہیں جس کے بچے بڑے ہیں وہی کامیاب ہے“

اس کے جواب میں عمر بن عبد العزیز کہتے جاتے تھے ”قد افلح المؤمنون“، مومن ہی کامیاب رہتے ہیں اے امیر المؤمنین اور پھر یہ شعر پڑھتے جاتے تھے:

ان بنى حبيبة صيفون قد افلح من كان له ولعيون

”میر ایٹا بیٹی پاکیزہ اخلاق ہیں وہی لوگ کامیاب ہوتے ہیں جن کے بچے افضل والعلی ہوں“

سلیمان کے بارہ میں معلوم ہوا ہے آخری کلمات جو اس کی زبان سے ادا ہوئے وہ یہ تھے:

”اے رحیم و کریم تیرے در کاسوالی ہوں تو میری حالت کو بدلت دے“۔

اور اس کے بعد داعیِ اجل کو لیک کہا۔

## خلافت عمر بن عبد العزیز

ابن جریر نے رجاء بن حیوہ نے متعلق بولنی امید ہے وہ شورہ بھی رہا ہے لکھا ہے کہ ایک دن سلیمان نے اپنی موت سے قبل اس سے اپنے کم منزکے واسموں بنانے کے متعلق مشورہ طلب کیا تو ابن حیوہ نے اس سے کہا کہ امیر المؤمنین کو چاہیے کہ قم میں آرام سے سونے سے پہلے وہ اسی تک اور صاحب انسان کے ہاتھوں میں خلوصت کی باگ ڈور دے دیں لیکن جب اس نے اپنے بیٹے داؤد کے بارہ میں اس سے مشورہ طلب کیا تو وہ کہتا ہے میں نے امیر المؤمنین کو جواب دیا وہ قطعنی گیا ہوا ہے اور آپ کی نظر وہ سے غائب ہے۔ نہ معلوم زندہ بھی ہے یا نہیں۔ اس پر سلیمان نے کہا پھر تمہاری نظر میں کون ہے؟ میں نے جواب کہا جو امیر المؤمنین کی رائے ہو۔ اس پر امیر المؤمنین نے کہا عمر بن عبد العزیز کے بارہ میں تمہاری کیا رائے ہے؟ میں نے کہا، میں ان میں خیر کے سوا کچھ نہیں دیکھتا ہوں اور ہر طرح سے اہل سمجھتا ہوں۔ لیکن ان کے بارہ میں مجھے اندیشہ بھی ہے۔ وہ یہ کہ آپ کے بھائی بندان کے لیے راضی نہ ہوں گے۔ اس پر امیر المؤمنین نے کہا قسم ہے خدا کی اس منصب کے لیے وہی بہت مناسب ہیں اور اسکے بعد امیر المؤمنین نے ولی عبدالحکیم کا یزید بن عبد الملک کے لیے بھی اشارہ دیا تاکہ تی مروان اس پر راضی ہو جائیں اور پھر خط لکھایا:

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

یہ خط عبد اللہ سلیمان بن عبد الملک کی جانب سے عمر بن عبد العزیز کے لیے لکھا گیا ہے

اما بعد ایں نے انہیں خلافت کے لیے اپنے بعد نامزد کیا ہے اور ان کے بعد یزید بن عبد الملک کو۔ اس لیے تم لوگ سنو اور اطاعت کرو اور اللہ سے ڈرتے رہو اور اختلاف سے بچتے رہو تو کہ دشمن تم سے ڈرتا رہے۔

اس خط کو بند کر کے اور مہر لگا کر کعب بن حامد العبس صاحب الشرط کے پاس اس ہدایت کے ساتھ بھیجا گیا کہ میرے اہل بیت کو جمع کرو اور ان کو حکم دو کہ وہ اس خط کے مطابق عمل کرتے ہوئے بیعت کریں اور جو کوئی انکار کرے اس کی گزدن اڑا دو۔ اس خط کو سننے کے بعد نور مروان میں عمر بن عبد العزیز کی خلافت کے بارہ میں مخالفت ہوئی اور عمر بن عبد العزیز بھی بخوبی اس کو قبول کرنے پر آمادہ نہ تھے لیکن بہت سے لوگوں کے اصرار پر بکشکل راضی ہو گئے۔

بہر حال ۹۹ یہ میں بروز جمعہ ماہ محرم اور بعض روایات کے مطابق ماہ صفر میں ان کی خلافت کی بیعت ہو گئی۔ عمر بن عبد العزیز کی خلافت ایک طرح سے خلافت راشدہ کا احیاء اور اسلامی تہذیب و تثافت اور قرآنی احکام اور سنت رسول اور اسلامی تعلیمات کے نشانہ تاثیریہ کا دور کھلاتا ہے۔ اسلامی تاریخ میں عمر بن عبد العزیز پانچویں خلیفہ راشد شمار ہوتے ہیں۔ ان کے دور میں امور دور کی بہت سی بد عنوانیاں ختم ہوئیں اور دینداری اور تقویٰ اور شعائر دین کا احترام عام طور پر لوگوں میں پیدا ہوا۔ چنانچہ وہ جب بھی خطبہ دیتے تھے لوگوں کو تقویٰ کی زندگی اختیار اور فوادشتات سے بچنے کی تلقین کرتے تھے۔ ایک روز خطبہ کے دوران انہوں نے کہا، اے لوگو! میرا نفس ہمیشہ اعلیٰ کی خواہش رکھتا ہوئے مجھے خلافت ملی تو اب مجھے اس سے اعلیٰ کے حصول یعنی جنت حاصل کرنے کی خواہش ورغبت پیدا ہوئی ہے۔ اللہ تم پر رحم کرے تم میری اس مقصد کے حصول میں مدد کرو۔

جب عمر بن عبد العزیز نے ارش روم قشنهضیرے سارے کے لیے احمد بن عبد الملک وغیرہ و بھیجا اور باب ان کو مشکل ٹھیک کرنے آئے اور بابن خور دنوں کی پریمیاں لا جن ہوئی تو انہوں نے ان و پھر دلوں نے بیس ارش شام میں اپنے ہڑوں میں واپس آنے کی ہدایت کی اور ان کے لیے بہت سا سماں خور دنوں اور تقریباً پانچ سو سوئے بھیجے جس سے انگ بہت ذہنی ہوئے۔ اس سال ترکوں نے آذربائیجان پر پڑھ سانی کر کے بڑا قتل و غارت کیا اور بہت سے مسلمان مارڈاں نے جس کی طرف حاتم بن القاسم الباطلی نے خصوصی توجہ مبذول کی اور ان غارت کر ترکوں کو یکفر کردار کو پہنچا کر دیا۔ چنانچہ ان میں سے بہت کم ہی لوگ اس کے ہاتھ سے فتح پائے۔ ان کے بہت سے لوگوں کو قیدی بنا کر عمر بن عبد العزیز کے پاس بھیج دیا اس وقت وہ خناصرہ میں مقیم تھے۔ لوگ بنی امیہ کے دور میں نماز میں تاخیر کرنے اور دریے پڑھنے کے عادی ہو گئے تھے۔ عمر بن عبد العزیز نے خلافت کی عنان سنبھالتے ہی اس خرابی کی طرف توجہ دی اور مسلمانوں کو اول وقت نماز پڑھنے اور نماز کے متعلق غفلت اور سستی سے باز رہنے کی طرف خاص طور پر توجہ دلائی۔ اس کے لیے عمر بن عبد العزیز کی موذنیوں کے لیے خصوصی ہدایات تھیں۔ چنانچہ عثمان الرحی الحفصی بیان کرتے ہیں کہ میں نے عمر بن عبد العزیز کے ایک موذن کو نماز میں ان پر سلام پڑھتے ہوئے سن جو کہہ رہے تھے السلام علیکم یا امیر المؤمنین ورحمة اللہ و برکاتہ علی الصلوۃ حی علی الفلاح، الصلوۃ قد تقارب، اے امیر المؤمنین آپ پر سلامتی اور اللہ کی رحمت اور برکتیں نازل ہوں، نماز کے لیے آؤ، نماز کا وقت قریب آ گیا ہے۔

اسی سال عمر بن عبد العزیز نے یزید بن مہلب کو عراق کی امارت سے معزول کر دیا اور عدی بن ارطاة الفراری کو بصرہ کا امیر مقرر کر دیا اور حسن بصری کو بصرہ کا قاضی بنادیا اور جب انہوں نے ان سے استغفاری طلب کیا تو انہوں نے بلاپس و پیش استغفار دے دیا اور ان کی جگہ ایاس بن معاویہ کو متعین کر دیا اور کوفہ کی امارت پر عبد الحمید بن عبد الرحمن بن زید بن الخطاب کو مأمور کیا اور ان کے ساتھ ابوالزناد کا تب کو بھی بھیج دیا اور عاصم الشعی کو کوفہ کا قاضی مقرر کیا۔ واقعی نے لکھا ہے کہ وہ کوفہ میں عمر بن عبد العزیز کی مدت خلافت تک قاضی رہے اور خراسان کی امارت کے لیے جراح بن عبد اللہ الحکمی کو منتخب کیا گیا اور مکہ کا نائب عبد العزیز بن عبد اللہ بن خالد بن امیہ کو بنایا گیا اور مدینہ کی امارت ابو بکر بن محمد بن عمرو بن حزم کے پیر دہوئی جنہوں نے اس سال لوگوں کو حج بھی کرایا اور عمر بن عبد العزیز نے مصر کی گورنری سے عبد الملک بن وداعیہ کو رخصت کر کے اس کی جگہ ایوب بن شرحبیل کو مقرر کیا اور جعفر بن ربعہ یزید بن ابی حبیب اور عبد اللہ بن ابی جعفر کو بیلطف مقرر کیا کیونکہ یہ تینوں آدمی لوگوں کو قتوں میں بتلا کرتے تھے اور افریقہ اور باد مغرب کے لیے اسماعیل بن عبد اللہ الحزوی کو عامل مقرر کیا جو اپنے کردار کی شخصیت تھے چنانچہ ان کی ولایت کے دور میں بلاد مغرب کے بہت سے لوگ مسلمان بھی ہوئے۔

## جو لوگ اس سال انتقال کر گئے

احسن بن محمد حفظیہ:

یہ جلیل القدر تابع تھے۔ کہتے ہیں کہ یہ پہلے شخص تھے جنہوں نے ارجاء کی بابت گفتگو کی۔ پہلے گزر چکا ہے کہ ان کا انتقال ۹۵ میں ہوا۔ خلیفہ نے ذکر کیا ہے کہ ان کا انتقال عمر بن عبد العزیز کے عہد خلافت میں ہوا۔ لیکن ہمارے شیخ الذہبی نے الاعلام

میں ذکر کیا ہے کہ وہ اسی سال فوت ہوئے۔ واللہ اعلم۔

### عبداللہ بن محریز بن خبادہ بن عبید

یہ بزرگ قرقی ہمی اور فی نظر رے ہیں۔ ہیئت المقدس بھی گئے تھے بیتل اقدرت ابھی ہیں انہوں نے ام الی مخدودہ مٹوان کے شوہر عبادہ بن صامت ابو سعید اور معاذ یہ سے روایات بیان کی ہیں اور ان سے خاصہ بن معدان کیوں انسان ہیں حظیمہ رہنی اور دوسروں نے بیان کی ہیں۔ ان کے شفہ ہونے کے متعدد لوگوں نے توثیق کی ہے اور آئندہ کی ایک جماعت نے ان کی تعریف و توصیف کی ہے۔ حتیٰ کہ رجاء بن حبیۃ نے کہا ہے اگر ہم پر اہل مدینہ اہن عمر جیسے لوگوں کے شاخوان ہیں اور ان کے باعث ہم پر فخر کرتے ہیں تو ان پر ہم بھی عبد اللہ بن محریز جیسے عابد کی وجہ سے فخر کرتے ہیں۔ ان کے کسی لڑکے نے بتایا کہ وہ ہر جمعہ کو قرآن پاک ختم کر لیا کرتے تھے اور فراش ان کے لیے فرش پچھاتا تھا تو اس پر نہیں سوتے تھے۔ فتنہ و فنا سے بہت دور رہتے تھے۔ امر بالمعروف اور نبی عن المنکر سے بھی بازنہیں آتے تھے، اپنی اچھی باتیں اور عدمہ اخلاق کا بھی تذکرہ تک بھی نہیں ہونے دیتے تھے۔ اگر کسی امیر یا گورنر کو ریشمی لباس پہنچتے تو فوراً توک دیتے تھے اور جب وہ کہتے تھے کہ ہم یا امیر المؤمنین کی خاطر پہن کر آئے ہیں تو ابن محریز امیر المؤمنین سے مخاطب ہو کر کہتے تم بھی مخلوق کی طرح خدا کے خوف سے بھی بے نیاز نہ رہو۔

او زانی کا بیان ہے جو کوئی مقتدی ہوا س کو اسی کی طرح اقتداء کرنا چاہیے اور ایسی قوم بھی گمراہ نہیں ہو سکتی جو اس جیسی ہو۔ یہ ولید کے زمانہ میں وفات پا گئے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ ان کا انتقال عمر بن عبد العزیز کے عہد میں ہوا۔ ذہبی نے الاعلام میں بیان کیا ہے کہ ان کا انتقال اسی سال ہو گیا تھا۔ واللہ اعلم۔

ایک مرتبہ محریز ایک براز کی دکان میں کپڑا خریدنے کی غرض سے داخل ہوئے اس کے دام دکاندار نے بتادیئے اس پر اس کے پڑوی نے کہا افسوس ہے تجھ پر یہ محریز ہے۔ قیمت کم کر یہ سن کر محریز نے غلام کا ہاتھ کپڑا کر کہا چلو ہم یہاں پیسہ دے کر خریداری کرنے آئے ہیں اپنادین دے کر کچھ نہیں خریدتا ہے یہ کہہ کہ دکان سے چلے گئے۔

### محمود بن الحبید بن عقبہ

ابونعیم الانصاری الاشہلی رسول اللہ ﷺ کی زندگی میں پیدا ہوئے۔ انہوں نے آپ سے احادیث بھی روایت کی ہیں لیکن ان کا حکم ارسال کا ہے۔ بخاری نے کہا ہے ان کو صحبت رسولؐ کا شرف بھی حاصل ہے۔ ابن عبد البر نے کہا ہے وہ محمود بن ربع سے اچھے ہیں۔ کہا جاتا ہے ان کا انتقال ۶۹ھ یا ۷۰ھ میں ہوا۔ اور ذہبی نے الاعلام میں لکھا ہے کہ ان کا انتقال اسی سال ہوا۔ واللہ اعلم بالحقین۔

### نافع بن جبیر بن مطعم

ابن عدی بن نوبل القرشی النوافی المدنی اپنے باپ، عثمانؓ، علیؓ، عباسؓ، ابو ہریرہؓ اور عائشہؓ وغیرہ سے روایات بیان کی ہیں اور ان سے تابعین کی ایک جماعت نے روایات بیان کی ہیں۔ یہ شفہ عابد تھے اور اکثر پیدل حج کرتے تھے اور کبھی سواری پر بھی حج

کر لیتے تھے۔ ان کا انتقال مدینہ میں ۹۹ھ میں ہوا۔

### کریب بن مسلم

یہ ابن عباس کے خلماں تھے۔ انہوں نے صحابہ عزیزین، غیرہ کی ایک جماعت سے روایات بیان کی تھیں۔ ان کے پاس اکتابوں کا ذخیرہ تھا۔ کاربائے خیر اور دیانت میں مشہور تھے اور رثائق لوگوں میں تھے۔

### محمد بن جبیر بن مطعم

اشراف اور علماء فرشت میں شمار ہوتے تھے۔ ان کی بھی بہت سی روایات ہیں۔ ان کا مدینہ میں انتقال ہوا ان کی عمر ۹۳ سال ہوئی۔

### مسلم بن ایسار

یہ ابو عبد اللہ البصري ہیں۔ اپنے زمانہ میں فقیہہ اور زادہ تھے۔ انہوں نے بہت سی روایات بیان کی ہیں۔ ان کے زمانہ میں ان پر کسی کو فضیلت حاصل نہ تھی۔ عالم و زادہ تھے اور خشون و خضوع کے ساتھ بکثرت نمازیں پڑھتے تھے۔

کہا جاتا ہے ایک دن یہ اپنے گھر میں بہ حالت نماز جلے ہوئے پائے گئے اور کسی کو اطلاع نہ ہوئی۔ مرحوم کے مناقب و فضائل بہت ہیں۔ ایک مرتبہ مسجد کا ایک حصہ گر گیا۔ بازار کے تمام لوگ اس کے انهدام سے رہشت زدہ ہو گئے، لیکن یہ اس حالت میں بھی اطمینان سے نماز میں مشغول رہے۔ ان کے بیٹے بیان کرتے ہیں کہ میں نے ایک دفعہ ان کو سجدہ میں کہتے ہوئے سنائے اے اللہ! میں تجھ سے کب ایسی حالت میں ملاقات کروں گا تو مجھ سے راضی ہو گا۔ یہ کہہ کر پھر دعا میں مشغول ہو جاتے اور کہتے جاتے میں تجھ سے کب ملاقات کروں گا کہ تو مجھ سے راضی ہو گا۔ ان کی حالت نماز نہ پڑھنے کی صورت میں بھی نمازی کی سی ہی شمع معلوم ہوتی تھی۔ ایسا معلوم ہوتا تھا کہ ہر وقت نماز کی حالت میں نہیں۔ ان کا حال اور مختصر سوانح ہم پہلے بھی بیان کر چکے ہیں۔

### حنش بن عمر والصناعی

یہ افریقہ اور بلاد مغرب کے حکمران تھے اور بالآخر افریقہ میں ہی بحیثیت نازی وفات پا گئے۔ انہوں نے صحابہ شیعہ میں سے بہت سی روایات بیان کی ہیں۔

### خارجه بن زید

یہ ابن الصحاک الانصاری المدنی فقیہہ ہیں۔ یہ مدینہ کے مفتی تھے۔ مدینہ کے متعدد فقهاء میں شمار ہوتے تھے۔ علم افرائیں کا بہت اچھا علم رکھتے تھے اور تقسیم الوراثت میں مہارت رکھتے تھے۔ ان کا شمار سات فقهاء میں ہوتا تھا جن کے قتوں پر دار و مدار سمجھا جاتا تھا۔



## نہج کا آغاز

امام احمد بن حنبل، جاہلی رواة، ایت کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ ایک دن ابن مسعود الحضرت علیؓ کے پاس آئے اور ان سے بات تمکھیت ہوئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ لوگوں پر سو سال نہیں گزریں گے اور میں پڑھنے ہوں گے اور ان امت و فرانچی و سمعت سو سال بعد ہوگی۔ اس کو صرف احمد نے بیان کیا ہے۔ ایک روایت میں اپنے بیٹے عبد اللہ نے حضرت علیؓ کا یہ قول لشی کرتے ہیں۔ اے چوزے تو نے یہ بات کہی ہے کہ سو سال گزر نے نہیں پائیں گے اور اس سر زمین کا کوئی زندہ شخص آبدیدہ نظر نہیں آئے گا اور یہ کہ اس امت کو فرانچی سو سال بعد حاصل ہوگی۔ ایسا ہی صحیح میں ابن عمرؓ سے مردی ہے۔ لوگوں نے اس کے مفہوم کی غلط تعبیر کی ہے، حالانکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا مطلب ان الفاظ سے اپنے دور کی صدی کے گزر نے سے ہے۔ اس سال کچھ لوگ عراقی حکومت کے حلقہ اطاعت سے نکل گئے تو عمر بن عبد العزیز نے عراق کے نائب عبد الحمید کو لکھا کہا یہ لوگوں کو نرمی اور بھائی چارگی سے دعوت الی الحق دو اور ان کے ساتھ لطف و مہربانی سے پیش آؤ اور جب تک وہ فتنہ و فساد برپا نہ کریں ان سے جنگ نہ کی جائے اور عمر بن عبد العزیز نے اپنے چچازاد بھائی مسلمہ بن عبد الملک کو جزیرہ سے ان مفسد خارجیوں سے لڑنے کے لیے بھیجا اور اللہ نے اس کو ان پر غلبہ عنایت کیا۔

عمر بن عبد العزیز نے خارجی لیڈر بسطام کو کھلوایا کہ آخر کیوں وہ خرج پر مائل ہوا ہے۔ اگر تو غصہ اور عناد کی بنا پر بلا وجہ صرف حصول اقتدار کے لیے مجاز آ رکی پر آ مادہ ہوا ہے تو میں تجھ سے زیادہ حق دار ہوں اور اس بارہ میں تو مجھ سے زیادہ اہل بھی نہیں ہے۔ اگر تو چاہے تو میں تجھ سے اس موضوع پر مناظرہ کرنے کو بھی تیار ہوں۔ چنانچہ خارجی لیڈر نے اپنے کچھ لوگوں کو عمر بن عبد العزیز کے پاس بھیجا جن میں سے عمر بن عبد العزیز نے دو آدمیوں کو بات چیت کرنے کے لیے منتخب کر لیا اور ان سے سوال کیا آخراً پ لوگ کس بات کا انتقام چاہتے ہیں؟ ان دونوں نے جواب دیا، یزید بن عبد الملک کو تمہارے بعد خلیفہ کیوں نامزد کر دیا گیا ہے؟ اس پر عمر بن عبد العزیز نے جواب دیا، میں نے اس کو خلیفہ نہیں بنایا، کسی اور نے بنایا ہے اس پر ان دونوں نے کہا تمہارے بعد امت اس کے امین بنانے پر کیسے رضا مند ہوگی؟ عمر بن عبد العزیز نے جواب دیا تم مجھے اس جواب کے لیے تین دن کی مهلت دو۔ کہا جاتا ہے بھی امیہ نے انہیں زہر دلوادیا تاکہ معاملہ ان کے ہاتھ سے ہمیشہ ہمیشہ کے لیے نکل نہ جائے۔ واللہ اعلم۔

اسی سن میں ولید بن ہشام ممعیطی اور عمر بن قیس اللندی نے اہل حضص سے جنگ کی۔ یہ جنگ صائفہ میں ہوئی تھی اور اسی سال عمر بن عبد العزیز نے عمر بن ہمیرہ کو الجزریہ کا حاکم بنایا اور اسی سال یزید بن مہلب کو عراق عمر بن عبد العزیز کے پاس بھجوادیا گیا اور ان کو بصرہ کے نائب عذری بن ارطاہ نے موئی بن وجیہہ کے ہمراہ بھیجا تھا۔ عمر بن عبد العزیز یزید بن مہلب اور اس کے اہل بیت سے سخت کبیدہ خاطر تھے کیونکہ وہ ان کے متعلق کہا کرتے تھے کہ یہ لوگ ظالم اور جابر ہیں اور اسی لیے مجھے سخت ناپسند ہیں۔ چنانچہ جب یزید بن مہلب عمر بن عبد العزیز کے سامنے پہنچا تو عمر بن عبد العزیز یزید بن مہلب کیا جو اس نے اس سے قبل سلیمان کو بھیجنے کے لیے لکھا تھا۔ اس مطالبہ پر یزید نے عمر بن عبد العزیز کو جواب دیا کہ میں نے وہ بات سلیمان کو صرف اپنے دشمنوں پر رعب

ذالنے کے لیے لکھ دی تھی ورنہ میرے اور سلیمان کے درمیان رقم کا کوئی سوال ہی نہیں تھا اور میں سلیمان کے نزدیک اپنے مقام و مرتبہ کو پہنچانا تھا۔ یہ دکا یہ جواب سن کر عمر بن عبد العزیز نے کہا میں تم سے ادھراً ادھر کی بات نہیں منتباہوں اور میں تم تو اس وقت تک نہیں چکھوڑوں گے جب تک مسلمانوں کا پیغام تعمیہ کرو، اور پھر اس کے بیل بھینے کا حکم دے دیا۔ اس کے بعد عمر بن عبد العزیز نے یہ دیکھ دیا۔ اس کے بعد خراسانی امارت پر الجراح بن عبد اللہ الحنفی کو بھیج دیا۔

توڑی دیر بعد یزید بن مہلب کا بیان مخلد بن یزید عمر بن عبد العزیز کے پاس آیا اور کہنے لگا اللہ کا یہ بہت ہوا انعام ہے کہ اس نے آپ جیسے شخص کو اس امت کا امیر المؤمنین بنایا ہے، ہم آپ سے محروم ہو کر بد بخت نہیں ہوں گے۔ آپ نے کس جرم میں اس بوڑھے (باپ) کو میل میں بھیج دیا ہے میں اس کی طرف سے مصالحت کے لیے آیا ہوں۔ کیا آپ اس پر راضی ہیں؟ عمر بن عبد العزیز نے کہا میں تجھ سے اس وقت تک کوئی صلح کی بات نہیں کروں گا جب تک قوم کی امانت اور مطلوبہ رقم نہ مل جائے۔ مخلد نے کہا یا امیر المؤمنین! اگر آپ کے پاس اس کے ثبوت ہیں جو آپ کہتے ہیں، کوئی شہادت ہے تو خیر و رزق اس کی قسم کا یقین کیجیے اور اس کی طرف سے مجھ سے صلح کی بات پر توجہ دیجیے۔ اس پر عمر بن عبد العزیز نے جواب دیا نہیں خدا کی قسم ہرگز نہیں، اس کے پاس جو کچھ مسلمانوں کا پیسہ ہے وہ میں سب لوں گا۔ یہ سن کر مخلد بن یزید عمر بن عبد العزیز کے پاس چلا گیا اور کچھ دنوں کے بعد خبر آئی کہ وہ مر گیا۔ اس کی موت کی خبر سن کر عمر بن عبد العزیز نے کہا بیٹا باپ سے ہبھڑتا اور پھر عمر بن عبد العزیز نے حکم دیا کہ یزید بن مہلب کو بالوں کا جبہ پہنا کر اونٹ پر بخا کر اس جزیرہ تک لے جایا جائے جہاں فاسقوں کو جلاوطن کیا جاتا ہے۔ یہ سن کر کچھ لوگوں نے یزید بن مہلب کے لیے سفارش کی تو اس کو پھر دوبارہ قید خانہ بھیج دیا گیا ابھی وہ جیل ہی میں تھا کہ عمر بن عبد العزیز مرض الموت میں بیٹلا ہو کر اس دارفانی سے کوچ کر گئے۔ یہ سن کر یزید بن مہلب جب کہ وہ بیمار تھا جیل سے نکل بھا گا۔ اس سال عمر بن عبد العزیز نے عبد اللہ الحنفی کو خراسان کی امارت سے ہنادیا تھا اور صرف ڈیڑھ سال اس کو اس عہدہ پر برقرار رکھا تھا۔

عمر بن عبد العزیز نے عبد اللہ الحنفی کو صرف اس لیے اس عہدہ سے معزول کیا تھا کہ وہ نو مسلم کفار سے بھی جزیہ وصول کرتا تھا اور عذر یہ کرتا تھا کہ وہ جزیہ کے ڈر سے مسلمان ہوئے ہیں چنانچہ وہ اس عمل سے بیزار ہو کر بدستور کفر پر قائم رہے اور انہوں نے جزیہ دینا قبول کیا۔ عبد اللہ الحنفی کو معزول کرنے سے قبل عمر بن عبد العزیز نے اس کو لکھا کہ اللہ نے اپنے نبی کو داعی اور مبلغ بنا کر بھیجا تھا ظلم کرنے اور مال جمع کرنے کے لیے نہیں بھیجا تھا اور پھر اس کی جگہ عبد الرحمن بن نعیم القشیری کو حرب کا عبد الرحمن بن عبد اللہ کو خراج کا انچارج بنا دیا۔ عمر بن عبد العزیز نے اپنے فرمان میں امر بالمعروف اور نهى عن المکر کی بھی اپنے تمام تملک کو ہدایات جاری کیں اور حق کی وضاحت اور شر سے بچنے کا خوف خدادل میں رکھنے اور بندگان خدا کے لیے احساس جواب دہی کے ساتھ خدمت کرنے کی تلقین کی۔

اس خط یا فرمان میں عبد الرحمن بن نعیم القشیری کے نام بھی عمر بن عبد العزیز نے جو کچھ لکھا تھا وہ یہ ہے۔ اے عبد الرحمن پہلے خود اللہ کا بندہ ہیں اور اس کے بندوں کا ناصح اور خیر خواہ رہ اور اس بارہ میں کسی کی ملامت کبھی پرواہ نہ کر کیونکہ اللہ ہم سب سے اور سارے انسانوں سے زیادہ اہم ہے اس کا حق بھی سب سے بڑا ہے۔ مسلمانوں کے کسی امر کا تجھے بجز خیر خواہی اور

نصیحت کے کوئی حق نہیں پہنچتا ہے جو کچھ تمہرے پر دہے اس میں ادائے امانت کا خاص طور سے خیال رکھے۔ غیر حق اور گمراہی کے راستے پر چلنے سے بہت دور رہ لیونگ نہ دستے کوئی شخص غافل نہیں ہے۔ اس سے بچ کر نہ فتنے اور اسی دوسرے کے پاس پناہ لینے کا کوئی راستہ نہیں ہے۔ غرض کر اس قسم کی نسائج اور ہدایت عمر بن عبد العزیز را پس دور خلافت میں اپنے تمام عمال، دکام کو، قیادہ قماحیجیت رہتے تھے۔

امام بخاریؓ نے صحیح میں لکھا ہے کہ عمر بن عبد العزیز نے عدی بن عدی کو ایک مرتبہ لکھا کہ ایمان کے کچھ فرائض پکھ قیود و شرائع اور کچھ طور طریقے ہیں۔ جس شخص نے ان کی تکمیل کی اس نے ایمان کی تکمیل کی اور جس نے ان کی تکمیل نہیں کی اس نے ایمان کی تکمیل نہیں کی۔ اگر میں زندہ رہا تو تم سے ان چیزوں کو بیان کرتا رہوں گا تاکہ تم ان پر عمل پیرار ہو اور اگر مر گیا تو میں تمہاری صحبت کا حریص نہیں۔

### اس سال دعوت بنو العباس کا آغاز ہوا

اور اس کی ابتداء اس طرح ہوئی کہ محمد بن علی بن عبد اللہ بن عباس نے جب وہ اس سرز میں میں مقام تھا جو اس نے خریدی تھی، اپنی طرف سے ایک شخص میرہ نامی کو عراق بھیجا اور اسی دوران اس نے ایک دوسرا گروہ خراسان بھیجا جہاں جراح بن عبد اللہ الحکمی معزول ہونے سے پہلے حکمران تھا۔ اس گروہ میں محمد بن نجیس، ابو بکر بن عکرمہ السراج، جہاں العطاء جوابر ایم بن مسلمہ کا ماموں تھا۔ ان لوگوں کو محمد بن علی نے اپنے پاس آنے اور اہل بیت سے ملاقات کی دعوت دی۔ چنانچہ ان میں سے کچھ آدمی محمد بن علی بن عبد اللہ بن عباس سے آکر ملے۔ جن سے مل کر وہ بے حد خوش ہوا اور ان لوگوں کو اپنا ہم راز بنا لیا، یہ کویا ابتداء تھی بنو عباس کی حکومت کی داغ بیل پڑنے کی اور بنو عباس کی حکومت کی ابتدائی کامیابی کے آثار محمد بن علی بن عبد اللہ وغیرہ کو اس لیے خصوصیت سے نظر آنے لگے تھے کہ عمر بن عبد العزیز کے انتقال کے بعد بنو امیہ کی حکومت میں اضمحلال و انحطاط کے آثار پیدا ہونے لگے تھے جس کا حال آگے چل کر معلوم ہوگا۔ اس موقع پر ابو عکرمہ السراج کے پاپ ابو محمد الصادق نے موقع غنیمت سمجھ کر محمد بن علی بن عبد اللہ کے بارہ نقیب و محافظ مقرر کر دیئے جن کے نام یہ ہیں: سلیمان بن کثیر الخزاعی، الاہنر بن قریظاً التمیمی، قطبہ بن شیبہ الطائی، موسیٰ ابن کعب التمیمی، خالد بن ابراہیم، ابو داؤد بن بنی عرب و بن شیبان بن ذہل، القاسم بن مجاشع التمیمی، عمران بن اسماعیل ابو الجنم مولیٰ لال ابی مغیط، مالک بن ابی شیم الخزاعی، طلحہ بن زریق الخزاعی، عمرو و ابن اعین ابو هنرہ فزانہ کاغلام، شبیل بن طہران ابو علی الہبروی بنی حنفیہ کاغلام اور عیسیٰ ابن اعین فزانہ کاغلام اس نے ستر مزید آدمی اس کے لیے بھرتی کر لیے اور ان سب کی باہت محظی بن علی بن عبد اللہ بن عباس کو لکھ کر مطلع کر دیا اور ان کے کردار و سیرت اور جذبہ قربانی کا تذکرہ بھی اس کو لکھا۔ اس سال ابو بکر بن محمد بن حزم نائب مدینہ نے لوگوں کو حج کرایا اور جو لوگ معزول ہوئے تھے ان کو چھوڑ کر دوسروں کو بھی حج کرایا۔ اس سال عمر بن عبد العزیز خلافت کے کاموں میں مشغولیت کی وجہ سے حج نہیں کر سکے لیکن وہ مدینہ خطوط کے ذریعہ اپنے نائب کو حکم دیتے تھے کہ وہ ان کی طرف سے رسول اللہ ﷺ کے ردضہ مبارک پر درود وسلام پڑھے۔ اس کا ذکر بھی بعد میں آئے گا۔

## اس سال جو لوگ انتقال کر گئے

**سالم بن ابی الجعد الٹھجی:**

زیاد، عبد اللہ، عبید اللہ، عمران اور مسلم کے بھائی تھے یہ جلیل القدر تابعی گزرے ہیں انہوں نے ثوابان، جابر، عبد اللہ بن عمر، نعمان بن بشیر وغیرہ سے روایات بیان کی ہیں اور ان سے قادة، ائمہ اور دوسرے لوگوں نے روایات بیان کی ہیں۔ یہ ثقہ اور حجی بزرگ تھے۔

**ابو امامہ ہبل بن حنفی:**

یہ انصاری اوسی اور مدینی ہیں رسول اللہ ﷺ کی حیات طیبہ میں پیدا ہوئے۔ آپ ﷺ کو دیکھا اور اپنے باپ، عمر، عثمان، زید بن ثابت، معاویہ اور ابن عباس سے حدیثیں بیان کی ہیں اور خود ان سے بھی زہری، ابن حازم اور ایک جماعت نے احادیث بیان کی ہیں۔ زہری نے عتبہ بن مسلم کے حوالہ سے کہا ہے کہ حضرت عثمان کے مخالفین نے ان کو جمعہ کی نماز کے لیے جانے سے روک دیا تو ان کی جگہ جمعہ کی نماز ابو امامہ ہبل بن حنفی ہی نے پڑھائی تھیں ان کا انتقال ۷۰ھ میں ہوا۔ واللہ عالم۔

**ابوالزہرا ویہ حدیث بن کریب الحفصی:**

جلیل القدر تابعی گزرے ہیں۔ انہوں نے ابو امامہ صدی بن عجلان اور عبد اللہ بن بسیر کو سنائے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ انہوں نے ابوالدرداء کا زمانہ بھی پایا ہے۔ لیکن صحیح بات تو یہ ہے کہ ان کی ابوالدرداء اور خذلہ سے روایات مرسل ہیں۔ ان کے اہل بلدنے ان سے احادیث بیان کی ہیں۔ ابن معین وغیرہ نے ان کی توثیق کی ہے۔ لیکن ان کی عجیب تر وہ روایت وہ ہے جو انہوں نے تقبیہ کے قول کے حوالہ سے بیان کی ہے کہ ان سے ابی الزہرا ویہ نے بیان کیا کہ میں غنوگی کی حالت میں بیت المقدس کے گنبد میں بیٹھا تھا کہ مسجد کے خادموں نے دروازہ بند کر دیا اور مجھے اس وقت ہوش آیا جب میں نے فرشتوں کی تبعیق کی آوازیں سنیں اور میں دھشت زده ہو کر اچھل پڑا۔ اچاک فرشتوں نے صرف بندی کر لی تو میں بھی ان کی صرف میں شامل ہو گیا۔ ابو عبیدہ وغیرہ نے کہا ہے کہ ان کا انتقال ۷۰ھ میں ہوا۔

**ابوظیل عاصم بن واشلہ:**

یہ ابن عبد اللہ بن عمرو اللیثی الکتافی ہیں۔ یہ رسول اللہ ﷺ کے آخری دیدار کرنے والوں میں ہیں۔ آپ ﷺ کی وفات کے وقت موجود تھے۔ کہتے تھے میں نے رسول اللہ ﷺ کو کعبہ میں رکن کوچھڑی کی موٹھے سے بوسہ لیتے ہوئے دیکھا ہے۔ وہ نبی ﷺ کی کیفیت بھی بیان کرتے تھے۔ انہوں نے ابو بکر، عمر، علی، معاویہ، ابن مسعود سے روایات بیان کی ہیں اور خود ان سے زہری، قادة، عمرو بن دینار، ابوالزہرا ویرا اور تابعین کی ایک جماعت نے احادیث بیان کی ہیں۔ یہ علی ابن ابی طالب کے انصار میں

تھے اس لیے ان کے ساتھ ان کی تمام جنگوں میں شریک تھے لیکن وہ بعض لوگوں کے انتقام کا شکار بھی ہوئے اس لیے کہ وہ مختار بن اپنی عبیدوں نے ساتھ تھے۔

کہا جا سکے کہ جنگ میں حضرت علیؑ کے جھنڈے کے حامل بھی تھے اور ان کے علماء اور ہم نے کا شرف حاصل بر بتا تھا۔ روایت ہے کہ حضرت علیؑ کے پاس آ کر کہتے تھے بس لے جی تو ہو ہو دیا اس لے سب پچھھو دیا۔ لوگ ان سے پوچھتے تم علیؑ سے کسی محبت کرتے ہو تو جواب دیتے ایسی محبت کرتا ہوں جیسی موی کی ماں موی سے کرتی تھی اور اگر اس میں کوتا ہی ہو تو اللہ سے شکایت کروں گا۔

کہا جاتا ہے انہوں نے رسول اللہ ﷺ کا مبارک زمانہ پایا تھا۔ یعنی رسول اللہ ﷺ کی مبارک زندگی کے آخری سانحہ سال ابوظفیل کی نظروں کے سامنے گزرے تھے۔ کہا جاتا ہے نَّاھِيَ میں اور بعض لوگوں کے نزدیک ۷۰ ہجری میں ان کا انتقال ہوا۔ واللہ اعلم۔ سلمہ بن جاج کا بیان ہے یہ آخری صحابی رسولؐ تھے جن کا انتقال نَّاھِيَ میں ہوا۔

#### ابو عثمان النہدی:

ان کا پورا نام عبد الرحمن بن مل المبری ہے، انہوں نے جامیت کا زمانہ بھی پایا تھا۔ دو مرتبہ ایام جامیت میں بھی حج کیا تھا۔ رسول اللہ ﷺ کی زندگی میں ایمان لے آئے تھے لیکن آپ کو دیکھنیں پائے تھے اور عمال نبی ﷺ کو تین بار زکوٰۃ بھی ادا کر چکے تھے، آئندہ حدیث ایسے لوگوں کو تھضری کہتے ہیں انہوں نے حضرت عمر فاروقؓ کے عهد میں مدینہ ہجرت کی تھی۔ چنانچہ ان سے علیؑ، ابن مسعود اور صحابہؓ کی ایک جماعت نے احادیث سنی تھیں۔ یہ سلیمان فارسی کی محبت میں بارہ برس رہے۔ ان کی تجویز و تلفیں بھی اپنے ہاتھوں سے کی۔ ان سے تابعین کی ایک جماعت نے روایات بیان کی ہیں جن میں ایوب، حمید الطولی، سلیمان بن طرخان ایسکی شامل ہیں۔

عاصم الاحول بیان ہے میں نے ان کو کہتے ہوئے سنا ہے کہ میں نے زمانہ جامیت بھی پایا ہے جب سیسے کے بنے ہوئے لغوث بت کو بلا بالوں والے اونٹ پر رکھ کر لوگ وادی میں لے جا کر کہتے تھے تمہارے رب نے تمہارے لیے یہ وادی پسند کر لی ہے اور میں نے بنی کریم ﷺ کا عہد مبارک بھی پایا ہے، ابو عثمان النہدی کہا کرتے تھے میں آنحضرت ﷺ کے ہاتھ پر ایمان لا یا اور تین بار زکوٰۃ بھی ادا کر چکا ہوں اور جنگ یرموک، قادسیہ، جلواء اور نہاوند کی جنگوں میں بھی شرکت کر چکا ہوں۔ ابو عثمان صائم الدہر اور قائم اللیل تھے اس قدر نمازیں پڑھتے تھے کہ بے ہوش ہو جاتے تھے انہوں نے سانحہ بار حج کیا تھا۔

سلیمان ایسی بیان کرتے ہیں میں اس سے اس لیے محبت کرتا ہوں کہ وہ گناہ کے قریب نہیں جاتا۔ ثابت البنایی ابن عثمان کے حوالہ سے بیان کرتے ہیں، ابو عثمان کہا کرتے تھے مجھے معلوم ہے کہ میرا رب مجھے کب یاد کرتا ہے، میں بھی اسے اسی وقت یاد کرنے لگتا ہوں۔ ثابت نے کہا، تم کو کیسے معلوم ہوتا ہے کہ خدام کو یاد کرتا ہے تو اس نے قرآن کی یہ آیت نادی:

﴿فَإِذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ﴾۔

میں جب خدا کو یاد کروں گا وہ بھی مجھے یاد کرے گا۔ پھر قرآن میں خدا کہتا ہے:

### ﴿اذْعُونُنَا اسْتَحْبُ لِكُمْ﴾

کہا جاتا ہے ان کی عمر ایک سو میں سال ہوئی، یہ ششم وغیرہ کا بیان ہے۔ لیکن مادامی وغیرہ کا قول یہ ہے کہ ان کا انتقال ۲۵ جمیری میں ہوا۔ فلاش کہتا ہے دو جمیری میں ہوا۔ لیکن صحیح یہی ہے ان کا انتقال ۲۵ جمیری میں ہوا۔ اسی پالی عمر بن عبد العزیز کا انتقال بھی ہوا۔

### اٰہٰ کا آغاز

اس سال یزید بن مہلب نے جیل سے اس وقت بھاگنے کا پروگرام بنایا جب اس کو معلوم ہوا کہ عمر بن عبد العزیز بستر مرگ پر ہے۔ چنانچہ اس نے اپنے خادموں کو حکم دیا کہ فلاں جگہ گھوڑے اور بعض روایات کے مطابق اونٹ لے کر پہنچ جائیں اور جب اس کو سواری پہنچنے کا یقین ہو گیا تو وہ جیل سے باہر نکلا اس کے ساتھ کچھ لوگ اور بھی تھے اور اس کی بیوی عائشہ بنت الفرات العامریہ بھی تھی۔ یزید جب اپنی سواری پر وہاں سے چل نکلا تو اس نے عمر بن عبد العزیز کو اس مضمون کا خط لکھا ہے کہ میں خدا کی قسم تمہاری بیماری کی اطلاع پانے کے باوجود جیل سے فرار نہ ہوتا لیکن مجھے اندیشہ تھا کہ یزید بن عبد الملک مجھے اپنے ارادہ کے مطابق جیل کر دے گا اس لیے میں جیل سے باہر آ گیا۔

جب عمر بن عبد العزیز کو یزید مہلب کے جیل سے فرار ہونے کی اطلاع ملی تو آپ نے دعا کی کہ اے اللہ! اگر یزید اس امت کو کوئی گزندیا نقصان پہنچانا چاہے تو ان کی شرارت سے اس امت کو محفوظ رکھنا۔ اس کے بعد عمر بن عبد العزیز کے مرض میں اضافہ ہی ہوتا چلا گیا اور وہ خاضرہ کے مقام پر جو حما اور حلب کے درمیان واقع ہے جسم کے دن انتقال کر گئے۔ اس وقت ان کی عمر چالیس سال سے کچھ متباہز تھی۔ بعض لوگوں کے نزدیک ان کا انتقال ۲۵ جمیری میں ہوا اور بعض کے نزدیک اٰہٰ میں ہوا۔ تاریخ وفات ۲۵ ربیع اٰہٰ اور بدھ کا دن تھا۔ ان کی مدت خلافت مشہور قول کے مطابق دو سال پانچ ماہ اور چار دن تھی۔ عمر بن عبد العزیز امام عادل، انصاف پسند حاکم اور نہایت متقدی و پرہیز گار، خلیفہ راشد گزرے ہیں جو عدل و انصاف کے تقاضوں اور اسلامی شریعت کے نفاذ میں کسی امر کی پرواہ نہیں کرتے۔ رحمۃ اللہ تعالیٰ۔

### سوانح حضرت عمر بن عبد العزیز المشہور رحمۃ اللہ تعالیٰ

عمر بن عبد العزیز بن مروان بن الحکم بن ابی العاص بن امیہ بن الشمس بن عبد مناف ابو حفص القرشی الاموی المعروف مشہور امیر المؤمنین ہیں۔ ان کی والدہ ماجدہ ام عاصم لئی بنت عاصم عمر بن الخطاب نبھانہ تھیں کہا جاتا ہے بنی مروان میں سب سے زیادہ غیر محتاط اور باعتبار ناقص عدل تھے۔ ان کے ناقص ہونے کا ذکر بعد میں آئے گا۔ عمر بن عبد العزیز نہایت جلیل القدر تابعی تھے، انہوں نے انس بن مالک سائب بن یزید، یوسف بن عبد اللہ بن سلام، یوسف صحابی صغیر اور بہت سے دیگر تابعین سے روایات بیان کیں اور ان سے بھی تابعین وغیرہ کی جماعت نے روایات بیان کی ہیں۔

عمر بن عبد العزیز کی بعثت خلافت اول کے ابتداء عم کے بعد عمل میں آئی تھی عمر بن عبد العزیز کی بیوی اشنا ۲۱۴ ہے۔ جب امام حسین علیہ السلام کی شہادت ہوئی ان کے بھائی تو بہت سے تھے لیکن ان کے حقیقی بھائی ابو بکر بن عاصم اور محمد تھے۔ بکیر نے لیٹ کی روایت بیان کی ہے کہ عبد الرحمن بن شرحبیل بن حسنة ایک آدمی نے حوالہ سے بیان کرتے ہیں کہ اس نے خواب میں عمر بن عبد العزیز تو پیدا ہوتے دیکھا کہ آسمان اور زمین کے درمیان کوئی منادی اعلان کر رہا تھا تمہارے پاس ایک نرم خوانسان آیا ہے جو دین اور عمل صالح کی نمازوں کو تلقین لے کر آیا ہے۔ جب میں نے اس سے پوچھا وہ شخص کون ہے تو زمین پر تین حرفاں لکھ دیئے۔ ع۔ م۔ ر۔ عمر بن عبد العزیز کے غلام ابو علی مردان کا بیان ہے کہ ایک روز عمر بن عبد العزیز اپنے باپ کے اصلبل میں چلے گئے۔ وہاں گھوڑے نے ان کو لات مار دی جس سے وہ زخمی ہو گئے۔ ان کے والد ان کا خون صاف کرتے تھے اور کہتے جاتے تھے اگر تو بھی امیہ میں زخم خورده رہا تو سعید رہے گا۔ اسی طرح ضمام بن اسماعیل ابی قبیل کے حوالہ سے بیان کرتے ہیں کہ ایک دن بچپن میں عمر بن عبد العزیز رورہے تھے ان کی ماں کو اس کی خبر ہوئی، انہوں نے ان کو اپنے پاس بلایا اور پوچھا بیٹا کیوں رورہے ہو؟ انہوں نے جواب دیا مجھے موت یاد آ رہی ہے، یہ سن کر ان کی ماں بھی رونے لگیں۔

حضرت عمر بن عبد العزیز نے بچپن میں قرآن بھی جمع کیا تھا۔ ضحاک بن عثمان الغزاوی کا بیان ہے ان کے باپ نے ان کی تربیت و تدابیب کے لیے صالح بن کیمان کے پاس چھوڑ دیا تھا۔ جب ان کے باپ نے حج کیا تو ان کو مدینہ لے گئے۔ وہاں ان سے ایک شخص نے کہا، اس لڑکے سے زیادہ کسی کے دل میں میں نے اللہ کی ایسی عظمت نہیں پائی جیسی اس کے دل میں ہے۔ یعقوب بن سفیان کی روایت ہے کہ ایک مرتبہ عمر بن عبد العزیز کو باجماعت نماز میں تاخیر ہوئی اس پر صالح بن کیمان نے ان سے جواب طلب کیا کہ تم کس کام میں مصروف تھے کہ نماز میں شریک نہیں ہوئے؟ انہوں نے جواب دیا کہ لگنگھی سے اپنے بال سنوار رہا تھا۔ انہوں نے کہا تم نے بالوں کی تزکیہ کو نماز سے مقدم سمجھا اور ان کے باپ کو مصلکھا بھیجا، ان کے باپ نے کسی قادر کو بھیجا اور جب تک اس نے آ کر ان کے بال موڈنہ دیئے کلام نہ کیا۔

ایک مرتبہ عمر بن عبد العزیز عبید اللہ بن عبد اللہ سے کسی مسئلہ پر بحث کر رہے تھے۔ عبید اللہ کو یہ خیال ہوا کہ شاید عمر بن عبد العزیز علی کو تتفیص کر رہے ہیں؛ چنانچہ جب عمر بن عبد العزیز ان کے پاس آئے تو عبد اللہ سخت ناراض معلوم ہوتے تھے انہوں نے ان سے کوئی بات نہیں کی اور نماز کے لیے نیت باندھ لی، عمر بن عبد العزیز وہیں بیٹھ رہے اور عبد اللہ کے نماز ختم کرنے کے منتظر رہے اور جب انہوں نے سلام پھیر لیا تو عمر بن عبد العزیز سے مخاطب ہو کر کہا، تم کو یہ کیسے معلوم ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ اہل بدر سے ناراض ہے اور ان کو معاف کر دینے کے بعد پھر ان سے ناراض ہو گیا ہے۔ یہ بات سن کر عمر بن عبد العزیز نے عبد اللہ سے دل سے مغدرت چاہی اور کہا آئندہ مجھ سے ایسی کوئی تباہی نہیں ہو گی اور اس کے بعد انہوں نے کبھی علی ہنچھوڑ کا ذکر بجز خبر کے نہیں کیا۔

داود بن ابی ہند نے کہا ہے کہ عمر بن عبد العزیز ہمارے پاس اس دروازہ سے داخل ہوئے اور پھر مسجد بنبوی کے ایک دروازہ کی طرف اشارہ کیا۔ اس پر ایک شخص نے کہا ہمارے اوپر ایک فاسق نے اپنا بیٹا مسلط کر دیا ہے جو فراکض و سمن کی تعلیم دیتا ہے اور اس کا یہ بھی گمان ہے کہ اسے موت نہیں آئے گی تا وقتیکہ وہ خلیفہ نہ بن جائے اور عمر کی طرح زندگی نہ گزارے۔ داؤد نے کہا تم

لے لائیں گے۔ شفعت نہیں سراحتی کر سکتے اس کو بھی۔

زیب بن بکار کا بیان ہے کہ عمر بن عبد العزیز کی ذہانت اور شعور کا پتہ اسی بات سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ علم کے حریض اور ادب کا طرب بہت بہل تھے۔ جب ان کے والد مصر کے والی تھے اور ۱۰۰ لمحہ سن تھے ان کے والد نے ان لوائے ساتھ مصر لے جانا چاہا تو انہوں نے بڑے ادب سے اپنے باپ سے لہا آج جو کچھ سوچ رہے ہیں وہ ہیک ہی ہوگا۔ لیکن جو کچھ میرے ذہن میں ہے وہ میرے اور آپ کے لیے منفی ہے۔ آپ مجھے مدینہ بیتحق دیجیے میں فقہاء علماء کی صحبت میں علوم کے حصول کے ساتھ آداب زندگی اور علمی مجلس سے متعلق بہت سی باتیں سیکھ لیں گا۔ باپ نے میئے کی اس عمدہ تجویز سے اتفاق کر لیا اور ان کو مدینہ بیتحق دیا جہاں وہ بزرگوں، فقیہوں اور مشائخ قریش کی صحبت میں رہے اور نوجوانوں کی صحبت سے گریزان رہے حتیٰ کہ عمر بن عبد العزیز مزروع بہت مشہور ہو گیا اور جب ان کے باپ کا انتقال ہوا تو ان کے چچا امیر المؤمنین عبد الملک بن مروان نے ان کو اپنی اولاد کی طرح اپنے پاس رکھا اور بہت سی چیزوں میں ان کو آگے بڑھایا۔ حتیٰ کہ اپنی بیٹی فاطمہ ان کے نکاح میں دے دی۔ شاعر نے اسی موقع پر یہ شعر کہما:

**بنت الخليفة والخليفة جدها** اخت الخليفة والخليفة زوجها

”خلیفہ کی بیٹی اور خلیفہ کی پوتی خلیفہ کی بہن اور خلیفہ کی زوجہ محترمہ“

شاعر کا بیان ہے۔ غالباً ان صفات کی کوئی عورت آج تک ان کی نظر سے نہیں گزری۔

حضرت انس بن مالکؓ سے ثابت ہے وہ کہا کرتے تھے میں نے اس نوجوان کے بھی پڑھی نہیں میں جو مشاہد رسول اللہ ﷺ کی نماز سے پائی ہے وہ مجھے لپیس اور نہیں ملی۔ عمر بن عبد العزیز جب مدینہ میں نماز پڑھاتے تھے تو قیصر، قلعوں کا اور رکوع و تہود خوبی کرتے تھے اور ایک صحیح روایت کے مطابق وہ رکوع و تہود میں دس دس بار تسبیحات پڑھاتے تھے۔

لیث ابن ابی الحیث مدینی کے حوالہ سے بیان کرتے ہیں کہ میں نے سلیمان کو عمر بن عبد العزیز کے پاس سے آتے ہوئے دیکھا تو سوال کیا۔ کیا عمر بن عبد العزیز کے پاس آ رہے ہو؟ انہوں نے کہا ہاں میں نے کہا کچھ تعلیم دے کر آئے ہو اس کا جواب انہوں نے دیا، اللہ کی قسم وہ تم سب لوگوں سے زیادہ عالم اور واقف ہیں۔ میمون بن مهران کا کہنا ہے علماء عمر بن عبد العزیز کے سامنے شاگرد معلوم ہوتے تھے۔

لیث نے بتایا مجھے ایک شخص نے جوابن عمر اور ابن عباس کے زمانہ میں ان کا مصاحب اور الجبریرہ کا حاکم تھا، بتایا کہ ہم جو بھی مسئلہ عمر بن عبد العزیز کے سامنے رکھتے ہیں اس کی اصل و فرع کا ان کو منفصل علم ہوتا اور علماء ان کے سامنے تلامذہ لگتے ہیں۔ عبد اللہ بن طاؤس کہتے ہیں میں نے اپنے باپ اور عمر بن عبد العزیز کو بعد نماز عشاء مسجد میں کسی گفتگو میں ایسا مشغول پایا کہ صبح ہو گئی اور جب دنوں بات چیت کر کے علیحدہ ہوئے تو میں نے بابا سے پوچھا یہ کون شخص ہے جس سے آپ بات کر رہے تھے انہوں نے جواب دیا یہ عمر بن عبد العزیز اس گھرانہ یعنی اہل بیت میں بنی امیہ کے صالح ترین شخص ہیں۔ مجاهد کہتے ہیں ہم عمر بن عبد العزیز کے پاس صرف اس لیے آتے تھے کہ آپ کے علم سے استفادہ کریں۔

امام مالک کا کہنا ہے جب عمر بن عبد العزیز مدینہ کی حکمرانی سے معزول ہوئے تو یہ ۹۶ھ تھا تو آپ مدینہ سے نکل کر رونے لگے اور اپنے غلام سے کہا ہے مرا حمیم اندیشہ ہے مدینہ نے ہمیں اس طرح نکال باہر کیا ہے جس طرح لوہے کی بھٹی لوہے کے میل کو باہر نکال کر پھینک دیتا ہے اور اس کے بعد سویداء میں اپنے مکان میں کچھ دنوں کے لیے قیام پذیر رہے اور اپنے عم زاد بھائی ولید کے پاس دمشق چلے گئے۔

اسماعیل بن ابی حکیم کہتے ہیں میں نے عبد العزیز کو یہ کہتے ہوئے سنائے میں جب مدینہ میں تھا کوئی آدمی مجھ سے زیادہ علم و بصیرت نہیں رکھتا تھا اور جب سے شام آیا ہوں سب کچھ بھول گیا ہوں۔ عقیل زہری کے حوالہ سے بیان کرتے ہیں کہ ایک روز عمر بن عبد العزیز نے کہا، مجھے ایک روز ولید نے دو پھر کے وقت بلواب پہنچا جب میں وہاں پہنچا تو وہ بڑے خواب موڈ میں تھا۔ اس نے مجھے بیٹھ جانے کا اشارہ کیا۔ چنانچہ میں بیٹھ گیا۔ اس کے بعد ولید بولا تم اس شخص کے بارہ میں کیا کہتے ہو؟ جو خلفاء کو گالیاں دیتا ہے کیا اس کو قتل کر دیا جائے اس پر خاموش رہا۔ اس نے پھر یہی سوال کیا اور پھر میں خاموش رہا۔ پھر اس نے اپنی بات دھرائی تو میں نے کہا تو کیا امیر المؤمنین اس کو قتل کر دیا جائے گا؟ ولید نے کہا نہیں لیکن وہ گالیاں جو دیتا ہے اس پر میں نے کہا اسے عبر تاک سزا دی جائے گی۔ اس پر وہ غصب آؤ دھوگیا اور اپنے اہل خانہ کے پاس چلا گیا۔

عثمان بن زیر کا بیان ہے ایک روز سلیمان بن عبد الملک اپنی فوجوں کا جائزہ لینے کے لیے باہر نکلا، عمر بن عبد العزیز بھی اس

کیا شان بے عمر بن عبد العزیز نے چھٹے حق کیا یا، میں نیا گئے ساز و سامان ہیں جو سب فنا ہو جانے والے ہیں لیکن ان کی جواب دہی سے آپ نہیں بچ سکیں گے، اس کا بھی راخیال رکھیں تو بہت ہو گا۔ عرف کے میدان میں سلیمان اور عمر بن عبد العزیز کو ایک ساتھ قیام کا اتفاق ہوا اور عمر بن عبد العزیز نے سلیمان سے کہا آج یہ سب بحوم عرفات کے میدان کا آپ کی رعایا ہے لیکن انہی کے متعلق آپ سے سوال ہو گا اور یہ آپ کے خلاف دعویٰ ادار بن کر کھڑے ہوں گے تو قیامت کے دن کیا جواب دو گے؟ عمر بن عبد العزیز کے یہ الفاظ سن کر سلیمان روپڑا اور کہا باللہ تَعَالَیٰ۔

### عمر بن عبد العزیز کے متعلق اخبار و آثار

عبداللہ بن دینار نے حضرت ابن عمرؓ کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ کسی عجیب بات ہے، لوگوں کا خیال ہے کہ دنیا اس وقت تک ختم نہیں ہو گی جب تک آل عمرؓ میں ایسا شخص پیدا نہ ہوگا جو عمر کی زندگی گزارے گا لوگوں کا خیال ہے کہ ایسا شخص بحال بن عبد اللہ بن عمر ہو سکتے ہیں اور اس کے بعد ابن عمرؓ نے کہا کہ اس کے چہرہ پر نشان بھی ہو گا لیکن ایسا کوئی شخص بھی بجز عمر بن عبد العزیز کے اور کوئی نہیں ہے انہی کی والدہ عاصم بنت عبد اللہ بن عمر بن الخطاب کی تینی ہیں۔

اسماء نافع کا یہ قول نقل کرتے ہیں کہ ہمیں عمر فاروق رض کا یہ قول پہنچا ہے جس میں آپ نے فرمایا ہے میری اولاد میں ایک ایسا شخص ہو گا جس کے چہرہ پر کوئی علامت ہو گئی وہ دنیا کو عدل سے بھردے گا۔ ریاح بن عبیدہ کہتے ہیں کہ عمر بن عبد العزیز نماز کو نکلے تو ایک بوڑھا آدمی ان کے ہاتھ کے سہارے چل رہا تھا۔ میں نے اپنے دل میں کہا بوڑھا عجیب انداز سے بچا بچا چل رہا ہے۔ جب عمر بن عبد العزیز نماز پڑھ چکے اور اندر آئے تو میں نے ان سے پوچھا امیر المؤمنین یہ بوڑھا شخص کون تھا جس کو آپ اپنے ہاتھ کا سہارا دیے ہوئے تھے؟ امیر المؤمنین نے جواب دیا۔ اے ریاح تم نے دیکھا نہیں یہ کون ہو سکتے ہیں؟ میں نے کہا بظاہر کوئی صالح آدمی معلوم ہوتے تھے۔ اس پر عمر بن عبد العزیز نے جواب دیا یہ میرے بھائی خضر تھے جو تعلیم دینے اور اس امت کی بھلائی کے متعلق مجھے کچھ بتانے آئے تھے تاکہ میں اس کو عدل و انصاف سے بھر دوں۔

علی بن خول نے ابی عنیس کا قول نقل کیا ہے وہ کہتے ہیں میں خالد بن یزید بن معاویہ کے پاس بیٹھا تھا اتنے میں ایک نوجوان آیا جس کے جسم پر کپڑوں کے کچھ کلکڑے تھے، اس نے خالد کا ہاتھ پکڑا اور کہا کیا ہمیں کوئی آنکھ دیکھ رہی ہے؟ میں نے کہا تم پر تو دیکھنے والی آنکھ اور سنبھلنے والے دوکان متعین ہیں، یہ سن کر اس نوجوان کی آنکھیں آنسوؤں سے ڈبڈبا آئیں اس کے بعد وہ خالد کا ہاتھ چھوڑ کر تیزی سے واپس چلا گیا، میں نے کہا یہ کون تھا؟ خالد نے بتایا یہ عمر بن عبد العزیز تھے اور اگر تمہاری عمر نے وفا کی تو تم ایک روز وہ کیلوگے یہ شخص امام ہدیٰ نکلے گا۔ اور یہ تو ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ جب سلیمان کے مرنے کا وقت قریب آیا تو اس نے اپنے وزیر رجاء بن حیوہ کو طلب کر کے اسے ولی عہد بنانے کے بارہ میں مشورہ کیا اور آخرا کار اس نے ایک وصیت نامہ تیار کیا اور اس کو سرہ بکری جو کہ علم بیت المقدس میں اس نے اسینے بعد عمر بن عبد العزیز کو اپنا حاشیہ مقرر کیا تھا۔ اس چیز کا علم سوائے سلیمان اور اس کے

چنانچہ سب لوگوں نے خط کو کھولنے سے پہلے اس شخص کے لیے بیعت کا عہد کیا، جس کا اس میں تذکرہ تھا اور اس کے بعد سب لوگ اپنے اپنے گھروں کو واپس چلے گئے اور جب خلیفہ کا انتقال ہو گیا تو ان سب امراء و اساء کو رجاء بن سیود نے پھر طلب کیا اور سلیمان کی موت کا حال ہٹانے میں قبل اس خط کو کھول دیا۔ اور سب کے سامنے پڑھا گیا اور پھر سب نے پہلے سے طے شدہ فصلہ کے مطابق عمر بن عبد العزیز کے ہاتھ پر بیعت کی اور وہ منبر پر بیعت لینے کے لیے بیٹھے۔ بیعت لے بعد عمر بن عبد العزیز دیگر ضروری امور سے فارغ ہو کر خلیفہ کے اصطبل میں گئے وہاں ایک گھوڑے پر سواری کرنا چاہی۔ لوگوں نے آپ کو منع کر دیا کہ گھوڑے بہت سرکش ہیں مبادا آپ کو کوئی نقصان پہنچ جائے۔ یہ سن کر آپ نے ماشاء اللہ لا حول ولا قوۃ الا باللہ پڑھا اور اپنا نچر منگوایا اور اس کے بعد حکم دیا کہ خلیفہ کے اصطبل میں جتنے یتیقی گھوڑے ہیں وہ سب فروخت کر دیئے جائیں اور ان کی قیمت بیت المال میں جمع کر ادا جائے۔ وہ اپنا سارا وقت امور مملکت اور مہمات خلافت میں گزارتے تھے حتیٰ کہ جو وقت ان کو اپنے اہل دعیاں کے ساتھ گزارنا چاہیے تھا اس کا بھی بیشتر وقت امور خلافت کی نذر ہو جاتا تھا۔ یہ امران کی الیہ فاطمہ کو بہت شاق تھا جنچہ گھر میں وہ اکثر و بیشتر نہایت افسردہ رہنے لگیں، مگر عمر بن عبد العزیز کا سب کے لیے ایک ہی جواب تھا کہ اب یہ وقت مسلمانوں کی خدمت کے لیے وقف ہے۔ فراغت و فرست کا وقت اب کسی کے لیے میرے پاس نہیں ہے حتیٰ کہ انہوں نے اپنی بیوی سے بھی کہہ دیا کہ اگر میرے ساتھ رہنا چاہتی ہو تو انہی مصروف اوقات کے ساتھ میرے ساتھ رہ سکتی ہو، ورنہ اپنے میکہ چلی جاؤ۔ اس پر ان کی بیوی فاطمہ بہت روئیں اور گھر میں گریہ یہ وزاری کا افسردہ ماحول پیدا ہو گیا اگرچہ گھر ہی کے کسی فرد نے امیر المؤمنین سے اس سرد مہری اور گھر سے بے نیازی کی ان اشعار میں شکایت بھی کی ہے مگر عمر بن عبد العزیز کی بیوی اسی ماحول میں زندگی گزارنے پر راضی ہو گئیں۔

### قد جاء شغل شاغل      وعدلت عن طريق السلامه

”مشغول رہنے والا کام ضرور آپ کو ملا ہے لیکن سلامتی کے راستے سے آپ بہت گئے ہیں“

### ذهب الفراغ فلا فراغ لنا      الی یوم القيامة

”فراغت کا وقت تو چلا گیا اب ہمارے لیے قیامت تک فراغت و فرست کہاں“

عمر بن عبد العزیز نے خلافت کی بیعت کے بعد جو پہلا خطبہ دیا، اس میں لوگوں کو مخاطب کر کے آپ نے حمد و نعمت ثنا کے بعد

فرمایا:

”جو ہمارے ساتھ رہنا چاہتا ہے اسے پانچ چیزوں کا عہد کرنا ہو گا۔ اول وہ ہمارے پاس سے اپنی ایسی ضرورت کا طلبگار ہو گا جو اس کے بس کی بات ہے ہو۔ دوسرا نہیں اپنی کوشش سے ہمارے ساتھ تعاون کرے۔ تیسرا نہیں خیر سے ہماری رہنمائی ایسی چیزوں کی طرف کر سکے جس کی طرف ہماری نظر نہیں پہنچی ہے۔ چوتھے ہم میں سے کسی کو دھوکہ و فریب نہ ہے۔ پانچویں الیعنی اور یہ کارباتوں کی طرف ہم کو متوجہ کرے۔“

کہا تم ایسے انسان سے اس وقت تک علیحدہ نہیں ہو گے جب تک اس کا مل اس کے قول کے خلاف نہ ہو گا۔

سفیان بن عیینہ کہتے ہیں جب عمر بن عبد العزیز نے خلافت کی ذمہ داریاں سنچالیں تو انہوں نے محمد بن کعب رجاء بن حیوہ، سالم بن عبد اللہ سے کہا آپ لوگوں کو معلوم ہے مجھ پر ناگہانی اور عظیم ذمہ داری آپ کی ہے اور ایک عظیم ابتلاء میں پڑ گیا ہوں۔ ب تم لوگ بتاؤ مجھے لیا کرنا چاہیے اس پر محمد بن کعب نے کہا:

”بڑے بڑے ہوں کو باپ، جوانوں کو بھائی اور جھوٹے بچوں کو اولاد بھو۔ باپ کے ساتھ نیکی و بھائی سے پیش آؤ۔ بھائی کے ساتھ صدر حجی کرو اور اولاد پر عطفوت و شفقت کرو۔“

رجاء بن حیوہ نے کہا:

”عام لوگوں کے لیے وہ چیز پسند کرو جو اپنے لیے پسند کرتے ہو اور جس چیز کو اپنے لیے ناپسند سمجھتے ہو عوام الناس کے لیے بھی اسے ناپسند بھو اور تم کو یہ بھی ہمیشہ خیال رکھنا چاہیے کہ تم پہلے غلیف ہو جو بالآخر ایک دن مر دے گے۔“

سالم نے اپنے جواب میں کہا:

”ایک بات گرہ میں باندھ لولذات و شہوات دنیا کی طرف سے کان بہرے کر لو اور موت کو ہمیشہ پیش نظر رکھو۔ عمر بن عبد العزیز نے ان لوگوں کے جوابات سن کر لا حول ولا قوہ الا بالله پڑھا۔“

عمر بن عبد العزیز نے خطبہ دیا تو کہا:

”لوگو! قرآن کے بعد الہامی کوئی کتاب نہیں اور محمدؐ کے بعد کوئی نبی نہیں۔ میں قاضی نہیں ہوں، صرف فیصلوں کا نفاذ کرنے والا ہوں۔ میں مبتدع نہیں ہوں، میں تصرف تبع ہوں، ظالم امام سے بھاگنے والا ظالم نہیں کہلائے گا۔ ظالم امام ہی دراصل عاصی و گکھار ہے۔ لوگو! آگاہ رہو خالق کی معصیت میں خلوق کی اطاعت نہیں کی جاسکتی۔“

ایک روایت کے مطابق انہوں نے کہا:

”لوگو! میں تم میں سے کسی سے بہتر نہیں ہوں۔“

عمر بن عبد العزیز نے اپنے آخری خطبہ میں فرمایا:

”لوگو! تم کو خدا نے عبث پیدا نہیں کیا ہے اور تم یوں ہی بلا حساب کتاب نہیں چھوڑ دیئے جاؤ گے، تمہارے لیے یوم میعاد برپا ہو گا جس میں خدا اپنے فیصلہ نافذ کرے گا اس دن جو اللہ کی رحمت سے نکل گیا وہ خاسرو نامرا دھو گیا اور اس جنت سے محروم رہا جس کی پہنچ آسمان اور زمین تک پہنچ لی ہوئی ہے۔ کیا تم جانتے ہو یوم آخرت سے وہی محفوظ رہے گا جو خوف خدار کھتا ہو گا اور فانی دنیا کے عوض باقی رہنے والی آخرت کو خریدے رہا گا۔“

ابو بکر بن ابی الدنیا نے عمر بن عبد العزیز سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو خواب میں دیکھا جو کہر ہے ہیں:

”اے عمر میرے قریب آؤ۔“

ن فی پر، ”عَزِيزٌ، وَنَوْسٌ کی طرح بِعَلَمٍ کر،“

اور اچانک دو بوڑھے آپ کے دونوں پہلوؤں کے قریب نظر ہے ہے نظر آئے میں نے دریافت کیا یہ دونوں کوں ہیں؟ آپ نے کہا یہ ابو مکر و عمر ہیں۔

امام احمد نے عبد العزیز اق کے حوالہ سے فہب بن امية کا قول نقش کیا ہے کہ اس اس میں اگر کوئی مہدی ہے تو وہ عمر بن عبد العزیز ہیں۔ سفیان ثوری کو یہ کہتے ہوئے سنائی گیا ہے کہ خلفاء پائچیں ہیں۔ ابو بکر، عمر، عثمان، علی اور عمر بن عبد العزیز۔ ایسی ہی ایک روایت ابی بکر بن عیاش اور الشافعی وغیرہ کی بھی ہے اور اس پر تمام ائمہ کا تلقین اور قطعی اتفاق ہے کہ عمر بن عبد العزیز ائمہ عدل خلفاء را شدید اور ائمہ مہدی ہیں میں سے ایک تھے اور ایک سے زیادہ لوگوں نے ان کو بارہ قریشی اماموں میں شمار کیا ہے جن کا ذکر صحیح حدیث میں ہے ان کی بیوی فاطمہ کا بیان ہے، ایک روز عمر بن عبد العزیز کے کرہ میں داخل ہوئیں تو وہ جائے نماز پر بیٹھے ہوئے تھے اور اپنے رخسار اپنے ہاتھ پر رکھے رور ہے تھے۔ میں نے پوچھا، امیر المؤمنین کیا ہوا؟ آپ کیوں روز ہے ہیں؟ کہنے لگے فاطمہ مجھے تو اس امت کے امور پر درکردیے گئے ہیں اور میں ان کے بارہ میں سوچ سوچ کر پریشان ہوا جا رہا ہوں۔ بھوک سے پریشان حال فقیروں، لب مرگ مریضوں، بے کس نگوں اور محتاجوں، بے نو انبیاءوں اور نادار بیویاوں کا غم مجھے کھائے جا رہا ہے۔ اسی طرح یوڑھے نادار، کنیر العیال، قلیل المال، مظلوم، متعبوز، غریب و اسیر لوگوں کا درد مجھے پریشان کیے ہوئے ہے۔ مجھے معلوم ہے اگر میں ان سب کا تسلی بخش مداونہ کر۔ کا تو کل قیامت میں خدا کو کیا جواب دوں گا۔ یہی تمام اخمور سوچ سوچ کر اپنی بے بسی پر رونا آرہا ہے۔ اللہ میری مدد کرے کہ میں اس کی مغلوق کی پوری طرح خبر گیری کر سکوں۔

میمون بن مهران کہتے ہیں عمر بن عبد العزیز نے عمال پر گران بنا کر حکم دیا اگر تیرے پاس میرا کوئی نامناسب اور ناخن حکم پہنچتا تو اسے زمین پر دے مارنا اور اس پر عمل درآمد نہ کرنا۔ انہوں نے اپنے بعض عمال کو لکھا اگر اللہ نے تمہیں کسی کام کی قدرت عطا کی ہے تو اس خوف و خیست الہی سے وہ کام انجام دینا کہ جس خدائے تم کو اس کی قدرت دی ہے وہ اس کو چھیننے کی بھی قدرت رکھتا ہے۔

اسلام نے ہمارے لیے سنن و فرائض کے ساتھ شرائع بھی بتائے ہیں۔ جس شخص نے ان کی تکمیل کی اس نے دین کی تکمیل کی اور جس نے ان کی تکمیل نہیں کی، اس نے دین کو بھی ادھورا چھوڑ دیا۔ وہ اکثر اپنے عمال کو لکھتے تھے کہ تقویٰ کو ہمیشہ اپنا شعار بنائے رکھو۔ اللہ تعالیٰ تقویٰ کے بغیر کوئی عمل قبول نہیں کرتا ہے۔ تقویٰ کے واعظ بہت ہیں اور اس پر عمل کرنے والے بہت کم ہیں۔ وہ کہا کرتے تھے جو شخص اپنی موت کو یاد رکھتا ہے وہ دنیا سے اس حالت میں جاتا ہے کہ گناہوں کا بوجھ اس پر سے ہلاکا ہو جاتا ہے اور جو شخص با توں سے زیادہ عمل کا خیال رکھتا ہے وہ نیکی کی راہ چلتا ہے۔

مالک بن دینار کہتے ہیں مالک زاہد ہے۔ یہ کس قسم کا زاہد ہے، میرے نزدیک زاہد کی اصل تصویر عمر بن عبد العزیز ہیں۔ انہیں

لیجے تھے

ایک مرتبہ ایک راہب پر ان کا نذر ہوا۔ عمر بن عبد العزیز نے کہا، مجھے کچھ فحیثت کر۔ راہب نے کہا شاعر کے اس قول پر عمل پیرا ہوا۔

تحریر و من الدین فاسک ادما

”تارک الدنیا بن جائیونکہ جب تو دنیا میں آیا تھا تو بھی خالی تھا تھا“

لوگوں نے بیان کیا ہے، ایک روز عمر بن عبد العزیز اپنی بیوی کے پاس گئے اور اس سے انہوں نے کچھ فلوس انگور خریدنے کے لیے ادھار مانگے۔ ان کی بیوی نے کہا، کیا امیر المؤمنین کے خزانہ میں اتنے پیسے بھی نہیں ہیں جن سے اپنے لیے انگور بھی خرید سکتیں۔ انہوں نے جواب دیا، آج کی تکلیف کل نار جہنم کے مقابلہ میں آسان معلوم ہوتی ہے۔ کہتے ہیں ایک روز عمر بن عبد العزیز نے اپنے غلام کو گوشت کا ایک ٹکڑا بھونا نے کے لیے بھیجا، غلام گیا اور جلد بھونا کر لے آیا۔ عمر بن عبد العزیز نے اس سے دریافت کیا کہاں سے بھونا کر لائے ہو؟ جواب مل مطیع سے، عمر بن عبد العزیز نے کہا، مسلمانوں کے مطیع سے؟ کہاں جتاب، عمر بن عبد العزیز نے کہا، اچھا یہ تم ہی کھاؤ میں نہیں کھاؤ گا یہ تمہارا راز ہے۔

اسی طرح ایک مرتبہ ان کے لیے جب عام مطیع میں پانی گرم کیا گیا تو اس کے گرم کرنے کا معاوضہ بھی انہوں نے لکڑیے لیے ایک درہم ادا کیا۔ ان کی بیوی فاطمہ کا بیان ہے۔ جب سے خلیفہ ہوئے ہیں انہوں نے جماع نہیں کیا ہے اور نہ حکم ہوئے ہیں۔ عمر بن عبد العزیز کو معلوم ہوا کہ ثوبان کے حوالہ سے ابوسلام حدیث الحوض بیان کرتے ہیں آپ نے ابوسلام کو آدمی ہیچ کو بلوا بھیجا اور ان سے کہا میں نے آپ کو بلا وجہ تکلیف نہیں دی ہے میں آپ بے بال مشافہ حدیث الحوض سننا چاہتا ہوں، ابوسلام نے کہا میں نے ثوبان سے سنا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”میری حوض عدن سے عمان البلقاء تک پھیلی ہوئی ہوگی۔ اس کا پانی دودھ سے زیادہ سفید اور شہد سے زیادہ میٹھا ہوگا۔

اس کے اوپر رکھئے ہوئے آنکھوں کے برابر ہوں گے۔ جو کوئی اس کا ایک گھونٹ پی لے گا اس کو کبھی پیاس نہ لگے۔ جو لوگ سب سے پہلے حوض کوثر پر آئیں گے وہ فقراء مہاجرین ہوں گے۔ جن کے بال ٹزویہ اور کپڑے میلے ہوں گے اور جو عیش پسندورتوں سے نکاح نہیں کرتے ہیں اور نہ عزت و جاہ کے طلبگار ہوتے ہیں۔“

اس پر عمر بن عبد العزیز نے کہا، میں نے تو فاطمہ جیسی متعمدہ سے نکاح کیا ہے جو عبد الملک کی بیوی ہے لیکن میں اس وقت تک عسل نہیں کرتا ہوں جب تک وہ غبار آؤ دے ہو جائیں اور اپنے کپڑے اس وقت تک تبدیل نہیں کرتا ہوں جب تک وہ میلے نہ ہو جائیں۔ کہتے ان کے گھر میں ایک چراغ جلتا تھا تو اس کی روشنی میں مگر کے ضروری اخراجات کا اندر ارج ہوتا تھا۔ دوسرا چراغ جلتا تھا تو اس کی روشنی میں بیت المال کا حساب کتاب لکھا جاتا تھا اور مسلمانوں کے معاملات اس کی روشنی میں اندر ارج ہوتے تھے۔ اسی وجہ سے اس کی روشنی میں ایک مذہبی نصیحت کے لیے مدد نہیں کیا تھی۔ قاتل کے رہائی میں مدد نہیں کیا تھی۔

آپ کے اہل بیت کی طرف سے پچھے سب تھوڑے میں امیر المؤمنین کے پاس لے آ رہا۔ انہوں نے ان کو سونگھا اور ان کو مقاصد کے ساتھ ہی واپس کر دیا اور انہا ان سے کہہ دیا جو چیز جس کو صحیح تھی اور جہاں صحیح کی تھی وہ صحیح تھی ہے۔ اس پر اس آدمی نے امیر المؤمنین سے کہا، رسول اللہ ﷺ کے تھے اور یہ تھنخ بھی آپے اہل بیت ہی میں سے ایک شخص لے کر آیا ہے اس پر آپ نے کہا: رسول اللہ ﷺ کے لیے ہدیہ ہوتا تھا لیکن یہ ہمارے لیے رشتہ ہے۔ بہر حال جو کچھ تھی وہ امیر المؤمنین اپنی ذات پر کرتے تھے۔

عمر بن عبد العزیز اپنے عمال کو کھلے دل سے نفقہ دیا کرتے تھے اور ہر ماہ ہر ایک کوس سو روپے دو سو روپے نار دیا کرتے تھے۔ ایک روز انہوں نے حضرت علیؓ کی اولاد میں سے کسی سے گھاٹ میں اس وقت خدا سے شرمندہ ہوتا ہوں جب تم میرے دروازہ پر آتے ہوں اور دربان سے اجازت طلب کرنے کو کہتے ہو۔ ایک روز ان میں سے کسی سے انہوں نے کہا ہم اور ہمارے عمزاد بنوہاشم باہم ایک دوسرے سے لگا کھاتے رہتے تھے، کبھی ہمارا پلید بھاری ہوتا تھا اور کبھی ان کا۔ کبھی ہم ان کی طرف مائل ہو جاتے تھے اور کبھی وہ ہماری طرف راغب ہو جاتے تھے حتیٰ کہ آفتاب رسالت طلوع ہو گیا تو ہر نفاق انداز کی بات کھوئی ہو گئی، ہر منافق گونگا ہو گیا اور ہر بولنے والے کو چپ لگ گئی۔

موئی بن ایمین راعی نے جو محمد بن عیینہ کی بکریاں چڑایا کرتے تھے۔ لوگوں سے کہا، امیر المؤمنین عمر بن عبد العزیز کے عہد خلافت میں حقیقتاً شیر اور بکریاں اور چھوٹے جانور ایک گھاٹ پر پانی پیتے تھے۔ عمر بن عبد العزیز کی دعا کے چند بول بالعوم یہ ہوتے تھے، اے اللہ! لوگوں کو میں نے جس چیز کا حکم دیا، انہوں نے میری اطاعت کی اور وہ ہر اس چیز سے باز رہے جس سے میں نے تیرے حکم کے مطابق ان کو منع کیا۔ اے اللہ! یہ سب تیری توفیق کا ہی نتیجہ ہے جو تو نے انہیں دی ہے اور مجھے دی ہے۔ اے اللہ! عمر تو تیری رحمتوں کے حاصل کرنے کا اہل نہیں ہے۔ یہ تیری رحمت ہی ہے جس نے ان کو اس قابل بنایا ہے۔

ایک شخص عمر بن عبد العزیز کے پاس آیا اور کہنے لگا، آپ سے پہلے خلافت لوگوں کے لیے زینت اور تفاخر کا باعث تھی لیکن آپ کی ذات خود خلافت کے لیے باعث زینت ہے۔

و اذا الدرزان حسن وجوهه      کان للدر حسن وجهک زينا

”موتی بالعوم چہروں کو حسن بخشتے ہیں مگر تیرا خوبصورت چہرہ خود موتی کے لیے وجہ زینت ہے“

رجاء بن حیوہ بیان کرتے ہیں، ایک شب مجھے امیر المؤمنین کے پاس رہنے کا اتفاق ہوا۔ اتفاق سے چراغ تیل ختم ہو جانے کے باعث گل ہو گیا۔ میں نے غلام کو آواز دینا چاہی تاکہ وہ تیل وغیرہ ڈال کر چراغ روشن کر دے مگر امیر المؤمنین نے منع کر دیا کہ غلام کو اٹھا کر اس کی نیند خراب نہ کرو، ہم یہ کام خود کر لیں گے۔ چنانچہ وہ خود اٹھے اور چراغ میں تیل ڈال کر اور بتی کو درست کر کے چراغ جلا لیا۔

میمون بن مهران کہتے ہیں ایک دفعہ میں عمر بن عبد العزیز کے ہمراہ قبرستان چلا گیا۔ وہاں جا کر کہنے لگے ابو ایوب یہ میرے

یہاں سے خبر پڑے ہیں اور خدا کی گرفت میں ہیں اور مصائب میں گھرے ہوئے ہیں۔ اس کے بعد عمر بن عبد العزیز بے ہوش ہو گئے اور جب بہت آیا تو بھنے لئے بھنے یہاں سے لے چل گئیں کہتا ان میں سے اس کو چھٹا رامٹے گا۔

عمر بن عبد العزیز کی بھی فاطمہ بنتی میں میں نے عمر سے زیادہ کمی کو صدر صدیق اس پابندی اور کثرت سے پڑھتے نہیں، بلکہ اور نہ کسی لوحدا سے اتنا خوف و خشیت میں بنا دیکھا جتنا عمر بن عبد العزیز نو دیکھا۔ جب سے ہماری شادی ہوئی ہے اور وہ خلیفہ ہوئے ہیں ہم تاہم زندگی اور عیش و عشرت کی زندگی سے سکر بے گاہ ہو گئے تھے۔ وہ عشاء کی نماز پڑھتے تو ان پر خشیت الہی کا اتنا غلبہ ہوتا کہ آنکھیں آلوؤں سے تر ہو جاتیں۔

علی بن زید کہتے ہیں میں نے صحن اور عمر بن عبد العزیز سے زیادہ کمی کو روئتے ہوئے اور خدا کے خوف میں بنا دیں دیکھا۔ بعض لوگوں کا کہنا ہے جب وہ لینے کے لیے فرش پر آتے تو یہ آیات پڑھتے:

﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ﴾.

پھر یہ آیت تلاوت کرتے:

﴿إِفَأَمْنَ أَهْلُ الْقُرْبَىٰ أَنْ يَاتِيهِمْ بَأْسُنَا بَيَّانًا وَهُمْ نَاءِمُونَ﴾.

وہ لوگوں اور اپنے دوست احباب کو اپنے پاس جمع کرتے تو سوائے موت کے کسی چیز کا ذکر نہ کرتے۔

ابن ابی الدین بالسند فاطمہ بنت عبد الملک سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے بتایا کہ ایک روز عمر بن عبد العزیز شب کو بیدار ہوئے اور انہوں نے بتایا کہ میں نے ایک عجیب خواب دیکھا ہے فاطمہ نے کہا مجھے بتائیے۔ اسی دوران صبح ہو گئی اور جب عمر نماز پڑھا کر گھر میں داخل ہوئے تو میں نے ان سے پوچھا رات کیا خواب دیکھا تھا؟ اس پر عمر کہنے لگے میں ایک بزرہ زار کی طرف چلا جا رہوں اور اس میں مجھے ایک محل نظر آ رہا ہے جو گویا چاندی کا بنا ہوا ہے اس میں سے ایک منادی باہر آیا اور اس نے کہا محمد بن عبد اللہ کہاں ہیں؟ اچانک رسول اللہ ﷺ نمودار ہو کر محل میں داخل ہو جاتے ہیں وہ آدمی پھر لکھتا ہے اور پھر کہتا ہے ابو بکر صدیق "کہاں ہیں؟ اس پر ابو بکر صدیق "نظر آتے ہیں اور محل میں داخل ہو جاتے ہیں۔ اتنے میں وہ منادی پھر باہر نکل کر آتا ہے اور کہتا ہے عمر بن الخطاب کہاں ہیں؟ اور عمر بن الخطاب نمودار ہوتے ہیں اور محل میں داخل ہو جاتے ہیں اور منادی پھر نمودار ہو کر آتا ہے اور لگاتا ہے عثمان بن عفان کہاں ہیں؟ اور عثمان بن عفان سامنے نظر آتے ہیں اور پھر وہ بھی محل میں داخل ہو جاتے ہیں۔ اس کے بعد منادی پھر باہر نکل کر آتا ہے اور آواز دیتا ہے علی ابن ابی طالب کہاں ہیں؟ اور علی بن ابی طالب نمودار ہو کر محل میں داخل ہو جاتے ہیں اور آخر میں وہ منادی ایک بار پھر باہر نکل کر کہتا ہے عمر بن عبد العزیز کہاں ہیں؟ تو میں اس آواز پر کھڑا ہو جاتا ہوں اور محل میں داخل ہو جاتا ہوں اور عمر بن الخطاب کی جانب بیٹھ جاتا ہوں جو رسول اللہ ﷺ کے باسمیں جانب تھے اور ابو بکرؓ آپؐ کی دائیں جانب بیٹھے ہوئے تھے اور ان کے درمیان ایک شخص ہے میں اس کے بارہ میں اپنے والد سے پوچھتا ہوں یہ کون شخص ہیں؟ تو وہ کہتے ہیں یہ عیسیٰ بن مریم علیہ السلام ہیں۔ اس کے بعد میں نے ایک ہاتھ کو کہتے ہوئے سنائے عمر بن عبد العزیز

میں چلا آیا تو محل سے باہر میری ملاقات عثمان بن عفان سے ہوئی جو کہ ربے ہیں الحمد للہ میرے رب نے میری مدفر مائی اور ان کے نقش قدم پر علی نظر آئے جو کہہ ہے ہیں الحمد للہ کہ خدا تعالیٰ نے میری مغفرت لی۔  
لفضل بن عباس الحنفی کہتے ہیں عمر بن عبد العزیز یہ شعر پڑھت ہوئے بھی تھکت تھے۔

لا خیر فی عیش امری لم یکن له من اللہ فی داد القراء نصب  
”اس آدمی کی زندگی میں کوئی خیر نہیں جسے اللہ کی طرف سے آخرت میں کوئی حصہ نہ ملے“

ہم نے دلائل العیوت میں وہ حدیث بیان کی ہے جس کو ابو داؤد نے اپنی سنن میں ذکر کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس امت پر ہر سال بعد ایک شخص بھیجے گا جو دین کے امر کی تجدید کرے گا۔ چنانچہ اہل علم کی ایک جماعت نے کہا ہے جن میں احمد بن حنبل بھی جو ذی کے بقول شامل ہیں کہ عمر بن عبد العزیز پہلی صدی کے خاتمه پر ایسے شخص ہیں جو ہر طرح امامت دین، قیام شریعت، تنقید حق کے اعتبار سے حضرت عمر بن الخطاب کی مانند ہیں اور ہر طرح اس منصب کے اہل ہیں۔ عمر بن عبد العزیز ہر اس شخص کے لیے جو شہر و غیرہ کی جامع مسجد میں فقد و حدیث اور قرآن کی تعلیم دیتا ہو ہر سال کم از کم سو دینار بہت المال سے دیتے تھے اور اپنے عمال کو حکم دیتے تھے کہ وہ احیاء سنت کا خاص طور پر خیال رکھیں۔ وہ اپنے عمال میں حافظ قرآن کو بالعموم ملازم رکھتے تھے۔

عمر بن عبد العزیز نے خلافت کے بعد خلفاء بنی امية کے سب مخاٹھ باث یک قلم متوقف کر دیے گئے۔ انہوں نے خود خلافت کے بعد ہر طرح کا عیش و آرام بالائے طاق رکھ دیا تھا جس میں ان کی بیوی فاطمہ نے ہر طرح سے ان کا ساتھ دیا اور انہوں نے اپنا تمام قیمتی اثاثہ کپڑے وغیرہ بیت المال میں جمع کر دیے تھے۔ خلافت سے قبل عمر بن عبد العزیز کی آمدنی چالیس ہزار دینار تھی۔ اب سب کچھ چھوڑ کر سالانہ صرف چار سو دینار لیتے تھے غرض کہ خلافت کے بعد نہایت معمولی زندگی برقرار رکھتے تھے۔ وہ کپڑے نہایت معمولی اور موٹے قسم کے پہننے تھے اور نہایت سادہ غذا کھاتے تھے۔ خلافت کے تمام عیش و تعمیم ان کے اور ان کے اہل عویال کے لیے خوب و خیال ہو گئے تھے۔

عمر بن عبد العزیز نے تقریباً بارہ بیٹے چھوڑے ان کے لیے مرتب وقت قرآن پاک کی یہ آیت پڑھ رہے تھے:  
﴿إِنَّ وَلِيَّ إِلَهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَوْلَى الصَّلِحِينَ﴾

اور کہا میں ان کے لیے کیا وصیت کروں وہ دو حال سے خالی نہیں ہوں گے یا صالح ہوں گے تو اللہ ان کا کشفیل اور والی ہو گایا غیر صالح ہوں گے تو مجھے کسی فاسق کی مدد کرنے کی کیا ضرورت ہے۔

عمر بن عبد العزیز کی موت زہر سے ہوئی۔ کہا جاتا ہے ان کے ایک غلام نے کھانے میں زہر ملا کر ان کو دے دیا تھا اور وہ بھی اس نے صرف ایک ہزار دینار لے کر کام کیا تھا۔ جب عمر بن عبد العزیز کو اس کا علم ہوا تو انہوں نے غلام کو بلا کر کہا افسوس ہے تجھے رآ خوتہ نے رکام کیا کیا؟ غلام نے جواب دیا ایک ہزار دینار کے لیے اسی رعنیہ عبد العزیز نے کہا وہ ہزار دینار گزر ہیں تو

لے آئی تو آپ نے بہت بالا میں جمع کر کر دیے اور اس غلام سے کہا، یہاں سے بھاگ جائیں ہو کہ تجھے کوئی دلکھ لے اور تو مارا جائے۔ عمر بن عبد العزیز کا انتقال ویرسمان میں ہوا جو سر زمین حص میں واقع ہے۔ کہا جاتا ہے جمراۃ کا دن اور بعض لوگوں نے نزدیک جمود کا دن تھا۔ ابھی اور بعض کے نزدیک ۲۰۱۷ء تھا۔ ان کی نماز جنازہ ان کے پیچاڑ اور بھائی علماء بن عبد السلام نے پڑھائی انتقال کے وقت ان کی عمر اتنا یہیں سال اور پندرہ ماہ تھی۔ بعض لوگ کہتے ہیں چالیس سال سے تجاوز کر گئے تھے۔ آپ رنگ کے گندم گوں دبلے پتے چہرے والے نحیف الجثہ انسان تھے، خوشناواڑھی تھی، آنکھوں کے حلقوں گہرے تھے، چہرے پر زخم کا نشان تھا، جوانی ہی میں خضاب لگانے لگے تھے۔ بعض لوگوں کا بیان ہے عمر بن عبد العزیز صرف یہیں دن بیمار رہے اور جب نزع کا وقت قریب آیا تو فرمایا مجھے اٹھا کر بھاؤ۔ جب لوگوں نے اٹھا کر بھایا تو بولے اے اللہ! میں تیر ایسا بندہ ہوں تو نے کسی کام کا حکم دیا تو کوتا ہی ہوئی اور جس چیز سے تو نے منع کیا تو نافرمانی سرزد ہوئی اور پھر تین بار لا الہ الا اللہ کہا، اس کے بعد اپنا سر اٹھایا اور تیز نظروں سے دیکھا لوگوں نے کہا آپ تیز نظروں سے کیا دیکھ رہے ہیں کہنے لگے ایسی بارگاہ دلکھر رہا ہوں جہاں نہ انسان ہیں نہ جن، پھر فرأہی روح قبض ہو گئی۔

دوسری روایت میں ہے انہوں نے اپنے اہل و عیال سے کہا میرے پاس سے باہر چلے جاؤ وہ لوگ باہر چلے گئے اور دروازہ پر صرف مسلمہ بن عبد الملک اور ان کی بہن فاطمہ بیٹھی رہ گئیں۔ انہوں نے عمر بن عبد العزیز کو یہ کہتے ہوئے سنا مر جانا ہستیا کو حج: ازان، نماز، اور حج، اور پھر آست ریشمی:

﴿تَلَكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ غُلُوْا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ﴾۔  
زرا آواز مدمم ہوئی تو دونوں بہن بھائی اندر داخل ہوئے تو آنکھیں بند تھیں، قبلہ رو ہو چکے تھے اور روح نفس عضری سے پرواز کر چکی تھی۔ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِحُونَ۔

خلافت یزید بن عبد الملک

چونکہ سليمان بن عبد الملک نے طے کر دیا تھا کہ عمر بن عبد الملک کو خلافت ملے گی اس لیے عمر بن عبد العزیز کے انتقال کے بعد اداۃ میں ہی یزید بن عبد الملک کے لیے خلافت کی بیعت لے لی گئی اس وقت اس کی عمر اتنا لیس سال تھی چنانچہ اس نے پہلا کام زمام خلافت سنبھالنے کے بعد یہ کیا کہ مدینہ کی گورنری سے ابو بکر بن محمد بن عمرو بن حزم کو معزول کر کے اس کی جگہ عبد الرحمن بن الصحاک بن قيس کو مدینہ کا گورنر مقرر کر دیا چنانچہ ان دونوں کے ماہین عرصہ تک چاقش چلتی رہی اسی سال خوارج کے ساتھ پھر تنازعِ اٹھ کھڑا ہوا۔ یہ تنازع بسطام خارجی اور کوفہ کی فوج کے درمیان پیدا ہوا۔ کوفہ کی فوج کی تعداد تقریباً اس ہزار تھی جب کہ خوارج تھوڑے ہی تھے پھر بھی لڑائی ہوئی تو خوارج نے سرکاری فوج کا بڑی بے جگہی سے مقابلہ کر کے اس کو کام کیا۔ محمد کریم اسے مدد نہیں پہنچا۔ مسلم بن عقبہ، عبد العزیز کے درکی طرح یزید بن عبد الملک کی اطاعت سے بھی

کے باعث تخت پر بیٹھی بھی انھا ناپڑی تکر بہر حال وہی کامیاب رہا اور لوگوں کے ول جتنے کے لیے مزید بن مہلہب نے لوگوں میں  
بلقہ س دوست گئی شیخیتی اور مدل و انساف قائم کیا۔ بالآخر اس نے بصرہ کے عامل صدی بن ارسلان کو بھی قیمہ دیا۔ جب زید  
بن مہلہب کا اعشاریہ قصدا۔ سے پڑھنے لگا تو ایک چوتھا ہی تو ملی تھی کہ اس کے ماتحت پیش کیا گیا۔ ایک زیریں یہ تو مہلہب کے ماتحت آتے  
ہی بنتے لگا تو زید بن مہلہب نے پوچھا آخر یہ تمہارے متن کا کیا موقع ہے۔ اس نے کہا میں اس لیے میں رہا ہوں کہ میری مقام میں  
تیر کی بقاء ہے اور میرے پیچھے ایک میرا ایسا طلب کا رکا ہوا ہے جو مجھے کسی حال میں نہیں چھوڑے گا اور مجھے چھوڑے گا اس نے  
پوچھا وہ کون ہے اس نے جواب دیا بنو میہ کی شامی فوج۔ اس لیے اس کے آنے سے پہلے اپنا بندوبست جو کر سکتا ہے وہ کرے۔  
بہر حال ان دونوں میں روکدہ ہوتی رہی اور زید بن مہلہب نے اس کو اور اس کے اہل خانہ کو قید خانہ میں ڈال دیا اور بصرہ پر اپنے  
اقتدار کو محکم کرنے میں مشغول رہا۔ زید نے نہ صرف بصرہ کے اطراف و مضافات پر اپنی گرفت مخصوص کی بلکہ اہواز پر بھی اپنا  
نائب مقرر کر دیا اور اپنے بھائی مدرک بن مہلہب کو خراسان کا نائب امیر بنا دیا اور اس کے ساتھ مقائلین کی کچھ تعداد بھی روانہ  
کر دی۔ جب زید بن عبد الملک کو ان باتوں کا علم ہوا تو اس نے اپنے بھائی عباس بن ولید بن عبد الملک کو چار ہزار فوج کے ساتھ  
تیار کر کے بطور ہر اول دستے کے روانہ کر دیا تاکہ وہ مسلمہ بن عبد الملک کی سرکردگی میں شام سے روانہ ہونے والی فوج کی مدد کر سکے  
جو زید بن مہلہب کی سرکوبی کے لیے بھیگی گئی ہے۔

بہر حال جب زید بن مہلہب کو یہ اطلاع ملی کہ شام سے فوج چل پڑی ہے تو وہ بھی تیار ہو کر بصرہ سے باہر نکل گیا اور وہاں  
اپنا جانشین مردان بن مہلہب کر کے واسط میں آ کر تھہر گیا اور اپنے مشیروں سے مشورہ طلب کرنے لگا کسی نے کہا اہواز چل کر  
پیاروں پر تلعہ بندی کر لی جائے جس کو زید بن مہلہب نے نامنظور کر دیا اور اس نے مشورہ دیا کہ جزیرہ کے قلعے اس کے لیے زیادہ  
مناسب رہیں گے یہ رائے اہل عراق کی تھی۔ غرض کے اداہ اسی لیت لعل میں گزر گیا اور زید بن مہلہب ابھی واسطہ میں قیام  
پذیر تھا اور شامی فوجیں مارچ کرتی ہوئی آہستہ آہستہ اس مقام کی طرف بڑھتی آ رہی تھیں۔ اس سال امیر مدینہ عبد الرحمن الصحاک  
نے لوگوں کو حج کرایا۔ کہ میں عبدالعزیز بن عبد اللہ بن خالد بن اسید گورنر تھے جب کہ کوفہ کے امیر عبد الحمید بن عبد الرحمن بن زید  
بن الخطاب تھے اور یہاں کے قاضی عامر شعیم تھے۔ اسی سال ربیع بن مردوش ابو صالح السمان جو عابد وزادہ تھے اور جن کا حال ہم  
نے اپنی کتاب التکملہ میں بھی لکھا ہے انتقال کیا۔



## ۱۰۲

۱۰۲ میں مسلمہ بن عبد الملک اور یزید بن مہلب کے غاصب گورنر کی فوجوں نے درمیان اس وقت زبردست مذہبیت ہوئی جب یزید بن مہلب واسط میں اپنے بیٹے معاویہ کو پنا جانشین بنا کر مسلمہ بن عبد الملک کی فوج سے لڑنے کے لیے عقر کے میدان میں پہنچ گیا جہاں دونوں طرف کی فوجوں میں گھسان کی جنگ ہوئی اور دونوں طرف کی فوجوں نے زبردست لڑائی کا مظاہر کیا جس کے نتیجے میں اہل بصرہ اہل شام پر حاوی ہو گئے لیکن اس کے بعد اہل الشام نے ثابت قدی سے اہل بصرہ پر حملہ کیا تو ان کو ہزیرت پر مجبور کر دیا اور ان کے بہت سے بہادر اور جنگ آزمودہ دلیروں کو مارڈا جن میں سے ایک کا نام منوف تھا جو نہایت مشہور شجاع تھا اور بکر بن واہل کے غلاموں میں سے تھا۔ اس کے لیے فرزدق کا یہ شعر مشہور ہے:

تبکی على المتفوّف بكر بن واہل      وتنھی عن ابی مسّمع من بکاہما  
”بکر بن واہل متفوّف کروتے ہیں لیکن مسّمع کے دونوں بیٹوں کو رونے سے منع کرتے ہیں“  
اس کا جواب جعد بن درہم نے دیا اور یہ وہ پہلا انجمنی ہے جس کو عین عید الاضحیٰ کے دن خالد بن عبد اللہ القسریٰ نے ذبح کر دیا تھا چنانچہ وہ کہتا ہے:

تبکی على المتفوّف في نصر قومه      ولستنا تکبی الشاهدین اباہما  
”ہم منوف کے لیے تو اس کے قوی جذبہ کے لیے روتے ہیں کاش ہم باپ کے دونوں مداحوں کے لیے بھی روتے“  
جب مسلمہ اور اس کے پیغامبیر عباس بن ولید کی فوج میں یزید بن مہلب کی فوجوں کے نزدیک پہنچ گئیں تو یزید نے اپنی فوجوں کا دل برداھنے کے لیے اور اہل الشام پر حملہ آور ہونے کے لیے بہت کچھ لوگوں کو اشتغال دیا لایا یزید کے پاس ایک لاکھ میں ہزار فوج تھی جس نے یزید بن مہلب سے اطاعت و انتیاد اور فرمانبرداری کا عہد کر رکھا تھا اور یہ کہ کتاب و سنت کے خلاف کوئی کام یزید کی طرف سے نہ ہو گا نہ ہی ان کے ملک کو روند اجائے گا اور نہ جاج جیسے فاسق انسان کی باتوں کو دہرا�ا جائے گا وغیرہ وغیرہ۔ لیکن اسی زمانہ میں حسن بصریؓ عام لوگوں کو جنگ و جدل سے باز رہنے اور فتنہ و فساد میں پڑنے خصوصاً فتنہ خارجیت سے علیحدہ رہنے کے لیے وعظ و تلقین کرتے رہتے تھے اس بات کا علم جب یزید بن مہلب کے بیٹے اور بصرہ کے نائب عبد الملک بن مہلب کو ہوا تو اس نے حسن بصریؓ کا نام لی بغیر بہت کچھ ان کے خلاف زہرا گلا، اس نے کہا یہ بڑھا اور گمراہ شخص جو دکھاوے کے لیے سب کچھ کہتا ہے اور کرتا پھرتا ہے اگر اپنے کام سے باز نہ آیا تو میں وہ سب کچھ کروں گا جو کر سکتا ہوں، حسن بصریؓ نے اس کی باتیں سن کر کہا اللہ اس کو ذلیل کرے مجھے اس کی بکواس کی مطلق پرواہ نہیں ہے۔  
جنما نجیب ایسا ہی ہوا اللہ نے ان کو اس کے فتنہ سے محفوظ رکھا اور اس کی حکومت کے زوال کے آثار شروع ہو گئے اور وہ اس

شروع ہوئی تو اس طرف سے کم ہی لوگوں نے مقابلہ کیا اور اس طرح اہل عراق جلد ہی پہاڑ ہو گئے اس دوران ان کو یہ اطلاع ملی کہ بس پل ہو وہ عبور کر کے آئے تھے وہ بیان کیا ہے اس نے بدل ہوا کروہ زبردست شکست سے دوپار ہو گئے۔ اس پر یزید بن مہلب نے کہا ہے خریہ لوگوں کو کیا ہے کیا ہے نہ ان کا یہ اگر۔ ابھی وہ مجمع میں کٹھر بنا لوگوں سے یہ ہاتھ کہہ رہا تھا کہ ہر یہ لوگ اس کو چھوڑ کر چلے گئے اس دوران شامیوں نے یزید بن مہلب کے بھائی حبیب بن مہلب کو قتل کر دیا اس کو سن کر یزید بن مہلب کے غنیط غضب کی کوئی حد نہ ہی اور وہ اپنے الشہب گھوڑے پر سوار ہو کر مسلمہ بن عبد الملک کی طرف بڑھا اور جیسے ہی وہ اس کی طرف بڑھا شام کی فوجوں نے حملہ کر کے اس کو قتل کر دیا اور اس کے ساتھ اس کے بھائی محمد بن المہلب کو بھی قتل کر دیا شامیوں نے ساتھ ہی اسمید غ جیسے بہادر اور شجاع انسان کو بھی قتل کر دیا۔

یزید بن مہلب کو جس شخص نے قتل کیا اس کا نام فضل بن عیاش تھا اس کو قتل کرنے کے بعد اس کا سر اہل شام نے مسلمہ بن عبد الملک کے پاس بھیج دیا اور تین سو قیدی بھی اس کے سر کے ہمراہ شام روائے کردیے جنہیں بعد میں کوفہ بھیج دیا گیا جہاں سب کو قتل کر دیا گیا اس کے بعد مسلمہ وہاں سے روائے ہو گیا اور حیرہ میں اس نے پڑا و کیا لیکن جب اس جدال و قتال اور شکست کی خبر یزید بن مہلب کے لڑکے معاویہ کو واسطہ میں ملی تو جتنے قیدی اس کے پاس تھے اور جو تعداد میں تقریباً تمیں تھے اس نے بھی سب کو قتل کر دیا ان میں عمر بن عبد العزیز کا نائب عدی بن ارطاة رحمہ اللہ اور اس کا بیٹا بھی شامل تھا، مالک اور عبد الملک یعنی مسح کے دونوں بیٹے بھی اور ان کے علاوہ اشراف کی ایک جماعت کو بھی اس نے دفعہ کر دیا اور پھر بصرہ آیا تو اس کے ساتھ بہت بڑا زبردست خزانہ تھا اس کے ساتھ اس کا چچا مفضل بن المہلب بھی آیا غرض کہ پورا آل مہلب بصرہ میں اپنے دھن دولت اور مال و متاع کے ساتھ جمع ہو گیا اور یہاں سے ان سب نے بھاگ کر کہیں پہاڑوں وغیرہ میں پناہ لینے کا منصوبہ بنایا اور اس خیال سے یہ سارا قافلہ کرمان کے پہاڑوں کے دامن میں جاترا اُن سب کی سرکوبی کے لیے مسلمہ نے جال بن ماجور کی سرکردگی میں ایک دستہ روائے کیا۔

کہا جاتا ہے ان لوگوں کو سزا دینے کے لیے مسلمہ نے ایک شخص مدرک بن ضعف الکھی کو تعینات کیا تھا بہر حال یہ لوگ ان کے تعاقب میں وہاں یعنی کرمان کے پہاڑوں میں پہنچ گئے اور وہاں زبردست جنگ ہوئی جس میں اصحاب مفضل میں سے بہت سے لوگ مارے گئے، بہت سے ان کے اشراف و اعیان قیدی بنالیے گئے اور باقی شکست کھا کر بھاگ گئے اس کے بعد مسلمہ کے لوگوں نے مفضل کو بھی قتل کر دیا اور اس کا سر مسلمہ بن عبد الملک کے پاس بھیج دیا اس کے بعد یزید بن مہلب کے اصحاب نے امیر شام سے امان حاصل کی، امان حاصل کرنے والوں میں مالک بن ابرائیم الاشتراخی بھی شامل تھا پھر سارا مال و متاع، عورتیں، بچے مسلمہ بن عبد الملک کے پاس روانہ کر دیا گیا اور ساتھ مفضل اور عبد الملک بن مہلب کے سر بھی اس کے پاس بھیج دیئے گئے مسلمہ نے یہ سر اور نو خوبصورت بچے اپنے بھائی یزید کے پاس بھیج دیئے جس نے ان سب کی گرد نیں اڑانے اور دمشق میں سر عالم ان کے سر شکانے کا حکم جاری کر دیا لیکن بعد میں دمشق کی بجائے ان کو اسی غرض سے حلب بھیج دیا گیا جہاں ان کو ایک داگیا مسلمہ بن عبد الملک نے قسم کھائی تھی کہ وہ آل مہلب کی آں، اولاد کو سماز اور فوخت کر دے گا جتنا بخوبی اس

قتول اور بول اون کائن کی غلامی میں دے دیا شعراء نے یہ یہ بن المطلب کے پڑے درد تاکہ مر شیئے لکھتے ہیں جن کا اون جویری نے بھی ذمہ دیا ہے۔

### عراق و خراسان پر مسلمہ کی حکمرانی

جب یہ یہ بن عبد الملک آں مطلب بن جنگ سے فتوں سے فارغ ہو گیا تو اس نے مدبر کو فدا نصرہ اور خراسان کی حکمرانی سونپ دی چنانچہ مسلمہ خود بصرہ اور وادی کامیر بنا رہا اور خراسان کی امارت اس نے اپنے داماد سعید بن عبد العزیز الحارث بن الحام بن الی العاص ملقب پندیت کے پڑا کر دی۔ اس نے خراسان کے باشندوں کو تو صبر و استقامت کی تلقین کی لیکن وہاں جو عمال آل مہلب کے دور کے چلے آ رہے تھے ان کے ساتھ نہایت سختی سے پیش آیا اور ان سے اس نے بہت سامال بھی وصول کیا اور اس کی سختیوں کے باعث ان میں سے کچھ لوگ مر جی گئے۔

### ملک الترک اور مسلمانوں کے مابین پیش آنے والا واقعہ

اس کا واقعہ یہ ہے کہ ملک الترک خاقان نے بہت بڑا لٹکر مسلمانوں سے جنگ کے لیے صفحہ بھجا جس کا سردار کو رسول نامی شخص کو بنایا گیا اس نے جاتے ہی قصر بالی کا محاصرہ کر لیا جہاں بہت سے مسلمان مقیم تھے یہ حالت دیکھ کر سرقد کے نائب عثمان بن عبد اللہ بن مطرف نے خاقان سے مصالحت کر لینا چاہی اور بطور نذر رانہ کے چالیس ہزار دینار اس کے پاس بھیجے اور ساتھ ہی تقریباً سترہ تا جر بطور ضمانت کے اس کے پاس روانہ کیے اس کے ساتھ اس نے ایک سفیر بھی خاقان کے پاس بھیجنے کی تیاری کی جس کے لیے اس نے المسیب بن بشر الریاحی کو منتخب کیا اور اس کی ماتحتی میں چار ہزار آدمی دے دیے المسیب ان چار ہزار آدمیوں کو لے کر ترکوں کی جانب بڑھا مگر قدم پران کے جذبہ شوق شہادت کو بھی اپنی تقریروں سے ابھارتا جاتا تھا کچھ لوگ تو اس کی باتوں سے متاثر ہوئے تھے اور کچھ جام شہادت پینے کے اندر یہ سے راستہ ہی سے کٹ جاتے تھے۔

چنانچہ مختلف مژلوں پر لوگ کم ہوتے چلے گئے اور بالآخر کل سات سو مجاہد باتی رہ گئے انہی کو لے کر المسیب ترکوں سے ڈبھیڑ کرنے کے لیے آگے بڑھا جنہوں نے قصر بالی کا محاصرہ کر رکھا تھا مسلمان محسورین نے بھی یہ خالت دیکھ کر قسم کھائی تھی کہ اپنے اہل و عیال کو اپنے ہاتھوں قتل کر دیں گے لیکن ہتھیار نہیں ڈالیں گے جو مجاہد باہر تھے اور محسورین اندر تھے اپنے قومی شعار کا طور پر یا محمد کے نفرے و مقاوی قتالگا تھے تھے غرض کردنوں طرف گھسان کارن پڑا اور بہت سے جانوروں کو بھی مار دیا گی تھی اس میتب کو بھی اپنی سواری سے محروم ہوتا پڑا اور اس کا ساتھی دونوں پاپیادہ ہو کر مسلمان مجاہدین کے ساتھ دشمنوں سے لڑتے اور معز کر میں ترکوں کی تعداد اگر چہ زیاد تھی لیکن المسیب اور ان کے ساتھیوں نے استقال اور پار مردی سے ایسا مقابلہ کیا کہ ترکوں کو ہزیمت اٹھانا پڑی اور مسلمان جب وہاں نئے واپس ہوئے تو نہ صرف اپنے محسور مسلمانوں کو بچا کر لائے بلکہ ترکوں کا بہت سا بیش بہاسامان بھی ان کے ساتھ لوگا، اور یہ کچھ ترکوں کو یہ کہنے ہوئے سن گیا کہ کل جن مسلمانوں سے ہماری لڑائی ہوئی وہ یقیناً انسان

## الضحاک بن مزاحم الہلائی

یہ حلیل انتدرا تابعی ابوالقاسم بھوس کے نزدیک ابو محمد اخیر اسالی نہادت تھے تھے سفر قدر اور عیشا پور میں رہے تھیں انہوں نے  
پس منہن تھریڑا اور ریڑا بیعنی کی ایک جماعت سے روایات بیان کی تھیں لیا جاتا ہے انہوں نے اسی سماں یا اس عرصے کے  
حدیث کی سماعت کی بوسیج بیعنی کے نو خرز الدلائر کے ہڑوں میں وہ سات برس رہے ہوں بالاشہر ضحاک تفسیر کے امام تھے۔ ثوری  
کہتے ہیں چار آدمیوں سے تفسیر حاصل کر، تکرم مجاهد سعید بن جبیر اور ضحاک سے امام احمد نے کہا ہے ضحاک شفیق ہیں۔ شعبہ نے  
ابن عباس سے ان کی سماع کا انکار کیا ہے اور کہا ہے کہ سعید نے جو کچھ بھی لیا ہے ان سے لیا ہے، ابن سعید القطان نے ان کو ضعیف کہا  
ہے اور ابن حبان نے ان کو ثقات میں شمار کیا ہے لیکن انہوں نے صحابہؓ میں سے کسی سے بال مشافہ ملاقات نہیں کی اور جس نے  
یہ کہا کہ وہ ابن عباس سے ملے تھے تو یہ اس کا وہم ہے یہ دو برس اپنی شکم مادر میں رہے اور جب پیدا ہوئے تو ان کے دانت تھے  
بڑے ہوئے تو بچوں کو مفت تعلیم دیتے تھے ان کی وفات ۵۰۵ھ میں اور بعض کے نزدیک ۶۰۴ھ میں ہوئی، واللہ اعلم۔

## ابوالمتکل الناجی

ان کا نام علی بن البصری ہے، حلیل القدر تابعی ہیں، انتقال کے وقت ان کی عمر اسی برس تھی، رحمۃ اللہ تعالیٰ۔

## ۳۰۵ھ

۳۰۵ھ میں امیر عراق عمر بن ہمیرہ نے سعید المقلب بہ خذینہ کو خراسان کی نیابت سے معزول کر دیا اور اس کی جگہ سعید بن  
عمرو الجرجیشی کو خراسان کا نائب بنا دیا۔ سعید ابطال اور مشہور بہادروں میں سے تھا جس سے ترک لرزہ براندام رہتے تھے حتیٰ کہ اس  
کے خوف سے باد صفحہ سے پیچھے ہٹ گئے تھے اور بہت سے چینی علاقوں بھی انہوں نے خالی کر دیئے تھے۔ اسی سال یزید بن  
عبدالملک نے عبد الرحمن بن الضحاک بن قیس کو مدینہ اور مکہ کی گورنری سونپ دی اور عبد الرحمن ابو احمد بن عبد اللہ الغفری کو طائف  
کی نیابت پر دی کی اس سال عبد الرحمن ابن ضحاک بن قیس نے لوگوں کو جو بھی کرایا جو لوگ اس سال فوت ہوئے ان کے نام یہ تھیں:

## یزید بن ابی مسلم

ابوالعلاء المدینی عطاء بن یمار الہلائی، ابو محمد القاسص، مولیٰ میمونہ سلیمان، عبداللہ اور عبد الملک کے بھائی تھے جو سب کے  
سب تابعی تھے۔ یزید بن مسلم نے صحابہؓ کی ایک جماعت سے روایات بیان کی تھیں، متعدد ائمہ نے ان کو ثقت ہونے کی تعداد  
کی ہے۔ کہتے ہیں ان کا انتقال ۳۰۵ھ یا ۳۰۶ھ میں ہوا، یہ بھی کہا جاتا ہے ان کا انتقال اسکندریہ میں ہوا انتقال کے وقت ان کی عمر  
ہی سال سے متجاوز تھی۔ واللہ سبحانہ تعالیٰ۔

## مجاہد بن جبیر المکی

ابن عباس میں خصوصی مقام رکھتے تھے۔ اپنے زمانہ میں تفسیر کے سب سے زیادہ ماہر و عالم تھے کہا جاتا ہے کہ اس دور میں مجاذد اور طاؤس کے سوا کوئی شخص علم نوجہ اللہ کا ملتا تھی ان دونوں سے زیادہ نوئی نہ تھا مجاذد نے کہا ہے کہ میں ابن عمر کو اپنے باپ کی طرف میر بان سمجھتا ہوں اور انہوں نے کہا: ”میں اسی امر کو پسند کرتا ہوں کہ میر امیثا سالم اور غلام بن افعٰؓ میر کی طرح قرآن حفظ کر رہیں ہیں“ بیان لیا جاتا ہے کہ مجاذد نے تین مرتبہ قرآن ابن عباس کو سنایا اور بعض کہتے ہیں وہ مرتبہ سنایا انہوں نے ہر آیت کو ان سے پڑھ کر تجھا پڑھا اور یاد کیا اور اس کے متعلق ان سے سوالات بھی کیے ان کی عمر اسی برس سے متاثر تھی واللہ اعلم۔ مجاذد بڑے بڑے صحابہ شیعہ سے روایات بیان کرتے ہیں مثلاً ابن عمر، ابن عباس، ابو ہریرہ، ابو سعید اور رافع بن خدچ وغیرہ سے اور ان سے بھی تابعین کی بڑی تعداد نے روایات بیان کی ہیں اور بھی نے بیان کیا ہے کہ انہوں نے مجاذد کو یہ کہتے ہوئے سنائے کہ مجھ سے ابن عباس نے کہا بغیر وضو ہرگز نہ سونا کیونکہ ارواح اسی حالت میں اٹھائی جائیں گی جس حالت میں وہ قبض ہوں گی۔

### مصعب بن سعد بن ابی وقار

جلیل القدر تابعی گزر سے ہیں یہ موسیٰ بن طلحہ بن عبید اللہ التمیمی تھے، ان کا لقب مهدی تھا اس کی وجہ ان کی طبیعت میں اصلاح کا میلان و رجحان تھا۔ یہ مسلمانوں کے جلیل القدر اور عظیم بزرگ تھے۔ رحمہ اللہ تعالیٰ۔

### ۲۰۸۔ احکام آغاز

اس سال سعید بن عبد الرحمنی نائب خراسان نے اہل صفت سے جنگ کی اور اہل خند و کامحاصرہ کیا اور وہاں بہت سے لوگوں کو مارڈا اور بہت سے لوگوں کو قیدی بنالیا اور اس کی اطلاع اس نے یزید بن عبد الملک کو بھی کردی کیونکہ اسی نے اس کو وہاں کا حاکم بنایا تھا اور اس سال کے ماہ ربیع الاول میں یزید بن عبد الملک نے حرمن کی امارت سے عبد الرحمن ابن خحاک بن قیس کو عزول کر دیا۔ جس کا سبب یہ تھا کہ اس نے فاطمہ بنت الحسین سے نکاح کا پیغام بھجوایا تھا اور اس کے عدم قبول کرنے پر اس کو ہدمکی بھی دی تھی جس کی شکایت فاطمہ نے یزید بن عبد الملک کے پاس بھجوائی اس کے نتیجے میں یزید بن عبد الملک نے عبد الواحد بن عبد اللہ الفضری طائف کے نائب کو مدینہ کا امیر مقرر کر دیا چنانچہ حکم دیا گیا کہ عبد الرحمن بن خحاک کے اتنے زوردار کوڑے لگائے جائیں کہ دمشق میں بیٹھا ہو امیر المومنین اس کے چیختن کی آواز سن سکے اور اس سے چالیس ہزار بھی بطور جرمانہ وصول کئے جائیں۔ یہ سن کر عبد الرحمن بھاگ کر دمشق پہنچا اور مسلم بن عبد الملک سے پناہ چاہی گکروباں جانے کی بجائے پہلے اس کے بھائی کے پاس پہنچا اور اس سے کہا تھے آپ سے ضرورت آپڑی ہے اس نے کہا تمہاری یہ ضرورت پوری ہو گی بھر ابن خحاک ہونے کے ساکن نے جواب دیا وہی تو میری ضرورت ہے اس نے جواب کہا قسم خدا کی نہ اس بات کو قبول کروں گا اور نہ معاف کروں گا۔

چنانچہ اس کو مدینہ والپیں بھیج دیا اور عبد الواحد گورنر کے حوالہ کر دیا جس نے اس کے کوڑے لگوائے اور اس کا مال ضبط کیا اور اون کے جب میں لپیٹ کر اس کو چھوڑ دیا اس نے مدینہ کے لوگوں سے عرض معموض کی جہاں وہ ڈھائی سال تک گورنر رہا تھا البتہ

نے اس تجویز سے اتفاق نہیں لیا اور اپنی رائے پر مصروف ہاں کو اگرچہ لوگوں نے برا بھی محسوس کیا اور شعر انے بھی اس کی مدت کی کمیں ہوا وقیع ہواں نے اس بارہ میں نیصدہ نیلیا تھا۔

اسی سال عمر بن زید نے سعد بن الحرشی کو معزول کر دیا، بنس کی وجہ تھی کہ سعید ابن حبیرہ کے حکم کو کوئی اہمیت نہیں دیتا تھا۔ چنانچہ جب حبیرہ نے اس کو معزول کر دیا تو اس نے اپنے سامنے بوا یا سزا دوانی اور اس پر بہت سا تمدین بھی عائد کیا تھا کہ اس کے قتل کا بھی حکم دے دیا گرچہ معاف کر دیا اور خراسان پر مسلم بن سعید بن اسلام بن زرمه الکلابی کو حکمران بنا یا گیا چنانچہ اس نے وہاں پہنچ کر وہ تمام نیکیں وغیرہ وصول کر لئے جو سعید بن عمر و الحرشی کے زمانہ میں چھوڑ دیے گئے تھے۔ اسی سال الجراح بن عبد اللہ الحکمی آرمینہ کے نائب نے جو آذربایجان کا بھی نائب تھا سر زین ترک میں جنگ چھیڑ دی اور بلندر کو فتح بھی کر لیا تھا جو ترک شکست کھا کر وہاں سے بھاگے گر راستے میں معاہل و عیال کے دریا میں غرق ہو گئے ان کے بہت سے لوگوں کو قیدی بھی بنا لیا گیا۔ اس کے بعد اس نے وہ تمام قلعے بھی فتح کر لیے جو بلندر کے نزدیک تھے۔ وہاں کے عام لوگوں کو وہاں سے جلاوطن کر دیا گیا اس موقع پر الجراح بن عبد اللہ اور خاقان الملک کے مابین پھر زبردست معرکہ ہوا اور خاقان شکست سے دوچار ہوا اور وہاں سے بھاگ گکا مسلمانوں نے اس کا تعاقب کیا اور ایک بار اس سے اور اس کے لشکریوں سے پھر زبردست معرکہ آرائی ہوئی جس میں لا تعداد آدمی مارے گئے اس سال عبد الواحد بن عبد اللہ النضری امیر الحرمین والطائف نے لوگوں کو حج بھی کرایا۔ عراق و خراسان کی نیابت عمر کوٹی اور اس کا نائب مسلم بن سعید خراسان کا نائب رہا اسی سال سفاح پیدا ہوا جو بن عباس کا پہلا خلیفہ ہوا جو لوگ اعیان میں سے اس سال فوت ہوئے ان کے نام یہ ہیں:

### خالد بن سعد ان الکلاغی

خالد نے صحابہ نبی ﷺ کی ایک تھیم بہ جماعت سے روایات بیان کی ہیں۔ یہ جلیل القدر تابعی تھے اور مددودے چند مشہور علماء اور ائمہ میں شمار ہوتے تھے جب یہ روزہ رکھتے تھے اس دن چالیس ہزار سبق پڑھتے تھے یہ اہل حص کے امام تھے اور ماہ رمضان میں تراویح پڑھاتے تھے اور ایک دن میں تھائی قرآن ختم کر لیتے تھے جو زبانی نے ان کا یہ قول نقل کیا ہے کہ جو کوئی حق کے حصول کے لیے ملاحتوں کو انگیز کرے گا اللہ تعالیٰ اس کی برائیوں کو بھی اس کے حق میں خادم و محاسن میں تبدیل کر دے گا۔ این ابی الدنيا نے انہی کا یہ قول بھی نقل کیا ہے ہر شخص کو اللہ نے چار آنکھیں دی ہیں وہ دو آنکھیں تو اس کے چہرے پر لگی ہیں جن سے وہ دنیا کو دیکھتا ہے اور دو آنکھیں اس کے دل میں ہیں جن سے وہ آخرت کے امور کا مشاہدہ کرتا ہے جب اللہ اپنے بندے کے ساتھ خیر کا خواہاں ہوتا ہے تو اس کے دل کی آنکھیں کھول دیتا ہے تو وہ اس کے قلب کو اس کی طبعی حالت پر چھوڑ دیتا ہے تو تم دیکھتے ہو کہ وہ سب کچھ دیکھتا ہے لیکن اسے کچھ فائدہ نہیں پہنچتا ہے لیکن جب وہ قلب کی آنکھ سے دیکھتا ہے تو سب کچھ دیکھ لیتا ہے اور فائدہ حاصل کرتا ہے انہوں نے یہ بھی کہا قلب کی بصارت کا تعلق آخرت سے ہے اور ان دونوں آنکھوں کی بصارت کا تعلق دنیا سے ہے۔ خالد بن

عامر بن سعد بن أبي وقاص للبيش

عامر بن شراحيل الشعبي

ابو بردہ بن ابوموسی الاشعري

یہ بزرگ کوف میں شخصی سے بھی قبل قاضی کے عہدہ پر مامور تھے کیونکہ شخصی تو عمر بن عبد العزیز کی خلافت میں اس عہدہ پر مامور ہوئے تھے اور ابو بردہ حاجج کے عہدہ میں قاضی تھے لیکن بعد میں حاجج نے ان کو اس عہدہ سے معزول کر کے ان کے بھائی ابو بکر کو عہدہ قضا تفویض کر دیا تھا۔ ابو بردہ عالم حافظ اور فقیہ تھے اور ان سے بہت سی روایات مشہور ہیں۔

ابوقلا ده الجرمي

یہ ہیں عبداللہ بن زید البصری، ان سے کثیر روایات مروی ہیں ان سے صحابہ شیعیت کے علاوہ تابعین نے بھی روایات بیان کی ہیں یہ کبار ائمہ فقہا میں سے تھے۔ عہدہ قضا کے لیے حکومت کے لیے طلب ہوئے تو فراہر ہو گئے اور اس کے باعث جلاوطن ہونا پڑا اور شام آگئے اور داریا میں مقیم رہے اور وہیں انتقال ہو گیا ابو قلابہ کا قول ہے جب خدا تجھے علم دے تو اس سے عبادت کا موقع نکال اور اگر تم اپنے حوصلہ کے مطابق لوگوں کو کچھ نہ دے سکو تو شاید دوسرا کو تو کچھ فائدہ پہنچ جائے لیکن تم تاریکی میں بھکتی رہو گے انہوں نے مزید کہا میں ان مجلسوں کو بے کاروں اور بے مصرف لوگوں کی کمیں گا ہیں سمجھتا ہوں اور جب تمہیں بھائی کی طرف

تایید نہیں ہے بھائی کے پاس اس کی کوئی بہتر توجیہ بھی جس سے میں لامم ہوں۔

### ۱۰۵

اس نے میں اپنی بہرائی بن عبید الدین عثمانی نے ۶۴۷ء میں بہگ چھینی اور بہت سے قلیقے اور بڑی متصال پر اس طرف پیشی کی۔ جو مسیح شہروں پر قبضہ کر لیا تھا اس کے مال فتحمت بھی بے حد ما اور اولاد اور اک میں سے بہت سے لوگ قیدی ہی بنا لئے گئے۔ اسی سن میں مسلم بن سعید نے باہلاتک پر قبضہ کیا اور صفحہ جسے عظیم شہر کا محاصرہ کیا اسی سن میں سعید بن عبد الملک بن مروان نے بلاد روم میں بہگ کا آغاز کیا اور اس کے لیے اس نے ایک ہزار فوجیوں کا ہراول دستہ پہلے سے رو انہ کیا لیکن وہ سب کام آگئے۔

ابھی شعبان کا مہینہ ختم ہونے میں پانچ یوم باقی تھے کہ سر زمین بلقاء کے شہرار بد میں امیر المؤمنین یزید بن عبد الملک بن مروان کا انتقال جمعہ کے دن ہوا تھا۔ اس وقت اس کی عمر تیس اور چالیس سال کے درمیان تھی۔

### اس کی سوانح حیات

اس کا نام یزید بن عبد الملک بن مروان ابو خالد القرشی الاموی تھا۔ ماں کا نام عائشہ بنت یزید بن معاویہ تھا۔ عائشہ جہاں دفن ہوئی تھی اس نسبت سے اس محلہ کا نام بھی یہی پڑ گیا تھا۔ یزید بن عبد الملک کی بیعت خلافت عمر بن عبد العزیز کے بعد انہیں مارہ جب میں ہوئی تھی۔ محمد بن یحیی الذبلی نے اثر ہری کا یہ قول نقل کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے عبد مبارک میں اور نہ ابو بکر و عمر و عثمان و علی کے عہد میں نہ مسلم کا فرکاوارث ہوتا تھا اور نہ کافر مسلم کا۔ لیکن جب معاویہ خلافت پر متنکن ہوئے تو مسلم کا فرکاوارث بنا لیکن کافر مسلم کا وارث نہیں بنا اور اس کے بعد بھی یہ سلسلہ یوں ہی چلتا رہا جب عمر بن عبد العزیز غیفہ ہوئے تو انہوں نے رسول اللہ ﷺ اور خلفاء راشدین کے طریقہ اور سنت اولیٰ کو پھر زندہ کر دیا اور اس کا اتباع یزید بن عبد الملک کے دور میں بھی ہوا لیکن جب ہشام خلیفہ ہوا تو اس نے اموی خلفاء کا طریقہ کار بھر شروع کر دیا یعنی مسلم کا فرکاوارث قرار پانے لگا ولید بن مسلم نے جابر یہ قول نقل کیا ہے کہ ہم کھول کے پاس بیٹھے ہوئے تھے کہ یزید بن عبد الملک آگیا ہم نے سوچا اس کے لیے جگہ بنا دیں اس پر کھول نے کہا اس کو چھوڑ دو جہاں جگہ پائے گا خود بیٹھ جائے گا اس طرح تو اضع سکھے گا۔ یزید خلافت سے قبل بھی علماء و مسلماء کی مجالس میں شرکت کرتا تھا اور جب وہ خلیفہ ہوا تو اس کا پختہ عزم تھا کہ وہ عمر بن عبد العزیز کے نقش قدم پر چلے گا لیکن اس کے برے ہم نہیں نے اسے نہیں چھوڑا اور ہر برائی اور ظلم کو اس کے سامنے اچھائی اور خوبی بنا کر پیش کیا۔

یزید بن اسلام پیان کرتے ہیں کہ جب یزید بن عبد الملک خلیفہ ہوا تو اس سے کہا گیا کہ عمر بن عبد العزیز کی سیرت پر چلو چنانچہ وہ چالیس دن تک تو ایسا تھی رہا اس کے بعد اس کے پاس کچھایے لوگ آئے جنہوں نے کہا کہ خلیفہ سے کوئی حساب یا باز پر س نہیں ہوتا غرض کہ بعد لوگوں نے اس پر بے دینی کے اثرمات بھی عائد کیے ہیں مگر یہ صحیح نہیں سے البتہ اس کا پیٹا ولید بن یزید بھک گیا

چھوڑ کر طے جانا ہے وغیرہ وغیرہ۔

یزید نے اپنے بھائی بشام کو خدا لکھا کہ مجھے معلوم ہوا ہے کہ آپ یہری موت کی تمنا کر رہے ہیں اور خلافت کی آرزو میں بنتا ہیں اور پھر آفر میں لکھا

تمنی رحال ان امروز وان امت فتلک سیل لست فیها باو چد

”لوگ میری موت کی تمنا کر رہے ہیں اور اگر میں مر گی تو پر راستہ ایسا ہے جس پر چلنے والا صرف میں ہی نہیں ہوں،“

وقد علموا لو ينفع العلم عندهم متى مت ما الباقي على بمخلد

“اگر انہیں علم سے کوئی فائدہ حاصل ہو سکتا ہے تو وہ بخوبی جانتے ہیں کہ جب میں مر جاؤں گا تو میرا دشمن بھی ہمیشہ نہیں رہے گا،”

منیته تجسی لوقت و حتفه یصادفه یوماً علی غیر موعد

”اس کی موت کا وقت تو میں سے وہ آئے گی لیکن دشمن کی موت کا بھی کوئی وقت مقرر نہیں ہے۔“

اس کے جواب میں ہشام نے لکھا تمہیں جو کچھ معلوم ہوا ہے غلط معلوم ہوا ہے۔ خدا مجھے تم سے پہلے موت دے دے اور میرے بیٹے کو تمہارے بیٹے سے پہلے موت آ جائے۔ تمہارے بعد میری زندگی میں پھر کیا خیر باقی رہ جاتا ہے۔ یزید بن عبد الملک جاہر یہ جاہے نامی سے جو یقیناً بہت خوبصورت تھی بہت محبت کرتا تھا اس نے اس کو چار ہزار دینا میں عثمان بن ہبیل بن حنیف سے خریدا تھا۔ ایک دن اس کے بھائی سلیمان نے اس سے کہا میں چاہتا ہوں تمہیں اس کنیر سے دور رکھوں یہ سن کر یزید بن عبد الملک نے سلیمان کو وہ باندی فروخت کر دی لیکن جب یزید خلیفہ ہوا تو اس کی بیوی سعدہ نے ایک روز اس سے پوچھا امیر المؤمنین کیا آپ کے دل میں کوئی دنیوی خواہش موجود ہے؟ یزید نے جواب دیا ہاں جاہبہ کی یہ سن کر سعدہ نے اس کنیر کو اپنے شوہر لعین خلیفہ کے لیے پھر خرید لیا اور اس کو بنا سنوار کر امیر المؤمنین کے پاس پہنچا دیا اس کے بعد پھر سعدہ نے یزید بن عبد الملک سے پوچھا کیا اب بھی کوئی خواہش دل میں باقی ہے؟ یزید نے کہا ہاں دل چاہتا ہے کہ قصر میں ایک مدت کے لیے میں تھا جاہبہ کے ساتھ چھوڑ دیا جاؤں لیں یعنی ایک آرزو ہے۔

چنانچہ اس آرزو کی تکمیل کے لیے محل کو فرش فراش اور دیباوڑیری کے پردوں سے آ راستہ کیا گیا اور یزید بن عبد الملک پوری آسودگی کے ساتھ جبایہ کے ساتھ محل میں عیش کی زندگی گزارنے لگا ایک روز دونوں بیٹھے انگور کھار ہے تھے جب اس نے اچانک ایک انگور اس کے یعنی جبایہ کے کھلے منہ میں پھینک کر مارا اتفاق کی بات کہ انگور اس کے گلے میں پھنس گیا اور ہنسنے کے دوران گلے میں پہنده لگ گیا جو بالآخر اس کی موت کا باعث بن گیا۔ جبایہ کی موت خود یزید کے لیے بھی زندگی کی راحتوں اور کامرانیوں کی نفی تھی جبایہ اگر چہ مرجحی تھی لیکن اس کے عشق نے اس کو ایسا دیوانہ کر دیا تھا کہ اس کو دفاترے کے لیے بھی اپنے پاس سے علیحدہ کرنے کو اس کا دل نہیں چاہتا تھا بالآخر جب اس کی لغش میں تعفن پیدا ہونے لگا تو مجبوراً اس نے دفاترے کی اجازت دی اور پھر اس کی قبر پر کھجور کا سرپرست بنا کر اپنے میخانے میں اپنے کچھ قرآنیاتی کتب کھجور محاصلہ کر کر مرض سائیں

بن عبد الملک پھر برے بدن کا گورا چٹا گول چہروہ کا انسان تھا اس کے اوپر کے دانت نیچے کے دانتوں سے باہر نکلے رہتے تھے یہ بھی آئیا جاتا ہے کہ اس کا انتقال حوالان یا مہور ان میں ہوا اس کی نماز جنازہ اس لے پندرہ سال بینے ولید بن زید نے پڑھانی پڑیں اور ان کا کہنا ہے کہ اس کے بھائی شاہ اسماعیل بن عبد الملک نے نماز پڑھائی تھی اس کو جنازہ ملوہ ان کے کندھوں پر قم تک لے جایا گیا اس کو باب الحجۃ اور باب الصیرہ کے درمیان شہر دمشق میں دفن لیا گیا اس کے بعد خلافت لے لیے ہشام کی بیعت ہوئی۔

### خلافت ہشام بن عبد الملک بن مروان

اپنے بھائی کی موت کے بعد جو ۱۰۴ نہیں کی ماہ شعبان کی بچپنی تاریخ کو ہوئی تھی ہشام کی خلافت کے لیے بیعت لی گئی بیعت کے وقت ہشام کی عمر چوتیس سال پچھے تھی۔ جب اس کے باپ عبد الملک نے معصب بن زیر کو ۲۷ ھجری میں قتل کر دیا تھا تو اس نے بیٹے کا نام ابطور تعاوں منصور رکھا لیکن اس کی ماں عائشہ بنت ہشام نے اس کا نام اپنے باپ کے نام پر ہشام رکھا جو آخر تک برقرار رہا۔ واقدی لکھتا ہے جب اس کی خلافت کا اعلان ہوا تو یہ دیشونہ میں تھا اور اپنے گھر میں مقیم تھا قاصد اس کے پاس عصاء اور مہر لے کر پہنچا اور اس نے خلافت کی مبارکباد دینے کے ساتھ یہ دنوں چیزیں اس کے حوالہ کیں چنانچہ ہشام رضافہ سے چل کر دمشق آیا اور اپنی خلافت کا باقاعدہ اعلان کیا اس نے شوال کے مہینہ میں ہبیرہ کو عراق خراسان کی امارت سے ہٹا کر اس کی جگہ خالد بن عبد اللہ القسری کو امیر مقرر کیا اس سال اس کے ماموں ابراہیم بن ہشام بن اسما عیل المخزوی نے لوگوں کو حج کرایا۔ عبد الملک کے یہاں ہشام کے سوا اس کی ماں سے اور کوئی اولاد نہیں ہوئی تھی کیونکہ عبد الملک نے ہشام کی ماں عائشہ بنت ہشام کو بیوقوف عورت ہونے کی وجہ سے طلاق دے دی تھی۔ اس سال غباس کی دعوت کو عراق میں آہستہ آہستہ پھیلنے میں کافی سہولت حاصل رہی جو بزرگ اس سن میں انتقال کر گئے وہ یہ ہیں:

### ابان ابن عثمان بن عفان

پہلے ان کا ذکر ہو چکا ہے اس میں ان کا سن وفات پیچائی مذکور ہے یہ بزرگ فقہاء تابعین میں سے گزرے ہیں اور اچھے عالم گزرے ہیں عمرو بن شعیب بیان کرتے ہیں کہ میں نے ان سے بڑا حدیث و فقہ کا علم نہیں دیکھا۔ میکی بن سعید القحطان کہتے ہیں کہ مدینہ کے دس فقہاء میں سے ایک ابان بن عثمان بھی ہیں۔ یہ آخر میں ہٹرے ہو گئے تھے اور فانچ کا بھی ان پر کچھ اثر تھا اور یہ بیماریاں ان کو مرنے سے ایک سال قبل یعنی ۱۰۴ نہیں لاحق ہو گئی تھیں۔

### ۱۰۵

اس سن میں ہشام نے مدینہ مکہ اور طائف کی امارت سے عبد الواحد بن عبد اللہ القصری کو معزول کر کے ابین خالد ابراہیم بن ہشام المخزوی کو تینوں گلہ کا ایسے مقرر کر دیا۔ اس سال سعید بن عبد الملک نے صائفہ میں جنگ کا آغاز کیا اور اسی سال مسلم بن

ڈالا گیا اسی سال الحجہ ان ائمہ سر زمین خزر میں گھس گیا اور وہاں کے لوگوں نے اس سے جزیہ اور خراج دے کر صلح کی۔ اسی سال حاجج بن عبد الملک نے ازادان پر جنہیں حالتی تی اور وہاں بہت سے لوگوں نے مارگران سے مال علیہت مصوں آیے اس سال خالد بن عبد اللہ القاسمی نے خواریں کی بڑتے تے سُسمِ بن سعید کو معزول کیا اور اس کی جگہ اپنے بھائی احمد بن عبد اللہ القاسمی کو مقفل کیا۔ اس سال بشام بن عبد الملک نے لوگوں کو ج لرایا اور ابوالازنا دلوحشم دیا کہ اس کے مدینہ میں واش ہونے سے پہلے وہ اس سے ملے اور لوگوں کو مناسک حج کی تعلیم دے۔ اس کی تعلیل کی گئی چنانچہ لوگوں نے مدینہ کے راستے میں ادھام حج سکھے۔ ان سیکھنے والوں میں سعید بن عبد اللہ ابن الولید بن عثمان بن عفان بھی تھے اس نے امیر المؤمنین سے کہا اے امیر المؤمنین آپ کے اہل خانہ پاک مقامات میں ابو راب کے خاندان پر ہمیشہ لعنت بھیجتے آئے ہیں آپ بھی ان پر لعنت بھیجئے۔ ابوالازنا کا کہنا ہے جب یہ بات بشام نے سنی تو اس کو بہت ناگوار گزری اور اس نے کہا ہم نے نہ کسی کو گالی دی ہے اور نہ کسی پر لعنت بھیجی ہے اور پھر اس نے مدد پھیر لیا اور گفتگو بند کر دی اور ابوالازنا سے مصروف گفتگو ہو گیا۔

اور جب بشام مکہ پہنچا تو اس کے سامنے ایک آدمی پیش ہوا جس کا نام ابراہیم بن طلحہ تھا اس سے بشام نے پوچھا عبد الملک کے زمانہ میں تم پر کیا گزری اس نے کہا اس نے مجھ پر ظلم کیا۔ اس نے کہا دلید کے بارہ میں کیا کہتے ہواں نے کہا اس نے بھی مجھ پر ظلم کیا بشام نے کہا اور سلیمان نے اس نے جواباً کہا اس نے بھی ظلم کیا ہے بشام نے کہا عمر بن عبد العزیز کا کیسا برداشت اور ہاں اس نے کہا انہوں نے مجھے فائدہ پہنچایا ہے۔ بشام نے کہا یزید کے بارہ میں کیا رائے ہے؟ اس نے ظلم کو میرے ہاتھ سے چھین لیا ہے اور اب وہ تیرے ہاتھ میں ہے اس پر بشام نے کچھ نہیں کہا اور اپنے ساتھی سے کہا میں نے اس سے فتح ترا آدمی نہیں دیکھا۔

جو لوگ اس سال فوت ہوئے ان میں سالم بن عبد اللہ بن عمر بن الخطاب بھی ملتے ہیں ابو عمر و بڑے زبردست فقیہہ عالم تھے انہوں نے اپنے باپ سے بہت سی روایات بیان کی ہیں ان کا شمار عابدوں اور زاہدوں میں ہوتا تھا۔

جب بشام نے حج کیا تو کعبہ میں داخل ہوا تو اچانک اس کا سامنا سالم بن عبد اللہ سے ہو گیا تو سالم سے کہا مجھ سے کچھ سوال کیجیے سالم نے کہا مجھے خدا کے گھر میں کھڑے ہو کر کسی غیر سے سوال کرتے ہوئے شرم آتی ہے جب سالم حرم سے باہر نکل آئے تو بشام بن عبد الملک بھی ان کے پیچھے باہر آگئے اور کہا اب آپ بیت اللہ سے باہر آگئے ہیں اب تو سوال کیجیے سالم نے جواب دیا۔ دنیا کی ضرورتوں کا سوال کروں یا آخرت کی ضرورتوں کا۔ بشام نے کہا حجاج دنیا کا تو سالم نے کہا میں نے دنیا اس سے نہیں مالگی جو اس کا مالک ہے تو اس سے دنیا کیا مالگوں جو دنیا کا مالک نہیں ہے سالم بڑے درشت مزاج اور صاف گو انسان تھے وہ موٹے ٹاٹ کے پتھرے پہننا کرتے تھے اور اپنی زمین میں اپنے ہاتھ سے کام کیا کرتے تھے اور دوسروں کی زمین میں کام کر لیا کرتے تھے۔ وہ کبھی غلفا، سے بھی کچھ نہیں لیتے تھے وہ نہایت متواضع ان کا رنگ مائل بسیا ہی تھا۔ ان میں حد درجہ تقویٰ و تورع تھا۔

### طاووس بن کیسان الیمانی

جلیل ایت اصیل ایت ایمید گز سب جنم اتنی کتاب لکھا میں ایک سماں نجیمات غیر تفصیل لکھم

ہے اور ہر ان ابنا، فرس میں سے ہیں جن کو سرمنی نے یمن اولاروانہ نیا تھا۔ طاووس نے سماں بکرام عن شہر کی ایک جماعت کو پایا اور ان سے روایات بیان نہیں، مہربت بہت امام تھے ان لی دامت جماعت در بعد اور شمس نامی اور اس صاحب نامہ نہیں وہ تمہارے پیچے صاحب شہر کے نام پر تھے ان کی ایش، ایشیت اتنے عبارت ہے مانع ہے۔ ان سے ہرے ہرے تائیں سے روایات بیان کی ہیں جن میں محمد عطا، عمرہ بن دینار ابرائیم اہن نیسرہ ابوالزیر یحییٰ حمد بن امتندر رازہری حبیب بن ابی شعبت ایش بن ابی شعبہ خحاک بن مرام عبد الملک بن میسرہ عبد الکریم بن الخراق وہب بن منبه المغیرہ بن الحکیم الصعلانی اور عبد اللہ بن طاووس، نیزہ خصوصیت سے شامل ہیں طاووس کا مکہ میں حج کرتے ہوئے انتقال ہوا ان کی نماز بہشام بن عبد الملک نے پڑھائی اور ملکہ ہی میں دفن ہوئے۔ امام احمد نے کہا ہے کہ ان کو عبد الرزاق نے اپنے باپ کے حوالہ سے بتایا کہ جب طاووس کا مکہ میں انتقال ہو گیا تو ان کی نماز اس وقت تک نہیں پڑھی گئی جب تک بہشام نے آدمی نصیح کر اپنے بیٹے کو نہ بلوایا انہوں نے یہ بھی بیان کیا ہے کہ میں نے عبد اللہ بن الحسن کو ان کا جنازہ اپنے کندھے پر آخوند کھائے ہوئے دیکھا اور کثرت بحوم کے باعث ان کی توپی سر سے گر پڑی اور قیص پھٹ کر جسم سے اتر گئی اور ایسا کیوں نہ ہوتا جب کہ رسول اللہ ﷺ کی حدیث ہے کہ: "الایمان الایمان" جن میں ابومسلم، ابو اوریس، وہب، کعب اور طاووس یمانی وغیرہ جیسے بزرگ شامل ہیں یہ وہ یمنی جواہر ہیں جو یمن کی کان سے نکلے ہیں اور انہی کی طرف حدیث رسول میں اشارہ ہے۔

عبد الرزاق کے باپ کہتے ہیں میں طاووس کے جنازوں میں شریک تھا جن کا انتقال مکہ میں ۵۰۰ھ میں ہوا۔ میں نے لوگوں کو کہتے ہوئے سنائے ہے اللہ طاووس کو اپنے جوار رحمت میں جگہ دے اس نے چالیس حج کیے ہیں وہ یہ بھی کہتے تھے کہ طاووس کا انتقال مزدلفہ یامنی میں حج کے دوران ہوا ابن راشد بیان کرتے ہیں کہ ہم لوگ طاووس بن کیسان کے پاس بیٹھے ہوئے تھے کہ مسلم بن قبیہ بن مسلم صاحب خراسان وہاں آگئے اور انہوں نے طاووس سے کچھ سوالات کیے اس پر طاووس نے ان کو جھڑک دیا، میں نے کہا یہ صاحب خراسان مسلم بن قبیہ بن مسلم ہیں اس پر طاووس کہنے لگے یہ میرے لیے آسان ہے۔

ابن ابی داؤد بیان کرتے ہیں میں نے طاووس اور ان کے اصحاب کو دیکھا ہے جب وہ نماز عصر سے فارغ ہو جاتے تھے تو عصر کی نماز کے بعد قبلہ روکھرے ہو کر خدا سے انتباہی بجز و انکساری سے دعا کرتے تھے اور کسی سے باقی نہ کرتے تھے۔ طاووس کہا کرتے تھے جس شخص نے بخل سے گریز کیا اور یتیم کے مال کو ہاتھ نہیں لگایا وہ کسی مصیبت میں نہیں پڑے گا ایک دن وہ اپنے بیٹے کو نصیحت کر رہے تھے اے بیٹے عقل مندوں کی صحبت اختیار کر تیرا بھی انہیں لوگوں میں شمار ہو گا اور جہلاء سے نج ورنہ تو بھی انہی میں شمار ہو گا خواہ تو جاہل نہ بھی ہو نیز یہ کہ ہر چیز کی ایک غرض اور غایت ہوتی ہے آدمی کی غایت حسن عقلی ہے طاووس سے کسی شخص نے کوئی سوال کیا انہوں نے اس کو جھڑک دیا اس نے کہا اے عبد الرحمن میں تیرا بھائی ہوں۔ طاووس نے جواباً کہا کیا سب کو چھوڑ کر صرف تھجی کو بھائی سمجھوں ایوب بن سینا نے طاووس کے پاس سات سو دینار نصیح اور لے جانے والے کو ہدایت کر دی کہ اگر وہ یہ باقی اک لیگا تا امیر تحد کے انداز، لیگا، شخص، بنا، اک طاووس کے یا ایک بیجا اور اس نے کہا اے عبد الرحمن یہ رقم امیر

جب طاووس کسی طرح اس رقم کو لینے پر آمادہ نہ ہوا تو وہ رقم کھر کے کسی نونے میں ڈال کر چلا گیا اور وہاں جا کر کہہ دیا کہ اس سے وہ دینار قبول کرنیے تیس پچھوٹاؤں کے بعد امیر کو طاووسی ولی بات تا آوارگری اس پر امیر نے سمجھ دیا کہ طاووس نے بولوایا جائے اور وہ ہمارا مال و اپنی لائے قاصد ہے بـ طاووس کے پاس آیا تو اس نے وہ دینار طلب کیے تو اس نے جواب دیا کہ ان سے جائز کہہ دو ہم نے ان کے کوئی دینار وغیرہ نہیں لیے ہیں چنانچہ اس لی تحقیقات ہوئی تو پتہ چلا کہ وہ دینار کونے میں اب تک اس جگہ پڑے ہیں اور ان پر کلڑی نے جالاتی دیا ہے غرض کہ جو آدمی دینار لے کر آیا تھا اسی نے کہ دینار اسی جگہ سے اٹھا کر امیر واپس دے دیئے اسی طرح سب لوگ اپنے فعل پر شرمند ہوئے جب سلیمان بن عبد الملک نے حج کیا تو اس نے لوگوں سے کہا میرے پاس کسی فقہیہ کو لاوتا کہ میں اس سے مناسک حج کے کچھ مسائل دریافت کر سکوں چنانچہ فقیہ کی تلاش میں حاجب نکلا تو اسے طاووس نظر آگئے لوگوں نے بھی کہا یہ طاووس یمانی ہیں وہ ان کو لے کر سلیمان کے پاس آیا اور طاووس سے کہا کہ امیر المؤمنین کی باتوں کا جواب دیجیے طاووس نے کہا بابا مجھے معاف کرو طاووس کے انکار پر حاجب کھڑا ہوا تو میں نے کہا یہ مقام تو وہ ہے جس کی بابت اللہ مجھ سے باز پرس کر سکتا ہے اور اس کے بعد کہا اے امیر المؤمنین اگر یہ پھر جہنم کے کنارہ سے جہنم میں ستر سال تک نیچے گرتا چلا جائے گا تب جا کر اس کی تہہ میں پہنچ گا تو جانتا ہے کہ ایسی جہنم کس کے لیے تیار کی گئی ہے؟ امیر المؤمنین نے کہا نہیں طاووس نے جواب دیا تو سن یہ ان لوگوں کے لیے ہے جو اللہ کے حکم میں کسی کو شریک کریں اور ظلم کریں۔

اور دوسری روایت میں زہری نے بیان کیا ہے کہ سلیمان نے ایک شخص کو دیکھا کہ خانہ کعبہ کا طواف کر رہا ہے اور وہ بڑا صاحب جمال و کمال ہے اس نے پوچھا یہ کون شخص ہے لوگوں نے کہا یہ طاووس ہے جس نے متعدد صحابہؓ سے ملاقات کا شرف حاصل کیا ہے چنانچہ سلیمان نے ان کو اپنے پاس بلوایا اور کہا آپ ہم سے کوئی حدیث بیان نہ کریں گے؟ ابو مویی نے بتایا ہے کہ طاووس نے اس کے جواب میں سلیمان سے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے اللہ کے لیے سب سے آسان گرفت اس شخص کی ہے جو مسلمانوں کا حکمران بنا اور پھر بھی اس نے ان میں عدل نہ کیا۔ یہ سن کر سلیمان بن عبد الملک کے چہرہ کا رنگ متغیر ہو گیا اس کے بعد وہ دور تک خاموشی سے چلتا رہا اور پھر اس نے سراخا کر کہا کیا کوئی اور حدیث سنائیں گے؟ طاووس نے کہا مجھ سے اصحاب رسول اللہ ﷺ میں ایک شخص نے کہا امیر اخیال تھا یہ علی کا نام یہیں گے اس کے بعد طاووس سے اس شخص نے کہا مجھ سے رسول اللہ ﷺ نے قریش کی ایک مجلس طعام میں بلا کر کہا تمہارا قریش پر حق ہے اور ان کا بھی لوگوں پر حق ہے جب ان سے رحم و کرم کی درخواست کی جائے وہ رحم و کرم سے کام لیں گے اور جب حاکم بنائے جائیں تو عدل و انصاف کے تقاضے پورے کریں اور جب امین بنائے جائیں تو امانتوں کی ادا یگی کا خیال رکھیں لیکن جو کوئی ان میں سے ایسا نہیں کرے گا اس پر اللہ کی اس کے فرشتوں کی اور تمام لوگوں کی لعنت ہے اللہ ان سے اس کے بدله کچھ اور قبول نہیں کرے گا اور یہ آدمی بیان کرتا ہے یہ حدیث سن کر سلیمان بن عبد الملک کے چہرہ کا رنگ بدلتا گیا اور کافی دور تک چلنے کے بعد اس نے پھر اپنا سر اور اٹھایا اور کہا کیا اور کوئی حدیث بھی سنائیں گے؟ اس پر

لاما، کیا نے جواب دیا کہ خدا اکر کتا ہے کی آخیو آریت اسی عبارت میں کوئی کہا جائے ہے؟

”ڈروائیں دن سے جس میں تم اللہ کی طرف لوٹائے جاؤ گے اور پھر برنس کو اس کے کئے کاپورا پورا بدلہ ملے گا اور لوگوں پر شکم نہ بونا۔“

ابو عبد اللہ الشافعی بیان کرتے ہیں میں طاووس کے پاس آیا اور ان کے دروازہ پر آیا اور ان کے دروازہ پر اندر آئے کی دستک دے کر اجازت طلب کی تو ایک بوڑھا شخص باہر نکل آیا میں نے کہا کیا آپ ہی طاووس میں؟ اس نے کہا نہیں میں ان کا بیٹا ہوں میں نے کہا اگر تو ان کا بیٹا اتنا بدھا ہے تو تیرا باپ تو بدھا پھوس ہو گا جس کے ہوش و حواس بھی غائب ہوں گے اس نے جواب دیا عالم بھی اپنے ہوش و حواس نہیں کھوتا اس کے بعد میں طاووس کی خدمت میں حاضر ہوا تو اس نے کہا جو کچھ پوچھنا ہے مختصر پوچھو میں نے کہا اگر میں مختصر اپوچھوں گا تو اس کا جواب بھی مختصر ملے گا اس پر طاووس نے کہا تو کیا اس مجلس میں تورات، انجیل اور قرآن کی تشریفات جمع کر دوں گا میں نے کہا جی ہاں میں تو یہ یہی چاہتا ہوں اس پر طاووس نے جواب دیا۔ اللہ کا اتنا خوف رکھو کہ اس سے زیادہ تجھے کسی کا خوف باقی نہ رہے اور دوسرے اس کی طرف اس قدر توجہ دو کہ تمہاری توجہ خدا کے خوف کے لیے ڈھال بن جائے۔ تیسرے لوگوں کے لیے وہی چیز پسند کرو جو اپنے نفس کے لیے پسند کرتے ہو۔ امام احمد بیان کرتے ہیں کہ طاووس کے بیٹے نے ایک شخص معمراً بتایا کہ میں نے اپنے باپ طاووس سے کہا کہ میں نے فلاں عورت سے نکاح کرنا چاہتا ہوں باپ نے کہا جاؤ اس کو ایک نظر دیکھ لوباپ کے کہنے پر میں گیا اور میں نے عمل کیا اچھے عمدہ کپڑے پہنے اور تیل پھیل بھی لگایا لیکن جب باپ نے مجھے اس حال میں دیکھا تو کہا بس بیٹھ جاؤ اب کہیں جانے کی ضرورت نہیں ہے۔

عبد اللہ بن طاووس یہ بھی بیان کرتے ہیں کہ میرے والد طاووس جب کہ جاتے تھے تو ایک مہینہ لگاتے اور جب وہاں سے واپس آتے تو بھی ان کو ایک مہینہ لگتا تھا میں نے باپ سے پوچھا بابا اس میں کیا مصلحت ہے فرمانے لگے مجھے معلوم ہوا ہے کہ بندہ جب اطاعت اللہ کے لیے گھر سے نکلتا ہے تو واپسی تک طاعت اللہ میں ہی رہتا ہے۔

ہلال بن کعب کہتے ہیں طاووس جب یمن سے نکل تھے یمن کے قدیم اور دور جاہلیت کے چشمون کا پانی پیا کرتے تھے ایک مرتبہ ایک شخص نے ان سے کہا میرے لیے دعا کیجیے۔ اس پر طاووس نے کہا اپنے لیے خود دعا کرو اللہ تعالیٰ مضطربوں بے تاب آدمی کی دعا جلد قبول کرتا ہے۔

ابن جریر طاووس کے بیٹے کا یہ قول نقل کرتے ہیں کہ ان کے باپ طاووس نے ان کو بتایا کہ بخشن انسان اپنے ماں میں کرتا ہے لیکن شیخ یہ ہے کہ آدمی کی خواہش یہ ہو کہ لوگوں کے پاس جو حرام کامال ہے وہ اسے مل جائے اور وہ قناعت کوچھوڑ بیٹھتا ہے انہوں نے بتایا کہ شیخ دل کی بیماری ہے آدمی کو حتیٰ الوعظ اس سے بچنا چاہیے۔ انہوں نے بیٹے کو حدیث بھی سنائی جس میں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے لوگوں سے بچو کیونکہ اس نے پہلی قوموں کو ہلاک کیا ہے اور اس نے جب ان کو بخشن کا حکم دیا تو لوگوں نے بخشن کیا اور اس سے کبھی بازنہ آئے بلکہ بیمیشہ دنیا کے حریص بنے رہے اور اس کی محبت میں بتا رہے عمر دین و دینار طاووس سے روایت کرتے ہیں کہ ابن عباس نے رسول اللہ ﷺ کی حدیث بیان کی ہے کہ سب سے اچھا آدمی وہ ہے جس کی قرأت قرآن سے دلوں میں

## نکاح

اس سال نہیں میں الٰہ شخص مبارکہ پیغمبر نے خوارج کا مدھب اختصار کیا اور اس کی ادائیگی میں اپنی خاصی تعداد میں نو گوں نے اس مدھب و انتیار سریان گوں سے یوسف بن عمر نے قوالی کیا جس و ان لوگوں نے معاشرے ساتھیوں کے مارزا لال۔ اسی سال شام میں سخت طاعون پھیلا اسی سال معاویہ بن ہشام نے الصالھ میں جنگ چڑھی اس نے میمون بن مہمن کو اہل الشام کے لشکر میں برقرار رکھا چنانچہ اس کی ماتحتی میں شامیوں نے دریا کو قبرص تک عبور کر لیا اور مسلم نے دوسرے لشکر کو بربی لڑائی میں جھوک دیا اسی سال اسد بن عبد اللہ القسری واعیان بن عباس کے ساتھ خراسان پر قابو پانے میں کامیاب ہوا اور اسی سال اسد القسری نے جبال نمرود کے حکمران ملک الفرقیان سے جنگ کی جبال نمرود کا علاقہ جبال الطالقان کے قریب پتے اس سے نمرود نے مصالحت کر لی اور اسی کے ہاتھ پر مسلمان ہو گیا اسی سال اس نے اسد الغور یعنی جبال ہراۃ میں جنگ کی وباں کے رہنے والوں نے اپنا مال و متاع خوف کے باعث ایسے غار میں جمع کر دیا جہاں تک کسی کا پہنچانا آسان نہ تھا لیکن اسد نے پھر بھی ان پر حملہ کرنے کا حکم دے دیا چنانچہ اسد کے فوجیوں نے تابوتوں کے ذریعہ حملہ کیا اور حکم دے دیا کہ جو کچھ وہاں موجود ہے وہ تابوتوں میں رکھ لیا جائے چنانچہ وباں کے لوگوں نے ہتھیار ڈال دیئے اور لوگوں نے بہت سالان غنیمت حاصل کیا اسی سال اسد نے بلخ کے ارد گرد کے علاقہ پر خصوصی نظر رکھنے کے احکامات جاری کئے؟ یہاں اس نے خالد بن برک کے باپ کو نائب بنیا اور یہاں مسلمانوں کے لیے مضبوط قلعہ تعمیر کئے گئے اسی سال ابراہیم بن ہشام امیر الحرمین نے لوگوں کو حج کرایا اسی سال یہ لوگ انتقال کر گئے۔

## سلیمان بن یسارتابعی

یہ عظاء بن یسارتابعی ہیں۔ ان سے بہت سی روایات منقول ہیں۔ عبادت میں مجتہدین میں شمار ہوتے تھے۔ وجبہہ و تخلیل انسان تھے ان کی وفات مدینہ میں ہوئی۔ ان کی عمر ۳۷ سال تھی کہ ایک حسین و جبیل عورت ان کے پاس آئی اور ان کو اس نے اپنے اوپر ہر طرح قابو پالینے کی ترغیب دی مگر یہ منکر ہی رہے اور ہلا خراس کو اپنے گھر میں تھا چھوڑ کر فرار ہو گئے اس کے بعد انہوں نے یوسف غلیظ اللہ کو خواب میں دیکھا انہوں نے ان سے پوچھا کیا تم یوسف ہو؟ انہوں نے اثبات میں جواب دیا اور کہا میں وہ یوسف ہوں جو تیار ہونے کو تھا اور تو وہ سلیمان ہے جو تیار بھی نہیں ہوا۔

## علامہ مولیٰ ابن عباس

تابعی ہیں اور منصرہ مکث ہونے کے علاوہ علماء ربانیتین میں شمار ہوتے تھے نیز بڑے سیاح اور گھونٹے پھرنے کے شوقین تھے ان کی کنیت ابو عبد اللہ تھی۔ صحابہ کی کثیر تعداد سے انہوں نے روایات بیان کی ہیں یہ بڑے صاحب علم و فن تھے اور اپنے آقا ابن عمار کی زندگی میں فتنے بھی دستے تھے تک مذکون تھے۔ میر نے حالیس سال علم حاصل کیا، عکر ملک، ملک گھو متے تھے تھے زندگی

انعامات اور امراء کی خوشنودی کے پروانے بھی ان کو حاصل ہوئے۔ ابن ابی شیبہ بیان کرتے ہیں کہ وہ ابن عباس بن عین کے متعلق سمجھتے ہیں کہ انہوں نے ہی مکہ قرآن و سنت تعلیم دی ہے صدیق بن تابہت کہتے تھے میرے پاس چنانی لیتے اونوں کا اجتماع ہوا جیسا اجتماع میرے پاس بھی نہیں ہوا اور وہ ہیں عطاء سعید بن جیزیر، عکرمہ مجاهد اور طاؤس۔ جب بھی سید اور مجاهد عکرمہ کے پاس کسی تفسیر کے سلسلہ میں آتے تھے تو عکرمہ ان کی پوری طرح تفسیر کر کے ان کو مطمئن کر دیا کرتے تھے جابر بن زید کا بیان ہے کہ عکرمہ اعلم الناس ہیں۔ شعیم کا بیان ہے کہ عکرمہ سے زیادہ کتاب اللہ کا چاہنے والا کوئی نہیں جس دن عکرمہ کا انتقال ہوا لوگوں کی بڑی تعداد ان کے جنازہ میں شریک ہوئی لوگوں کو یہ کہتے ہوئے سن گیا آج سب سے زیادہ با غیر اور سب سے بڑا فہمہ دنیا سے اٹھ گیا۔ سفیان عمر کے حوالہ سے بیان کرتے ہیں کہ جب میں عکرمہ سے مغازی کا بیان سنتا تھا ایسا معلوم ہوتا تھا کہ اس شخص نے خود ان معروکوں میں شرکت کی ہے اور لوگوں کو لڑتے اور قاتل کرتے اپنی آنکھوں سے دیکھا ہے۔ ایوب کو لوگوں نے کہتے ہوئے سن ہے کہ میرا ارادہ ہوا کہ میں عکرمہ سے جا کر ملوں چنانچہ میں بصرہ کے بازار میں پہنچا وہاں جا کر دیکھا کہ ایک آدمی گدھے پر سورا ہے لوگوں نے استفسار پر بتایا کہ یہ عکرمہ ہیں میں ان سے کچھ پوچھنا چاہتا تھا لیکن زبان یارائی نہیں کر رہی تھی، چنانچہ میں ایک طرف خاموشی سے کھڑا ہو گیا اور میرے دماغ سے سارے سوالات نکل گئے جب کہ دوسری طرف لوگ سوالات کی بوچھاڑ کر رہے تھے اور عکرمہ ان کے جوابات دیتے تھے میں ان کو یاد کرتا جاتا تھا۔ مشہور ہے کہ سفیان ثوری کا قول تھا کہ جو کچھ مناسک لینا ہیں وہ سعید بن جیزیر مجاهد اور عکرمہ سے لے لو نیز وہ یہ بھی کہا کرتے تھے کہ تفسیر چار آدمیوں سے لو سعید بن جیزیر، مجاهد، عکرمہ اور ضحاک سے۔

### القاسم بن محمد بن ابی بکر الصدق

یہ بھی مشہور فقہاء میں سے تھے۔ ان سے بھی ابہت سی روایات منقول ہیں صحابہ سے بھی اور غیر صحابہ سے بھی یہ اہلیان مدینہ میں افضل ترین شمار ہوتے تھے اپنے وقت کے بڑے عالم تھے جب ان کے باپ مصر میں قتل ہوئے تو ان کی عمر بہت چھوٹی تھی۔ اس لیے ان کی خالہ ان کو پرورش کے لیے اپنے پاس لے گئیں وہیں ان کی نشوونما ہوئی اور سیادت میں ان کے کافی مناقب و فضائل ہیں۔

### مشہور شاعر کثیر کی وفات

اس سال مشہور معروف شاعر کثیر بن عبد الرحمن بن اسود بن عامر ابو صحر الخنزاعی الججازی المعروف ابن جمعہ کا انتقال ہوا یہ شاعر تغزل کے لیے بہت مشہور تھا، اس نے اپنی غزلوں میں ام عمرہ بنت جبل بن حفص کو اپنی محبت کا محور و مرکز تسلیم کیا ہے جو شخص مذموم الحلقن اور فتح العادت تھا اس کا قد تمیں چار فٹ سے زیادہ تھا۔ ابن خلکان کے بقول یہ رب الدبان (بجو) کہلاتا اور لطف یہ ہے کہ وہ اپنے آپ کو قدر آ ورث خصیت سمجھتا تھا وہ جب عبد الملک بن مروان کے پاس حاضر ہوتا تو وہ اس سے کہتا تھا دیکھنا ذرا خیال کر کے چنان کہیں تمہارا سر ایوان کے چھٹ سے نکلا جائے۔ دو و ند بنا کر عمر بن عبد العزیز کی خدمت میں بھی حاضر ہوا تھا وہ اشعر الاسلامیین کہلاتا تھا۔ اس کا رجحان شیعیت کی طرف زیادہ تھا۔ بعض لوگ اس کو تناخ کا قائل بھی سمجھتے تھے اور وہ اپنی جہالت اور کم

﴿فِي أَىٰ صُورَةٍ مَا شَاءَ رَبُّكُ﴾ .

سے اتدالیں بھی آرنا تھا۔ ایک دن اس نے عبد الملک نے دربار میں حاضری فی اجازت چاہی چنا پچھے وہ عبد الملک کے سامنے پہنچا تو عبد الملک نے کہا تمہیں اجازت اس لیے دی گئی ہے کہ تمہاری ملاقات سے زیادہ تمہارا کام منے کو ول چاہا۔ اس نے جواباً کہا ہاں بے شک امیر المؤمنین صحیح اور سچی بات تو یہی ہے کہ آدمی کی پہچان دو چھوٹی چیزوں سے ہو جاتی ہے ایک اس کی زبان دوسرے اس کا قلب اگر انسان یوں اور صحیح اور معقول بات کرتے تو اس کا جو ہر کھلتا ہے اور اگر میدان جنگ میں لڑتا ہے اور بہادری دکھاتا ہے تو یہ کام بھی بغیر قلبی حوصلہ اور دلی عزم و ثبات کے انعام پذیر نہیں ہوتا ہے جیسا کہ آپ کو معلوم ہے میں تو ان اشعار کا مصدقہ ہوں۔

وَجَرْبَتِ الْأَمْوَرِ وَجَرْبَتِنِي      وَقَدْ بَدَتْ عَرِيشَتِي الْأَمْوَرِ  
 ”مجھے کاموں کا تجربہ ہے اور آپ بھی مجھے آزمائچے ہیں اور میری سخت جان پر یہ مرحلے گزرچے ہیں“  
 تَرَا الرِّجَالَ النَّحِيفَ فَتَزَوَّرُ بِهِ      وَفِي اَثْوَابِهِ اَسْدَ زَئِيرَ  
 ”تو لوگوں کو نکرو رپا کر ان کو حیرت سمجھتا ہے چاہے وہ کپڑے پہن کر شیر غریب لگتے ہوں“

شاعر کثیر عمر بن عبد العزیز کے دور خلافت میں بھی ان سے ملنے پہنچا اس کا کہنا تھا کہ وہ احس اور نصیب کو لے کر عمر بن عبد العزیز کے پاس پہنچا تو خیال تھا کہ جس طرح خلیفہ ہونے سے پہلے بلا تکف وہ دیریک با تین کیا کرتے تھے اب بھی کریں گے مگر اب خلافت کی ذمہ داریاں سنبھالنے کے بعد بیکار کا وقت ایسے لوگوں کے ماتحت گزارنے کا کیا موقع تھا اس لیے یہ لوگ ان کے پاس سے مایوس واپس آئے اسی طرح جب مسلمہ بن عبد الملک کا زمانہ آیا تو شاعر نہ کہ ان کے پاس بھی بہت کچھ امیدیں لے کر حاضر ہوا اس کا جواب مسلمہ نے جو دیا وہ یہ تھا کہ کثیر تم کو معلوم ہے کہ تمہارے خلیفہ کو نہ اشعار سے کوئی دلچسپی ہے اور نہ وہ شعراء کو زیادہ پسند کرتا ہے البتہ اس نے کثیر اور دوسرے شعراء کو ننان و نفقہ کے ساتھ دو چار ماہ اپنے دربار میں رہنے کی اجازت دے دی اور ان کی سواریوں کے چارہ وغیرہ کا بھی بندوبست کرتا رہا یہ شاعر کہتا ہے کہ جب میں مسلمہ کو خطبہ دینے کے لیے تیار ہو تا دیکھتا تو میں بھی اس کے ساتھ جاتا اور خاموشی سے اس کے خطبات سنتا جو اکثر ان کلمات پر مشتمل ہوتے تھے کہ ہر سفر کے لیے تو شہ اور زاد را ہ ضروری ہوتا ہے اے لوگوں کو دنیا سے کوچ کرنا ہے اس سفر کے لیے بھی زاد را کا بندوبست کرو۔ سب سے اچھا زاد اور راہ تقوی ہے اے لوگوں اللہ کے نیک بندے بن جاؤ اور اس عذاب سے نجتنے کی ہر وقت کوشش کرو جو اللہ نے نافرمانوں کے لیے تیار کیا ہے اور اس ثواب اور جنت کے حصول کی ہمہ تن کوشش کرو جو اللہ نے مومنوں اور نیک کام کرنے والوں کے لیے تیار کی ہے۔



## ۱۰۸

اس سال مسلمہ نے بلاد روم میں سے قیصاری کو فتح کیا اور ابراہیم بن ہشام بن عبد الملک نے ایک رویٰ قلعہ فتح کیا نیز اس سال اسعد بن عبد اللہ القسری امیر خراسان نے جنگ کا یہ اٹھا کر ترکوں لوٹاست پر شکست دے کر ان کی کمرتوڑ ذاتی اس سال جب خاقان آذربایجان کی طرف بڑھا اور اس نے شہر و رشان کا محاصرہ کر لیا اور اس پر مجذوبوں سے گولہ باری کی تو اس کی سرکوبی کے لیے اس علاقہ کا نائب امیر اور مسلمہ بن عبد الملک کا سردار الحارث بن عمرو نے مارڈا لے اور جب خاقان کے بہت سے لوگ فوجوں سے ہوتی اور وہ شکست کھا گیا اس کے بہت سے لشکری الحارث بن عمرو نے مارڈا لے اور جب خاقان کے بہت سے لوگ مارے گئے تو وہ بھی میدان جنگ سے فرار ہو گیا لیکن اس جنگ میں الحارث بن عمرو بھی شہید ہو گیا اور جیسا کہ ہم نے اوپر پہاں کیا ہے اس سال معادیہ بن ہشام بن عبد الملک نے ارض روم میں جنگ کا سلسلہ جاری رکھا اور اس نے بڑے بڑے بہادروں کو بھی لشکر کے ساتھ روائہ کیا۔ چنانچہ حیرہ فتح ہو گیا اور بہت سامال غیمت بھی یہاں مسلمانوں کے ہاتھ آیا۔

کہا جاتا ہے اعیان میں سے اس سال ابو بکر بن عبد اللہ البصری فوت ہوئے۔ یہ عالم و عابد زاہد اور متواضع انسان تھے یہ قلیل الکلام مشہور تھے انہوں نے بہت سے صحابہ اور تابعین سے روایات بیان کی ہیں۔ بکر بن عبد اللہ کہا کرتے تھے کہ جب تم کسی ایسے مسلمان سے ملوجو تم سے برا ہو تو کہو میں اس سے گناہوں میں سبقت لے گیا ہوں وہ مجھ سے بہتر ہے اور جب تم یہ دیکھو کہ تمہارے بھائی تمہاری تو قیر کر رہے ہیں تو کہو هذا من فضل ربی اور اگر تم ان سے کوتا ہی دیکھو تو کہا کرو یہ گناہ تو مجھ سے بھی سرزد ہو چکا ہے ان کا یہ بھی قول تھا کہ کوئی بندہ اس وقت تک مقتی نہیں ہو سکتا جب تک وہ طمع اور غصہ سے نہ پچے بکر بن عبد اللہ کہا کرتے تھے ان سے ابو بکر صوم صلوٰۃ میں سبقت نہیں لے جاسکے۔ لیکن وہ دل کے قرار اور طبعی سکون میں ضرور مجھ سے سبقت لے گئے تھے۔ ان بزرگ کے اسی طرح کے بہت سے عمدہ اقوال مشہور ہیں۔

## راشد بن سعد المتوانی الحفصی

یہ طویل عرصہ زندہ رہے صحابہ کی کثیر جماعت کے راوی ہیں یہ عابد و زاہد اور صالح انسان تھے ان کی سیرت بڑی طویل ہے۔

## محمد بن کعب القرظی

ابو حزہ کے قول کے مطابق ۱۰۸ءیہ ہجری میں ہی ان کا انتقال ہوا صحابہ کی متعدد بہ جماعت سے روایات کے ناقل ہیں یہ عالم عابد اور صالح انسان تھے اور قرآن کریم کے اچھے مفسر تھے، اصمی بیان کرتے ہیں کہ جب ہشام بن زیاد نے محمد بن کعب سے یہ سوال کیا کہ خذلان کی علامت کیا ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا آدمی اچھائی کو برائی کے طور پر پیش کرے اور برائی کو اچھائی بتا کر لوگوں کے سامنے ظاہر کرے سنایا ہے کہ ابن کعب کہا کرتے تھے اگر میں رات میں قرآن پڑھتا ہوں اور صبح ہو جاتی تو جب سورۃ

وقت گزر جاتا ہے اور چاہتا ہوں کہ انہی کو آہستہ آہستہ دھرا تاہی رہوں ابن کعب کہا کرتے تھے کہ کہا تو تین قسم کے ہیں اول یہ کہ تو اللہ کی چانوں سے اپنے اپ کو مشروط سمجھتے رہم یہ کہ اللہ کی رحمت سے تو میوں بوجائے تیرے یہ کہ اللہ کے فضل سے نامہید ہو جائے۔ ابن کعب کے متعلق موسی بن جبیدہ نے تایا کہ وہ کہا کرتے تھے کہ اللہ جب کسی بندہ کے لیے خیر کا ارادہ کر لیتا ہے تو اس میں تین خصائص پیدا کر دیتا ہے اولاد دین میں سمجھ بوجہ کی توفیق دے دیتا ہے دو میں دین کے لیے تقویٰ و پر نیز گاری کا بندہ بے پیدا کرنا ہے سو میں اپنے نفس کے میب اپنے اوپر ظاہر کر دیتا ہے ابن کعب یہ بھی کہا کرتے تھے کہ دنیا دار الفضل ہے نیک لوگ اس سے کنارہ کش رہتے ہیں اور لوگوں میں سب سے بدجنت وہ ہیں جو دنیا میں زیادہ ملوث رہتے ہیں اور سب سے متقد وہ لوگ ہیں جو دنیا کے لوگوں کے ساتھ حسن سلوک کرتے ہیں۔ ان کو لوگوں نے یہ بھی کہتے ہوئے سنا کہ دنیا کچھ لوگوں پر روتی ہے اور کچھ لوگوں کے لیے روتی ہے روتی ان لوگوں کے لیے ہے جو دنیا میں اطاعت الہی میں اپنا وقت گزارتے ہیں اور روتی ان پر ہے جو محضیت الہی میں زندگی گزارتے ہیں اور پھر یہ آیت پڑھتے تھے:

﴿فَمَا بَكَثُ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ﴾.

عمر بن عبد العزیز نے ایک مرتبہ ابن کعب کو لکھا کہ ان کے پاس جو غلام ہے اور جس کا نام سالم ہے وہ ان کے (عمر بن عبد العزیز) کے ہاتھ فروخ کر دیں ابن کعب نے کہا میں نے اس معاملہ میں خود بھی غور کیا ہے اور اس کو بھی موقع دیا ہے عمر بن عبد العزیز نے کہا آپ بھی ضرور اس پر اچھی طرح غور فکر کر لیں بہر حال غلام عمر بن عبد العزیز کے سامنے آیا تو انہوں نے اس سے کہا میں تمہاری بابت آزمائش میں پڑ گیا ہوں اور عدم نجات سے ڈرتا بھی ہوں اس پر سالم نے کہا جیسا آپ نے سوچا ہے نجات کا تو یہی راست ہے ورنہ دوسرا استھن خوف کا ہے۔ یہ جواب سن کر عبد العزیز نے سالم سے کہا مجھے کچھ لصحت کر سالم نے کہا آدم ﷺ نے ایک غلطی کی تھی تو اس کی پاداش میں جنت سے نکال دیئے گئے تھے اور آپ لوگ خطاؤں پر خطاؤں میں کرتے ہیں اور پھر بھی جنت میں داخلہ کے امیدوار ہیں اور اس کے بعد خاموش ہو گئے۔ اس پر مؤلف نے لکھا ہے کہ یہ تبصرہ دراصل قرآن کریم کی ان آیات کے حوالہ جات پر منی ہے جن کے معنی یہ ہیں کہ لوگ برائیاں کرتے ہیں اور شکل کی امید رکھتے ہیں، کامیبوتے ہیں اور انگور کی فصل کاٹنا چاہتے ہیں۔ سور

تفصل الذنوب الى الذنوب وترجي درج الجنان وطيب عيش العابد

”گناہ پر گناہ کرتے جاتے ہو اور پھر بھی امید رکھتے ہو جنت میں اعلیٰ مقام اور عابد کی سی زندگی حاصل ہوگی“

ونسبت ان الله اخرج ادما منها الى الدنيا بذنب واحد

”اور ساتھ ہی یہ بھی بھول جاتے ہو کہ اللہ نے آدم کو ایک گناہ کی پاداش میں جنت سے نکال کر دنیا میں بھیج دیا تھا“  
اسی سال ابو نصرہ الحندر بن مالک بن قطعة العبدی انتقال کر گئے جن کا حال ہم نے اپنی کتاب التکملہ میں لکھا ہے۔



## ۱۰۹

اس سال بہشام بن عبد الملک نے اسد بن عبد اللہ القرنی کو خراسان کی امارت سے معزول کر کے اس کو حکم دیا کہ وہ حج پر جائے چنانچہ وہاں سے رمضان میں چل پڑا۔ اس کے بعد خراسان کی نیابت کے لیے بہشام نے الحکم بن عوان الغنی کا انتخاب کیا اور اس کی ماتحتی کے لیے ہشام نے خراسان میں اشرس بن عبد اللہ اسلمی کو موزوں قرار دیا اور اس کو حکم دیا کہ وہ خالد بن عبد اللہ القری سے مراسلات کی تحریر کا کام لے اشرس فاضل و شعور مند آدمی تھا اس لیے اس کا نام فاضل پڑ گیا تھا۔ یہی وہ شخص ہے جس نے سب سے پہلے رابطہ و تعلقات کا دفتر قائم کیا اور بطور مرابط عبد الملک بن زیاد الباہلی کو مقرر کیا جو تمام امور کے انصرام و انتظام کا انچارج تھا اور انہی اختیارات کی بناء پر اس کے اہل و عیال بہت شاداں و فرحان تھے۔ اسی سال امیر المؤمنین ابراہیم بن ہشام نے لوگوں کو حج بھی کرایا۔

## ۱۱۰

اس سال مسلمہ بن عبد الملک نے ملک الترک الاعظیم خاقان سے پھر جنگ کی چنانچہ وہ شکر جرار لے کر مسلمہ کے لیے مقابلہ کے لیے لکلا اور ایک مہینہ تک برابر ایک دوسرے سے مدد بھیڑ ہوتی رہی پھر خدا کا کرنا ایسا ہوا کہ خاقان کو موسم سرما میں شکست ہو گئی اور مسلمہ بن عبد الملک کامیاب فتح مند ہو کر واپس آیا اور بہت سالاں غنیمت بھی ساتھ لایا اور اس نے شام کی طرف واپس آتے وقت ذوالقرنین کے طریقہ پر عمل کیا ان جنگوں کو تاریخ میں غزاۃ الطین کا نام دیا گیا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ جن راستوں سے فوجوں کو گزرنا پڑا وہاں سخت دلدل، کچھ اور گہری لکھائیاں وغیرہ تھیں جن کی وجہ سے مویشی بھی بہت ضائع ہوئے اور لوگ بھی سخت مشکلات اور دشواریوں میں پھنس کر موت کے گھاث اتر گئے اور جو لوگ باقی بچے تھے وہ بڑے سخت مصائب اور ہولناک مشکلات کا مقابلہ کرنے کے بعد بچے تھے۔ اس سال اشرس بن عبد اللہ اسلمی خراسان کے نائب امیر نے سرقد کے ذمیوں کو اسلام کی دعوت دی اور ماراء انہر کے لوگوں کو بھی اسلام کا پیغام پہنچایا اور ان کے جزیہ کو بھی معاف کر دیا جس کا اثر یہ ہوا کہ ان میں سے بیشتر اسلام لے آئے لیکن بعد میں جب ان سے جزیہ کا پھر مطالبہ کیا گیا تو وہ لڑائی پر آمادہ ہو گئے چنانچہ ان ترکوں اور اشرس بن عبد اللہ کے درمیان عرصہ تک کے لیے پھر جنگ کا سلسہ شروع ہو گیا جس کا حال بہت تفصیل سے ابن جریر نے اپنی تاریخ میں لکھا ہے اسی سال امیر المؤمنین نے ہشام بن عبدہ کو افریقہ کا متولی بنا کر بھیجا اور جب وہ پہنچا تو اس نے اپنے بیٹے اور بھائی کو بہت بڑا شکر تیار کر کے دیا جس نے مشرکین سے بڑی سخت لڑائیاں لڑیں اور ان کے بہت سے آدمی موت کے گھاث اتار دیئے اور ان کے بطریق کو بھی گرفتار کر لیا اور باقی لوگ شکست کھا کر فرار ہو گئے۔ مسلمانوں کو یہاں بھی بہت سالاں غنیمت ملا۔ اسی سال معاویہ بن ہشام نے بادرود کے کچھ قلعے فتح کیے اور مال غنیمت حاصل کیا ابراہیم بن ہشام نے اس سال حج بھی کرایا۔ اس وقت عراق میں خالد القری حکمران تھا اور خراسان پر اشرس اسلمی کی حکمرانی تھی۔

شاعر

یہ جریر بن الحنفی ہے اس کا نام محمد شجرہ نسب الحنفی خذیفہ بن ہدر بن سلمہ بن عوف بن قلب بن یوسف بن حنظله بن مالک بن زید بن مناہ بن چبیم بن مر بن طانجہ بن الیاس بن نصر بن بزار ہے شاعر مذکور کی بارہ شخص آیا اور یہ یہ بن معاد یہی مدح سرائی کرتا رہا اور بعد کے خلفاء کی قصیدہ خوانی بھی کی، یہ عمر بن عبد العزیز کے پاس بھی بھیجا تھا۔ یہ فرزوق اور انطل کا ہم عصر تھا اور ان سب میں شعور مندا در باخبر مشہور تھا، کئی لوگوں نے اس کے متعلق کہا ہے کہ وہ اشعر الثلاثا تھا یعنی تینوں مشہور شعراء میں سب سے زیادہ قادر الكلام اور پرگوش اشعار تھا اب دوسرے جب عثمان النبی کے حوالہ سے کہا میں نے تشیع کے لیے جریر کے ہونٹ ہلتے ہوئے نہیں دیکھے تو میں نے کہا تمہیں ان باتوں سے کیا حاصل تو اس پر اس نے کہا سبحان الله والحمد لله ولا الله الا الله والله اکبر والله الحمد نیکیاں برا بیکوں کو دور کرتی ہیں ”الحسنات يذهبن السيئات“ اس آیت میں خدا کا وعدہ برحق ہے۔ محمد الحنفی نے اپنے باپ کے حوالہ سے کہا کہ قبیلہ بنی عذرہ کا ایک اعرابی عبد الملک بن مروان کے پاس آیا اور اس کی شان میں اس نے قصیدہ پڑھا اس وقت عبد الملک کے پاس تین مشہور شاعر موجود تھے جریر، فروزانق اور انطل لیکن وہ اعرابی ان میں سے کسی کو نہیں پیچا نہ تھا۔ عبد الملک نے اعرابی سے کہا کیا تم کو کسی عرب کا اسلام میں ایسا شعر بیاد ہے جو بھوئے بھرا ہوا ہو اس نے کہا جریر کا یہ قول اس کا ثابت ہے:

**فغض الطوف انك من نمير** فلا كعبا بلغت ولا كلابا

”ایسی نظریں پنج رکھ کیونکہ تو نمیری قبیلہ کا ہے اور تیر اعلق نہ قبیلہ کعب سے ہے اور نہ کلاب سے“

یہ شعر سن کر عبد الملک نے اعرابی کی تحسین کی اور کہا کیا تجھے کوئی اچھا شعر بھی یاد ہے اس نے کہا ہاں جریر کا یہ شعر ہے آپ بھی سن لیجئے:

## الستم خير من ركب المطايا واندى المعالمين بطون راح

”کیا تم بہترین سوار نہیں ہو اور کیا تم سب لوگوں سے زیادہ سخی اور رزم خوبیں ہو؟“

عبدالملک نے اس شعر کو سن کر بھی اعرابی کو داد دی اور کہا سب سے زیادہ خوبصورت اور لطیف شعر بھی کسی کا سنا سکتے ہو؟

اعرائی نے پھر جریر کے مندرجہ ذیل دو اشعار سنائے:

ان العيون التي في طرفيها مرض قتلنا ثم لم يحييin قتلانا

”ان محبوبوں کی انکھڑیوں نے جن کو پباری لاحق سے ہمیں مارڈا ہے اور پھر ایک بار مارنے کے بعد جنے کا موقع نہیں دیا۔“

يصر عن ذالب حتى لا حراك به وهن اضعف خلق الله اركانا

”بڑے بڑے صاحبان ہوش ایسے چت ہوئے کہ حس و حرکت پاتی نہ رہی حالانکہ وہ اللہ کی ضعیف ترین مخلوق ہیں۔“

عبدالملک نے یہ اشعار سن کر اعرابی کی تحسین کی اور کہا کہا تم جرر کو بیچان سکتے ہو؟ اعرابی نے جواب دیا اگرچہ میں اس

سے ملنے کا بے حد مشتاق ہوں لیکن آج تک اس سے نہیں ملا ہوں، بہر حال عبد الملک نے اعرابی کی زبانی جریر کے اشعار سن کر اس کو بہت پچھا العام و اکرام دے کر حصتِ لرنا پاہا اس پر جریر نے عبد الملک سے کہا آپ اس کو جو کچھ بھی دے رہے ہیں وہ آپ کا اس کے لیے بہت بڑا اعلیٰ ہے آپ مجھے جو دینا پاہا ہے یہ تیری طرف سے وہ بھی اسی اعرابی کو دے دیں خطا یت ہے کہ ایک روز جریر بن بشر بن مردان کے پاس پہنچا تو باہ اخطل بھی موجود تھا بشرطے جریر سے کہا کیا تم ان کو جانتے ہو جریر نے کہا نہیں اے امیر یہ کون شخص ہے امیر نے کہا یا اخطل ہے اس پر اخطل نے کہا میں وہ ہوں جس نے تیری آبرو خاک میں ملادی ہے اور تجھے راتوں کو جگایا ہے اور تیری قوم کو دکھ پہنچایا ہے اس کے جواب میں جریر نے جو کچھ کہا وہ یہ تھا جہاں آبرو کے متعلق تیری گالی دینے کا تعلق ہے تو اس نے کہا دریا میں ڈوبنے والا دریا کو گالی دے کر اس کا کچھ نہیں بگاڑ سکتا ہے اور جہاں تک تیرے قول راتوں کو جگائی کرانے سے متعلق ہے تو مجھے چھوڑ دے تاکہ میں سوکوں تو یہی تیرے حق میں بہتر ہو گا اور جہاں تک تیرے قول کا تعلق قوم کی اذیت سے ہے تو اس کے متعلق بھی سن لے کہ تو ایسی قوم کو بھلا کیا ایذا دے سکتا ہے جس کو تو جزیرہ ادا کرتا ہے اخطل کا تعلق نصاری عرب مخصرہ سے تھا اللہ اس کا برا کرے جس نے بشر بن مردان کی تصیدہ گوئی کرتے یہ شعر پڑھا تھا:

قد استوى بشر على العراق من غير سيف ودم مهراق

”بشر عراق پر قابض ہو گیا بغیر تکوار چلائے اور خون بھائے“

یہاں لفظ استوی کا استعمال نہ صرف غلط ہے بلکہ گستاخانہ بھی ہے۔ عام طور پر اللہ تعالیٰ کے لیے استوی علی العرش کا جو مطلب لیا گیا ہے وہی مطلب گستاخی سے اخطل نے بشر بن مردان کے لیے بھی لیا ہے اللہ تعالیٰ جھیلوں کے اس ناشائستہ اور بیہودہ تحریف لکھ سے منزہ و پاک ہے۔

الہیث بن عدی نے عوانہ بن الحکم کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ جب عمر بن عبد العزیز خلیفہ ہوئے تو ان کے پاس کئی شعراہ و فر کی صورت میں حاضر ہوئے لیکن انہوں نے کوئی توجہ نہ دی کئی روز دروازہ پر حاضری کے بعد جب ان میں سے کسی کو باریابی کی اجازت نہیں تو یہ امر ان لوگوں کو بڑا شاق گزرا اور انہوں نے واپسی کا ارادہ کر لیا اتفاقاً اس طرف رجاء بن حیوہ کا گزر ہوا اس سے جریر نے کہا:

يا ايها الرجل المرخي عمamته هذا زمانك فاستاذن لنا عمرا

”اے ڈھیلے عماد والے مطہن انسان آج کل تیرا در درور ہے ہمارے لیے باریابی کی اجازت دلادے“

رجاء بن حیوہ نے اندر جانے کے بعد خلیفہ سے ان لوگوں کا کوئی ذکر نہیں کیا لیکن جب عدی بن ارطاطہ کا ادھر سے گزر ہوا تو جریر نے اس سے بھی ان اشعار میں اپنے لیے امیر المؤمنین عمر بن عبد العزیز کے یہاں باریابی کی سفارش کی خواہش کی چنانچہ وہ کہتا ہے:

يا ايها الراكب المرخي مطيته هذا زمانك انى قد مضى زمني

”اے آرام دہ مطبع سواری کے راکب آج کل تیرا زمانہ ہے میرا زمانہ تو گزر چکا ہے“

ابلغ خليفتنا ان كنت لاقيه اني لدى الباب كالمحفوء في قرن

”؛، اثنیف سے ماقات تھے نے پر ہمارا پیغام بھی پہنچا دینا کہ میں بھی دروازہ بند ہائی اہوں“

لاتنس حاجتنا لاقت مغفرة فد طال مشکی عن اہلی وعن وطنی

”ہماری بات بھول نہ جانا خدا تیری مفترت رے مجھے اپنے اہل و عیال اور دُن سے جدا ہوئے مرصد گزرنگیا ہے“

چنانچہ عدنی نے عمر بن عبد العزیز کے سامنے پہنچ کر کہا اے امیر المؤمنین تیرے دروازہ پر شعراء، ستک، ۱۰۰ ہے رہے ہیں ان کے تیرے زہریلے اور ان کی باتیں بڑی پراثر ہوتی ہیں خلینہ نے عدنی کی بات سن کر کہا، مجھے شعراء سے کیا لیتا ہے اس پر عدنی نے کہا امیر المؤمنین رسول اللہ ﷺ بھی شعر سنتے تھے اور انعام بھی دیتے تھے اور جب العباس بن مردار اس نے حضور ﷺ کی تعریف کی تھی تو آپ نے خوش ہو کر اپنا حلمہ مبارک اس کو عطا کر دیا تھا عمر بن عبد العزیز نے کہا کیا تم ان میں سے کچھ اشعار مجھے سناسکتے ہو؟ عدنی نے کہاں ہاں بے شک مجھے سنئے:

رأیک یا خیر البریة کلها!! نشرت کتابا جاء بالحق معلما

”ساری مخلوق میں سب سے افضل تجھے دیکھا ہے تو ایسی کتاب لایا ہے جو حق کی داعی ہے“

شرعتم لنا دین الهدی بعد جورنا عن الحق لما اصبح الحق مظلما

”تو ہمارے لیے دین ہدایت کی اس وقت شریعت لایا جب ہم حتی سے بھک گئے تھے اور حق چھپ گیا تھا“

ونورت بالبرہان امرا مدلساً واطفات بالقرآن ناراً تضروا

”تو نے دلائل کے نور سے فریب کا پردہ چاک کر دیا اور بھر کتی ہوئی آگ کو قرآن سے بجھادیا“

فمن مبلغ عنى النبی محمدًا وكل امری بجزی بما کان قدما

”محمد عربی کا یہ پیغام عام کر دو کہ ہر آدمی کو گر شتم عمل کی جراحت و ملے گی“

تعالیٰ علوأ فوق عرش الہنا وکان مکان الله اعلیٰ واعظما

”ہمارا نبی عرش الہی سے بھی اوپر نکل گیا اول اللہ جل شانہ کا مرتبہ سب سے اعلیٰ وارفع ہے“

یہ اشعار سن کر عمر بن عبد العزیز نے پوچھا دروازہ پر کون کون شاعر ہیں جواب ملا ایک عمر بن الہی رابعہ ہے دوسرا ہمام بن غالب یعنی فرزدق ہے اور تیسرا جریر ہے عمر بن عبد العزیز نے اول الذکر دونوں شاعروں کو ان کے الیعنی کلام اور غیر اسلامی خیالات کی بنابر بلا نے کی اجازت دینے سے انکار کرتے ہوئے جریر کو اندر آنے کا موقع دیا جس نے آتے ہی رسول اللہ ﷺ کی شان میں کچھ سنانے کے بعد خلیفہ کی مدح میں بھی اسی طرح گویا ہوا:

ان الذى بعث النبی محمدًا جعل الخلافة الامام العادل

”یہ اللہ کی ذات ہے جس نے محمد ﷺ کو نبی بنا کر بھیجا اور جس نے خلافت امام عادل کے پر کی“

وسع الخلاق عدلہ ووفاءه حتى ارعوی وانا ميل المائل

”جس کا عدل و انصاف اور وفا سب کے شامل حال ہے اس نے کبھر لوگوں کو غلط اقدامات سے روک دیا ہے“

انی لار جو منک خیراً عاجلاً  
والنفس مؤلعة بحب العاجل  
”میں بھی تجھ سے خیر مان جل کی امید رکھتا ہوں اور شس تو جلد محبت کا ررویدہ ہونا ہی بہے“

### فرزوق

اس کا پورا نام ہمام بن قاب بن صالح بن مصعب بن ناجیہ بن عقال بن محمد بن سفیان بن مجاشع بن دارم بن حظله بن زید بن مناہ بن مر بن اد بن طانجہ ابو فراس بن ابی نطل ائمہ البصری الشاعر المعروف بالفرزوق ہے، اس کا دادا صعصعہ بن ناجیہ رسول اللہ ﷺ کے پاس آتا تھا اور ایام جاہلیت میں احیاء مودت والفت کا دعویدار تھا۔ فرزوق حضرت علیؑ کے حوالہ سے بتاتا ہے کہ وہ اپنے باپ کے ساتھ ان کی خدمت میں حاضر ہوا تھا تو اس کو دیکھ کر حضرت علیؑ نے جب یہ پوچھا کہ یہ کون ہے؟ تو میرے باپ نے ان کو بتایا کہ یہ میرا بیٹا ہے اور شاعر ہے اس پر حضرت علیؑ نے میرے باپ سے کہا تھا کہ اس کو قرأت سکھلاؤ کہ یہ اس کے لیے شعرگوئی سے بہتر ہے فرزوق کے کلام کو حسینؑ نے بھی اس وقت سنا تھا جب وہ عراق کے لیے روانہ ہو رہے تھے ان کے علاوہ اس کے کلام کو ابو ہریرہ، ابو سعید خدری، عربجہ بن سعید، زارہ بن کعب اور طراح بن عدی شاعر نے بھی سنا تھا، فرزوق نے خالد الحداء، مروان الاصغر اور حجاج بن جراح الاحوال نے کچھ روایات بیان کی ہیں۔

کہا جاتا ہے کہ فرزوق معاویہ کے پاس بھی اپنے چچا الحباب کی میراث طلب کرنے کے سلسلہ میں گیا تھا اور ولید اور اسکے بھائی کے پاس بھی غالباً اسی غرض سے گیا تھا مگر غالباً یہ صحیح نہیں تھے، اشعث بن عبد اللہ نے فرزوق کے حوالہ سے کہا ہے کہ ایک روز ابوہمیرہ رضی اللہ عنہ نے میرے قدموں کو دیکھ کر کہا کہ میں تیرے چھوٹے چھوٹے قدموں کے باعث تیرے لیے جن طلب کروں گا۔ میں نے کہا میرے گناہ تو بہت ہیں اس نے جواب دیا کوئی حرج نہیں میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو کہتے ہوئے سنا ہے کہ تو بہ کا دروازہ اس وقت تک کھار ہے گا جس تک سورج مغرب سے طلوع ہو گا اور معاویہ بن عبد الکریم نے بھی اپنے باپ سے روایت کیا ہے کہ ایک روز میں فرزوق کے پاس پہنچا تو اچا کک اس کے پیر میں بیڑی دیکھی میں نے اس سے پوچھا یہ کیا اس نے جواب دیا میں نے قسم کھائی ہے کہ میں اس وقت تک یہ بیڑی پیر سے نہیں نکالوں گا جب تک قرآن پاک حفظ نہ کرلوں گا۔

ابو عمرو بن غلاء کا بیان ہے کہ میں نے کسی بد وی کو نہیں دیکھا کہ اس نے شہر میں قیام کیا ہوا اس کی زبان خراب نہ ہو گئی ہو مگر دو آدمی اس سے مستثنی ہیں ان میں سے ایک ارباب بن الحجاج ہے اور دوسرا فرزوق ہے ان لوگوں کی زبان تو شہر میں طویل قیام کے باوجود مزید نکھرگئی ہے ابو شبل کا بیان ہے کہ فرزوق نے اپنی بیوی النوار کو تین طلاقیں دے دیں تو الحسن البصري کے پاس آیا اور ان کو اس امر پر گواہ بنایا اس کے بعد طلاق دینے پر بہت نادم ہوا اور حسن بصری کی شہادت پر بھی اس کو بہت افسوس ہوا چنانچہ وہ کہتا ہے:

فلو انی ملکت یدی و قلبي  
لکان على للقدر الخیار  
”کاش میرے ہاتھ اور میرا دل میرے قبضہ میں ہوتے اور لقدر پر میرا اختیار ہوتا“

لدمت ندامۃ اللسعی لاما      غدت منی مطلقة نوار

”تیں اس وقت نداست ترتارہ تیا جب بیری مطلقہ یوئی نوار میرے پاس سے پھی گئی۔“

وکانت جنتی فخر جت منها      کادم حین اخیر جهہ الضرار

”وہ تو گویا میری جنت تھی مگر میں تو اس جنت سے خود نکل آیا آدمی طرح جو جبور ہو کر نکل تھے۔“

اسمعی وغیرہ نے کہا ہے کہ جب نوار کا انتقال ہوا تو اس نے دصیت کی تھی کہ اس کی نماز جنازہ حسن بصری پڑھائیں، غرض کہ اس کی نماز جنازہ پر بکثرت اشراف و عیان اہل بصرہ موجود تھے جن میں حسن بھی شامل تھے جو اپنے خبر پر سوار تھے اور فرزدق اپنے اونٹ پر سوار تھا جب جنازہ چل پڑا تو حسن نے فرزدق سے کہا لوگ کیا کہتے ہیں؟ اس نے جواب دیا لوگ کہہ رہے ہیں کہ آج کے جنازہ میں ایک بہترین انسان موجود ہے اور ایک بدترین انسان بھی حاضر ہے یعنی بہترین انسان آپ ہیں اور بدترین انسان میں ہوں اس پر حسن بصری نے جواب دیا اے ابو الفرس نہ میں بہترین انسان ہوں اور نہ تو بدترین انسان ہے اس کے بعد حسن نے کہا آج کے لیے تیری کیا تیاری ہے اس نے جواب دیا اسی رس سے لا الہ الا اللہ کی شہادت دے رہا ہوں جب حسن بصری نے میت کی نماز پڑھا دی تو لوگ قبر کی طرف مائل ہوئے تو فرزدق نے یہ اشعار پڑھے:

اَفَ وَرَاءِ الْقَبْرِ أَنْ يَعْفُفُ      اَشَدَّ مِنِ الْقَبْرِ النَّهَايَا وَاضْفِقا

”مجھے اگر معاف نہ کیا گیا تو قبر کی منزل کے بعد بھڑکتی ہوئی آگ اور تنگی قبر کا خوف لاحق ہے۔“

اَذَا جَاءَ فِي يَوْمِ الْقِيَامَةِ قَائِدٌ      عَنِيفٌ وَسَوْاقٌ يَسْوَقُ الْفَرْزَوْقَا

”اور جب قیامت قائم ہوگی تو ایک سخت گیر قائد اور ہائنسے والا فرزوق کو ہنکا کر لے جائے گا۔“

يَسَاقُ إِلَى نَارِ الْجَحِيمِ مُسْرِبًا      سَرَابِيلُ قَطْرَانِ لِبَاسًا مُخْرِقًا

”اور نار جہنم کی طرف گندھک کے کپڑے پہننا کر لے جایا جائے گا اور وہ کپڑے بھی تارتار ہو چکے ہوں گے۔“

کہتے ہیں ان اشعار کوں کر حسن بصری روپرے اور فرزدق کے ساتھ ساتھ چلتے رہے اور کہتے لگے آج سے قبل تم سے زیادہ مجھے کوئی برائیں لگتا تھا لیکن آج تم سے زیادہ مجھے کوئی محبوب نہیں ہے، بعض لوگوں نے فرزدق سے کہا تمہیں پاک باز عورتوں پر تمہست لگاتے پکھ خوف خدا نہیں آتا اس نے جواب دیا آج مجھے سب سے زیادہ محبوب وہ ذات ہے جو سب سے زیادہ دیکھتی ہے پھر وہ مجھے کیوں عذاب دے گی جیسا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں فرزوق والیں میں جریئے چالیس دن قبل فوت ہوا بعض لوگ کہتے ہیں ایک مہینہ قبل فوت ہوا، واللہ اعلم، البتہ حسن بصری اور ابن سیرین کا ذکر ہم نے اپنی کتاب تکمیل میں بھی تفصیل سے کیا ہے۔

### احسن بن ابی الحسن

ان کے باپ کا نام یسار تھا ابو سعید البصری تھے جو زید بن ثابتؓ کے غلام تھے یہ بھی کہا جاتا ہے کہ وہ جابر بن عبد اللہ کے غلام تھے ان کی ماں کا خیرہ ام سلمہ کی کنیت تھیں اور ان کی ہی خدمت کیا کرتی تھیں لیکن جب بکھی وہ ان کو کسی کام کے لیے بھیج دیتی تھیں تو وہ اپنے لڑکے حسن سے غافل ہو جاتی تھیں اس وقت ام سلمہ خوش تھیں لیکن ان کو اپنی چھاتیوں کا دودھ پلا کر بہلاتی تھیں اس طرح حسن

۱۰. ان کا دین بیکار نہیں بلکہ تھے جن لوگوں کا خیال ہے جن کو حکمت و علم میں جو مقام حاصل ہوا، اسی پر بننے کی وجہ سے تھا جوان چھاتیوں کی برکت سے ان کو ملا تھا جس کی نسبت رسول اللہ ﷺ کی طرف تھی ان کی والدہ بچپن ہی میں ان کو صحابہ کے پاس صحیحی تھیں جو ان کو اپنی دعاؤں اور برکتوں سے نوازتے تھے۔ ان دعاویٰں والوں میں عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ بھی شامل تھے جو ان کو دعا دیتے وقت کہا کرتے تھے اے اللہ اس کو دین کی سمجھ عطا کرو اور اس کو لوگوں کا محبوب بنادے۔ ایک مرتبہ لوگوں نے انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے کوئی مسئلہ دریافت کرنا چاہا تو انہوں نے کہا ہمارے مولا علیکم السلام سے دریافت کرو انہوں نے بھی سنائے اور ہم نے بھی سنائے مگر ان کو سب کچھ یاد ہے اور ہم بھول گئے ہیں۔

انسؓ نے ایک مرتبہ یہ بھی کہا میں اہل بصرہ میں سے دو آدمیوں پر رشک کرتا ہوں ایک صن دوسرے ابن سیرین۔ قدادہ کا قول ہے میں جس فقہیہ سے بھی ملا ہوں حسن کو ان سب سے افضل پایا، ایک مرتبہ انہوں نے ان کے بارہ میں یہ بھی کہا کہ میری آنکھوں نے حسن سے زیادہ کسی کو فقہیہ نہیں دیکھا ایوب نے کہا لوگ حسن سے سوال کرنے کے لیے تین سال توقف کرتے تھے پھر بھی ان کی بیت کے باعث ان سے کچھ نہیں پوچھ پاتے تھے، شعی نے بصرہ جانے والے ایک شخص سے کہا جب تم بصرہ میں سب سے زیادہ خوبصورت اور بارعب آدمی کو دیکھو تو سمجھو لیہی حسن ہیں پھر اس وقت ان سے میر اسلام کہنا، یونس بن عبید کہنا ہے جب کوئی شخص حسن کو دیکھ لیتا تھا تو اس سے اس کو فائدہ پہنچتا تھا خواہ اس نے ان کو عمل کرتے ہوئے نہ دیکھا اور نہ ان کا کلام سنایا۔ اعمش کہا کرتے تھے حسن ہمیشہ حکمت و دانائی کی بات کرتے ہیں۔ ابو عفر جب حسن کا ذکر کرتے تھے تو کہا کرتے تھے یہ وہ شخص ہے جس کا کلام انبیاء کے کلام کی مانند ہے۔ محمد بن سعد کا کہنا ہے حسن علم و عمل کے جامع ہیں وہ بلند مرتبہ عالم ہیں، عالی مقام فقہیہ میں عابد و زاہد اور سخت عبادت گزار ہیں وہ کثیر العلم و اعمل ہیں اور فصح و جمل ہیں وہ جب مکہ آئے تو ایک مند پر بھائے گئے اور تمام علماء وقت ان کے اطراف میں بیٹھے اور لوگوں کا جوام اکٹھا ہو گیا تو حسن نے ان سب کو مخاطب کر کے گفتگو کی۔ اہل تاریخ کا کہنا ہے حسن جب اٹھا سی سال کے ہو گئے تو الله میں ان کا وصال ہو گیا یہ رجب کا مہینہ تھا ان کے اور ابن سیرین کے یوم وفات میں ایک سودن کا فرق ہے۔

### ابن سیرین

محمد بن سیرین ابو بکر بن ابی عمر والانصاری، انس بن مالک الفضری کے غلام تھے محمد کے باپ عین التر کے قیدیوں میں شامل تھے۔ خالد بن الولید نے مُجْمِلَ دِيْنِ قیدیوں کے ان کو بھی غلام بنالیا تھا جن کو بعد میں انس نے خرید کر اپنا مکاتب بنالیا تھا ان کے بیہاں اولاد اخیار پیدا ہوئی جن میں محمد انس بن سیرین معید، بھی خصہ اور کریمہ شامل ہیں۔ یہ سب تابعین ثقات میں شامل ہیں رجم اللہ، بخاری نے کہا ہے محمد حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی اختلاف مخالفت سے دو سال قبل پیدا ہوئے تھے ہشام بن حسان کا کہنا ہے جتنے آدمیوں سے میں ملا ہوں ان میں محمد سب سے زیادہ سچے تھے۔ محمد بن سعد کا کہنا ہے کہ محمد شاہ مامون بلند مرتبہ عالم فقیہ امام کثیر العلم اور نہایت متمنی و پرہیزگار تھے ان کو قلع ساعت کا عارضہ لاحق تھا۔ موئرخ الحجی کا قول ہے میں نے کسی شخص کو ان سے زیادہ تقویٰ میں بڑھا ہوا نہیں پایا اور نہ ان سے زیادہ کسی کو فقیہ دیکھا۔ ابن عون کا قول ہے محمد بن سیرین اسی امت کے لیے سب سے زیادہ

اجمیل واقعات رکھنے والے اور اپنے نفس پر بے زیادتی برداشت کرنے والے اور بے زیادہ امت کا خوف رکھنے والے تھے۔ ابن عون کا کہنا ہے دنیا میں تمیں آدمیوں سے زیادہ خشیت اللہ سے روکنے والے نہیں ہیں ایک عراق کے محمد بن سیرین اسرائیلی مسجد کے قاسم بن محمد اور تیسرا شام کے رجاء بن حیدر یا لوگ حفظ چاہیے بنا تے تھے۔ شعیم کا قول ہے لوگوں اس اور بچا سننے والے آدمی کے ساتھ لے گئے رہو۔ ابن شودب کا قول ہے میں نے اسی کو محمد بن سیرین سے زیادہ بے باک خواب کی تعبیر بتانے والا نہیں دیکھا، عثمان البصیری کا کہنا ہے بصرہ میں محمد بن سیرین سے زیادہ قضاء اور شرعی محکما کہ کاعالم کوئی نہ تھا۔ ان کا انتقال مالحہ میں شوال کی نوتار نگہ کو حسن کے انتقال کے سودن بعد ہوا تھا۔

### حسن (مزید کوائف و اقوال)

ابوسعید البصیری فقہہ کے مشہور امام تھے کبارتا بعین اور اجل علماء میں شامل تھے، علم و عمل اور اخلاق میں بے نظیر تھے ابن ابی الدنیانے ان کے متعلق لکھا ہے کہ انہوں نے بیس سال اس طرح عبادت کی کہ ان کے پڑویسوں کو بھی اس کا قطعاً کوئی علم نہ تھا۔ بعض اوقات ساری رات عبادت کرتے صبح کر دیتے تھے اور بعض اوقات کچھ رات سے عبادت کے لیے اٹھ کر صبح تک عبادت میں مشغول رہتے تھے۔ لوگ ان کے پاس مذاکرہ کے لیے آتے تھے اور وہ لوگوں کی ملنکہ حد تک تسلی کرتے تھے، حسن نے ایک بار لوگوں سے کہا کہ ایک شخص عرب بن عبد العزیز کے پاس زور زور سے سانس لینے لگا آپ نے اس کے لات مار دی یا تھپٹ مار دیا اس کے بعد کہا اس امر میں اس شخص کے لیے آزمائش تھی، طبرانی کی روایت کے مطابق ایک بار حسن نے کہا تھا کہ ایک قوم کے لوگوں کو مفترت کی امیدوں اور رحمت کی آرزوں نے دھوکہ میں اتنا بتلا کر دیا ہے کہ وہ اسی حالت میں دنیا سے کوچ کر گئے اور اعمال صالح سے خالی گئے۔ ان میں سے ایک آدمی حسن کے پاس آیا اور کہنے لگا مجھے اللہ کے ساتھ حسن نہیں ہے اور اس سے رحمت کی امید ہے، اس کوں کر حسن نے کہا یہ شخص جھوٹا ہے اگر اللہ کے ساتھ اس کو حسن نہیں ہوتا تو اللہ کے لیے حسن عمل بھی کرنا۔ اگر اللہ سے رحمت کا طلبگار ہے تو اس کی رحمت کو اعمال صالح کے ذریعے طلب کرنا چاہیے جو شخص جنگل میں بغیر زاد راه گھس جائے تو تيقیناً بھوک اور پیاس سے بلاک ہو جائے گا۔

ابن ابی الدنیانے ان کا یہ قول نقل کیا ہے کہ آدمی کو چاہیے کہ قلب کے حادثات سے بچے کیونکہ قلب بہت جلد ہلاکت میں بتلا ہو جاتا ہے۔ مالک بن دینار کہتے ہیں میں نے حسن سے دریافت کیا اس وقت عقوبت عالم کا کیا حال ہو گا جب وہ دنیا کی محبت میں گرفتار ہو جائے فرمایا اس وقت قلب کی موت واقع ہو جائے گی۔ جب کوئی عالم دنیا کو عمل آخرت کے ذریعہ طلب کرے تو اس سے علم کی برکتیں رخصت ہو جائیں گی اور صرف رسمی طور پر اس کا علم رہ جائے گا ایک شخص نے اپنے باپ سے روایت کی ہے کہ حسن نے ایک شخص کو دیکھا جو بیمار ہو کر اچھا ہو گیا تھا اس پر حسن نے اس سے کہا ہے شخص اللہ نے تھے یاد کیا ہے تو بھی اس کو یاد کر اور اس کا شکر ادا کر اور اس کے بعد حسن نے کہا مرض بھی اللہ کی طرف سے تازیانہ عبرت ہوتا ہے اس کے بعد مریض یا گھوڑے کا شر سوار بن جاتا ہے یا لنگڑے لوے لگدے کا سوار بن جاتا ہے عینی نے اپنے باپ کے حوالہ سے لکھا ہے کہ حسن نے فرقد کو لکھا:

اما بعد! ”میں تجھے تقویٰ اور خشیت اللہ کی وصیت کرتا ہوں اور اللہ نے تجھے جو علم دیا ہے اس پر عمل کی تلقین کرتا ہوں، اللہ نے جو وہ مدد کیا ہے اس کی تیاری کی وصیت کر رہا ہوں۔ اس سے کوئی آدمی بخشنہ سکتا جو اللہ کا وعدہ نہیں اس نے کا وقت آجائے گا تو اس وقت نہ مامت سے کچھ حاصل نہ ہو گا اپنے سرست غافلین کا پردہ بٹا دے اور جبلاءٰ نیزہ سے بیدار ہو جا۔ اپنی کمرکس لے کیونکہ دنیا ایک میدان مسابقت ہے اور اس کی اختیاری جنت ہے یادو زخم میرے اور تجھے نیلے اللہ کی طرف سے ایک مقام مقرر ہے اس میں ہر چھوٹی بڑی چیز کے متعلق سوال ہو گا اور ہر خفیٰ اور جلی امر کے بارہ میں پوچھا جائے گا چنانچہ جو کچھ مجھ سے اور تجھے سے سوالات ہوں گے اس سے مطمئن نہ ہو جانا۔ اس میں دل کے وسو سے آنکھوں کی خیانتیں اور کانوں کی سماعیں وغیرہ و سب کچھ داخل ہے۔“

ابن الی الدنیا نے حجزہ الاعمی کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ ان کی والدہ ان کو حسن کے پاس لے گئیں تاکہ وہ ان کی صحبت سے فیض حاصل کریں ان کا بیان ہے کہ میں روزانہ جب حسن کے مکان پر پہنچتا تھا تو ان کو روتا ہوا پاتا تھا اور با اوقات ایسا بھی ہوا ہے کہ میں نے حسن کو نماز میں روتے ہوئے دیکھا تو ایک دن ان سے پوچھ بیٹھا کہ آخراً پ اتنا کیوں روتے ہیں انہوں نے جواب دیا کہ بندہ اگر نہ روئے تو آخر کیا کرے۔

اے میرے بیٹے گریہ وزاری خدا کی رحمت کو دعوت دیتی ہے اگر تجھے زندگی بھر رونے کا موقع ملے تو ضرور رویا کرتا کہ اللہ کی رحمتیں تجھ پر نازل ہوں اور تجھ کو عذاب نار سے نجات مل جائے انہوں نے کہا مرنے کے بعد انسان کے لیے دو ہی منزلیں ہیں جنت یادو زخم تیری منزل کوئی نہیں ہے اور پھر کہا اللہ کی خشیت سے رونے والے کے قطرے بننے نہیں پاتے ہیں کہ اس کو عذاب دوزخ سے نجات مل جاتی ہے۔ انہوں نے مزید کہا اگر کوئی اللہ کی خشیت سے بچنے میں رورہا ہے تو اس کے باعث اللہ کی رحمتیں سب کے شامل حال ہو جاتی ہیں۔ نیز یہ کہ انسانی اعمال میں سے کوئی عمل ایسا نہیں جس کا وزن نہ ہو مگر خوفِ اللہ سے رونے والے آنسوؤں کے وزن کا علم صرف اللہ رب العالمین کو ہی ہے۔ ابن الی الدنیا نے حسن کے حوالہ سے کتابِ یقین میں بیان کیا ہے ایک مسلمان کی علامات دین کی قوت، نرمی میں احتیاط، یقین میں ایمان، علم کے ساتھ حکم، حق میں عطا، غنی میں قصد، فقر و فاقہ میں تحمل بوقت قدرت۔ احسان و نصیحت، رغبت و خواہش میں تورع، شدت میں تعفف و صبر ہیں اور ایسی حالت میں انسان کی نہ زبان بیکے نہ آنکھیں مگر اہوں نہ شرم گاہ قابو سے باہر ہونے اس کو خواہشات بے قابو ہونے دیں نہ اس کی زبان اس کو رسائے نہ حرس و آزادیوی اس کو شرمسار کرے اور نہ اس کی نیت میں کسی قسم کا کھوٹ آئے۔ اسی کے ساتھ انہوں نے یہ بھی کہا کہ انسان کے ضعف یقین کے لیے صرف اتنا ہی کافی ہے کہ جو کچھ اس کے پاس ہے اس کو وہ اس سے زیادہ پائیدار اور مستحکم جانے جو خدا کے پاس ہے۔

ابن الی الدنیا نے غیبت کی برائی کے بارہ میں حسن کا قول نقل کیا ہے۔

خدا کی قسم مومن کے دین میں غیبت کی برائی غذا کے جسم میں سریت کرنے سے زیادہ تیزی سے سرایت کرتا ہے نیز یہ کہ ابن آدم ایمان کی حقیقت کو اس وقت تک نہیں پہنچ سکتا جب تک وہ اپنے نفس کے عیوب تک نہیں پہنچ پاتا انہوں نے یہ بھی کہا کہ تمیں

آدمیوں کی غیبت، غیبت نہیں کہلاتے گی اور ان کی نسبت کی برائی کا اعلان گناہ میں شامل نہیں ایک وہ فاسق و فاجر شخص جو حکم کھلاس کے ارتکاب کر رہا ہے دم کن الہم دب بدر اکم، دم بعکم۔ حسن ایک بار مجھے میں یہ بھی کہا تو گوئی کے عمال پر نظر کھوان کے آغاز پر نہ بڑا اس طرح حسن نے یہ بھی کہا ہے کہ جس شخص میں یہ چار باتیں ہوں گی اللہ اس سے محبت کرے گا اور اس پر اپنی رحمت مازل کرے گا ایک وہ شخص جو اللہ ہیں کے لیے رفیق القاب ہے وہ سرا و شخص جو نلام کا ہر طرح ہیاں رکھتا ہے تیرتے وہ جو کسی یتیم کا کشیل ہے چوتھے وہ ضعیف و کمزور کی اعانت کرتا ہے۔

### محمد بن سیرین (مزید کوائف واقوال)

محمد بن سیرین کے سامنے جب کسی کی شخص کی برائی ہوتی تھی تو وہ اپنے علم کے مطابق اس کی خوبیاں بیان کرتے تھے محمد بن سیرین خشوع و خضوع اور خشیت اللہ کا مرتع تھے۔ جب ان کو لوگ دیکھتے تھے تو اللہ کو یاد کرنے لگتے تھے جب انس بن مالک کا انتقال ہوا تو انہوں نے وصیت کی کہ ان کو محمد بن سیرین غسل دیں لیکن محمد بن سیرین اس وقت محبوب تھے جب لوگوں نے ان سے انس بن مالک کی وصیت کا اظہار کیا تو انہوں نے کہا میں تو محبوب ہوں اس پر لوگوں نے امیر سے ان کی رہائی کی درخواست کی تو انہوں نے جواب میں کہا مجھے امیر نے قید نہیں کیا ہے مجھے اس نے قید کیا ہے جس کا مجھ پر حق ہے چنانچہ اس شخص سے اجازت رہائی لے کر ان سے انس بن مالک کو غسل دلوایا گیا ان کا معمول تھا کہ وہ دو پھر کو بازار میں جا کر تکبیر و تہلیل اور تذکیر میں مشغول ہو جاتے اور کہتے تھے کہ یہ وقت لوگوں کی غفلت کا ہوتا ہے اس لیے میں ایسا کرتا ہوں وہ کہا کرتے تھے اللہ جب اپنے کسی بندہ کے ساتھ خیر کا ارادہ کرتا ہے تو اس کو داعظ بنا دیتا ہے جس سے وہ امر بالمعروف اور نهى عن الممنکر کا کام لیتا ہے وہ کہا کرتے تھے کہ تیرا سب سے بڑا ظلم اپنے بھائی کے ساتھ یہ ہے کہ تو اس کی برائی کو سب سے کہتا پھرتا ہے اور اس کی اچھائیوں کو چھپاتا ہے۔

محمد بن سیرین کے بقول عزلت اور گوشہ نشینی بھی عبادت ہے جب وہ موت کا ذکر کرتے تھے تو ان کے جسم کا ہر عضور دہ ہو جاتا تھا ایک اور روایت میں ہے کہ ان کی حالت اس وقت نہایت دگرگوں ہو جاتی تھی اور ایسا معلوم ہوتا تھا کہ یہ وہ محمد بن سیرین نہیں ہیں جو واقعثاً ہیں جب خواب کے بارہ میں ان سے سائل کوئی سوال کرتا تو کہا کرتے تھے خدا سے ڈرو اور جو کچھ خواب میں دیکھا ہے اس سے دھوکہ نہ کھاؤ۔ ایک روز محمد بن سیرین سے ایک شخص نے آکر اپنا خواب بیان کیا اور کہا میں نے خواب میں دیکھا ہے کہ میں زیتون میں تیل ملا رہا ہوں یہ سن کر انہوں نے کہا اپنی بیوی کے بارہ میں جا کر معلومات حاصل کروہ تیری ماں ہے چنانچہ جب اس نے تفصیل کی تو وہ اس کی ماں نکلی اور یہ اس طرح ہوا کہ وہ خواب دیکھنے والا شخص پہنچنے میں قیدی بنا کر غلام کی صورت میں لا یا گیا تھا اور عرصہ تک یعنی اپنے بلوغ تک بلا د اسلامی میں رہتا رہا تھا اس کے بعد اس کی ماں بھی قیدی اور کنیر بنا کر رانی گئی جس کو علمی سے اس شخص نے خرید لیا تھا اس کے بعد جب اس نے یہ خواب دیکھا اور اس کی تعبیر محمد بن سیرین نے وہ بتائی جو اوپر ذکر کی گئی تو سارا راز کھلا۔ ایک اور شخص نے ابن سیرین سے خواب کی تعبیر دریافت کرنے کے لیے کہا کہ میں اپنی خوش دامن کے گلے میں موٹی دیکھ رہا ہوں یہ سن کر ابن سیرین نے کہا تم نااہل شخص کو قرآن اور علم پڑھا رہے ہو جس سے وہ کوئی فائدہ نہیں پہنچا سکے گا۔

ابن سیرین کے پاس ایک عورت آئی اور اس نے بیان کیا کہ میں نے خواب میں ایک لٹی دیکھی ہے جس نے اپنا سر میرے شوہر کے پیٹ میں داخل کر دیا ہے اور اس نے پیٹ میں سے پچھے کال بھی لیا ہے اس پر ابن سیرین نے کہا تمہارے شوہر کے تین سو سو ل درہم چوری ہو گئے ہیں اس نے کہا تم پچ کہتے ہو مگر یہ بتاؤ تم نے یہ کیسے معلوم کر لیا انہوں نے جواب دیا اس کے نام کے جزو فیضی حساب الجمل سے میں نے حساب لگا کر یہ سب پچھہ بتایا ہے جس کی رو سے سین کے ساتھ نون کے پیچاں داؤ کے چھ اور راء کے دو سو عدد ہوئے جن کا ٹوٹلی تین سو سو لہ ہوا اور چونکہ تم نے کافی بیلی کا ذکر کیا۔ تمہارے پڑوس میں ایک جھٹی غلام ہے اسی کو جا کر پکڑو چنانچہ اس کو پکڑا گیا تو اس نے چوری کا اقرار کر لیا، اسی طرح ایک شخص نے ابن سیرین سے آکر بیان کیا کہ میں نے خواب میں دیکھا ہے میری داڑھی لمبی ہو گئی ہے اور میں اس کو بغور دیکھ رہا ہوں۔ اس پر ابن سیرین نے کہا کیا تم موذن ہو؟ اس نے جواب دیا ہاں، اس پر ابن سیرین نے کہا خدا سے ڈرا در پڑوسیوں کے گھروں میں جھانا کانہ کر۔

ایک اور شخص نے ابن سیرین سے ذکر کیا کہ میری داڑھی لمبی ہو گئی ہے میں نے اس کو کاش لیا ہے، اس کی چادر بنا کر اس کو بازار میں بیج ڈالا ہے اس کی بات سن کر محمد ابن سیرین بولے خدا سے ڈرت جھوٹا گواہ ہے، ایک اور شخص نے اپنے خواب کی تعبیر دریافت کی اور کہا میں خواب میں اپنی انگلیاں کھاتا دیکھ رہا ہوں یہ سن کر وہ بولے تم اپنے ہاتھ کی کمائی کھاتے ہو۔

### وہب بن منبه الیمنی

جلیل القدر تابعی ہیں۔ متفقہ مین کی کتابوں میں ان کا تذکرہ ملتا ہے ان کی اسناد ابن عباس جابر اور نعمان بن بشیر تک پہنچتی ہیں۔ انہوں نے معاذ بن جبل، ابو ہریرہ، طاووس سے روایات بیان کی ہیں اور ان سے بھی متعدد تابعین نے روایات نقل کی ہیں۔ یہ کعب الاحرار سے بہت کچھ مشابہ تھے۔ ان کی عبادت اور جذبہ اصلاح بہت معروف تھا۔ ہم نے ان کی سوانح اپنی کتاب التکمیل میں تحریر کی ہے و اقدی کا بیان ہے وہب کا صنعت میں ۱۱۰۰ میں انتقال ہوا، بعض لوگوں نے کہا ہے کہ اس کے ایک سو سال بعد میں ہوا اللہ اعلم۔ بعض لوگوں کا گمان ہے کہ ان کی قبر غربی بصرہ کے قریبہ عصمر میں ہے لیکن مجھے اس کی حقیقت کا پتہ نہیں چلا۔ واللہ اعلم۔

وہب کا قول ہے اس شخص کی مثال جو ایسا علم حاصل کرے جس پر اس کا عمل نہ ہو وہ اس طبیب کی مانند ہے جس کے ہاتھ میں شفاء ہے مگر وہ علاج نہیں کرتا ہے۔ فضل بن ابی عیاش کہتے ہیں میں وہب بن منبه کے پاس بیٹھا ہوا تھا کہ اس کے پاس ایک آدمی آیا اور اس نے بتایا کہ میں فلاں آدمی کے پاس سے گزر اتوہم تم کو گالیاں دے رہا تھا اس کو سن کر وہ غصبنا ک ہو گیا اور کہنے لگا شیطان کو تیرے سوا کوئی دوسرا قاصد نہیں ملا، تھوڑی دیر بعد وہ گالیاں دینے والا شخص دہا آگیا اس نے آکر سلام کیا جس کا وہب نے جواب دیا اور اپنا ہاتھ مصالحہ کے لیے بڑھایا اور اس کو اپنے پہلو میں محبت سے بھا ابن طاؤس کہتا ہے میں نے وہب کو کہتے ہوئے سنائے: ”اے ابن آدم اپنے دین کی فکر تیر ارزق تھے ملے گا“۔ طبرانی نے وہب کے حوالہ سے لکھا ہے اے ابن آدم اگر تو طاعت الہی پر عمل کرنا چاہتا ہے تو اللہ کے لیے عمل کی خخت جد و جہد کر اور سما تھنی نصیحت بھی کیا کر کیونکہ جو شخص دوسرے کو نصیحت نہیں کرتا اس کا عمل مقبول نہیں ہوتا ہے اور نصیحت کی تکمیل بھی طاعت الہی کے بغیر نہیں ہوتی جس طرح خوشبودار پھل کا ذائقہ بھی

اچھا ہوتا ہے اسی طرح طاعت اللّٰہ ہے نصیحت اس کی روح اور خوبیوں ہے اور عمل اس کا ذائقہ ہے اپنی طاعت کو حلم اور عقل سے زینت بخشو اور فہمہ عمل سے اس لو جا بخشو۔

انہوں نے ہر یہ کہا کہ اپنے نفس کو مسکنوں کے اخلاق سے بلند کرنا اور دنیا، اروان کے عادالت، اخلاقی سے اپنادامن بجائے رکھوں اس کے برخلاف اپنے نفس کو انیاء اور علماء عالمین کے فضائل و محاسن اخلاق سے اراستہ کرو اپنے نفس کو سکماء و عطاوے کے فعل کا عادی بناؤ، اس کو اشتباء کے عمل سے دور رکھو بلکہ اس کو انتیاء کی سیرت کا عادی بناؤ اور خبیثوں کے طریقوں اور اطوار سے بچاؤ اگر تمہیں خدا کا فضل حاصل ہے تو اس سے دوسرے کی بھی مدد کرو اگر کسی میں کوئی نقص دیکھو تو حتی الامکان اس کو دور کرنے کی کوشش کرو جو تمہارے ساتھ براہی کرے اس کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آؤ۔

ادریس نے اپنے باپ کے حوالہ سے وہب کو لقمان کی اپنے بیٹے کی نصیحت کو ان الفاظ میں بیان کیا ہے: ”اہل ذکر و غفلت کی مثال نور و ظلمت کی ہے اور یہ بھی کہا کہ میں نے تورات میں چار متواتر سط्रیں اس معنی کی پڑھی ہیں کہ جس شخص نے کتاب اللہ کو پڑھ کر یہ گمان کیا کہ اللہ اس کی مغفرت نہیں کرے گا۔ اس نے گویا آیات اللّٰہ کا مذاق اڑایا ہے اور جس شخص نے اپنی مصیبت کی شکایت کی اس نے گویا رب العزت کی شکایت کی اور جس شخص نے دنیا ہاتھ سے نکل جانے یا کسی نقصان پر اظہار افسوس کیا اس نے گویا قضاء اللّٰہ پر نار اٹکنی کا اظہار اور جس شخص نے کسی غنی یا مالدار کے سامنے اپناء سمجھکا یا اس کا ایک تھائی دین جاتا رہا وہب نے کہا میں نے تورات میں یہ بھی پڑھا ہے کہ جو گھر کمزوریوں کے بل بوتہ پر بنے گا اس کا انجام بالآخر راب ہوگا اور جو مال حرام طریقہ پر جمع کیا جائے گا وہ اس کے اہل کو جلد فقر و فاقہ میں بٹلا کر دے گا۔

عبداللہ بن مبارک کہتے ہیں کہ انہوں نے معمر سے اور معمر نے محمد بن عمرو سے وہب کو یہ کہتے ہوئے سنائے کہ اللہ تعالیٰ کہتا ہے جب بندہ میر اطاعت گزار بن جاتا ہے تو میں اس کی دعا کرنے سے قبل ہی قول نکر لیتا ہوں اور اس کو مانگنے سے پہلے دے دیتا ہوں اور جب بندہ میری اطاعت کرتا ہے اگر آسمان اور زمین کے لئے والے سارے اس کے دشمن ہو جائیں تب بھی اس کی نجات اور ان کے چھپل سے رہائی کی صورت پیدا کر دیتا ہوں اور اگر بندہ میرا نافرمان ہے تو اس کے سارے راستے مسدود کر دیتا ہوں عبد اللہ بن مبارک نے بکار بن عبد اللہ کے حوالہ سے وہب بن منبه کو کہتے ہوئے سنائے کہ اللہ تعالیٰ نے احبار بنی اسرائیل کے عیوب ظاہر کرتے ہوئے کہا ہے اے احبار تم غیر دین کی بابت علم سیکھتے کھاتے ہو، تم غیر عمل کے لیے عمل سیکھتے ہو۔ تم عمل آخرت کے ذریعہ دنیا خریدتے ہو۔ تم مینڈھے کی کھال پہنچتے ہو اگر بھیڑیوں کا نفس رکھتے ہو شراب تمہاری ندا ہے اور پیار کی طرح حرام مال حلق کے نیچے اتارتے ہو تم دین کو لوگوں کے لیے مشکل بناتے رہتے ہو اور پھر بھی لوگوں کی مشکلات حل کرنے میں اپنی الگی تک نہیں ہلاتے۔ تم لمبی لمبی نمازوں پڑھتے ہو اور سفید لباس پہنچتے ہو اور اس کے ساتھ ہی تیموں اور مسکنیوں کا مال کھا جاتے ہو۔ مجھ اپنے عزت و جلال کی قسم ہے میں تمہیں ایسے فتنہ میں بٹلا کروں گا کہ اس کو دیکھ کر بڑے بڑے حکماء دنگ رہ جائیں گے۔

امام احمد نے عبد الحمید ابن خنک کے حوالہ سے وہب کا یہ قول نقل کیا ہے کہ جب نوح کو حکم ملا کہ ہر جانور کا ایک ایک جوڑا اپنے ساتھ کششی میں لے جائیں تو انہوں نے کہا اے رب شیر اور گائے کوئی بکری اور بھڑیے کو اور کبوتر اور لمبی کو ایک ساتھ کیسے رکھوں

کا تو خدا نے کہا ان جانوروں میں دشمنی کس نے پیدا کی تو جن نے کہا اے خدا تو نے تو خدا نے کہا میں ان میں ایسی محبت پیدا کروں گا لئے یہ آیک وہ سرے کو ضرور نہ پہنچائیں کے۔

عبد الرزاق نے عبد الصمد بن معتزل کے حادثے سے وہب کا یہ قول بھی نقل کیا ہے جس میں انہوں نے کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ جب حقوق کی پیدائش سے فارغ ہوا تو اس نے اپنی تلوّق پر زمین پر پتھے پھرتے آیک نظر ذاتی تو کہا میں خدا نے واحد ہوں جس نے تم کو پیدا کیا ہے اور میں ہی تم کو اپنے حکم سے فنا کروں گا اور اپنا حکم تم میں دنیا میں جب تک تم رہو گے نافذ کر تاہوں گا میں نے تم کو جس طرح پیدا کیا ہے اسی طرح واپس بھی بلاوں گا اور تم سب کو فنا کروں گا حتیٰ کہ صرف میری ذات باقی رہ جائے گی کیونکہ ملک اور دوام صرف میرے لیے زیبا ہے میں اپنی خلقت کو اپنے حکم سے جمع کروں گا اور وہ دن حشر کا ہوا۔ اس دن لوگوں کے قلوب میری بیت سے بھر جائیں گے اور میر سو اجتن جھوٹے خداوں کی پرستش کی گئی تھی وہ سب اعلان براءت کریں گے۔

ایک اور موقع پر وہب نے خدا نے ذوالجلال کے بارہ میں ذکر کرتے ہوئے کہا جب اللہ تعالیٰ جمہ کے دن خلقت کی تخلیق سے فارغ ہوا اور سپتہر کا دن آیا تو اس نے اپنی حمد بیان کی اور اپنی قدرت و عظمت، عصمت و ربوی بیت کا ذکر کیا اس وقت ہر طرف خاموشی طاری تھی تو خدا نے ذوالجلال یوں گویا ہوا میں خدا نے ذوالجلال وحدہ لا شریک ہوں، وسیع رحمت و قدرت کا مالک ہوں، میں صاحب عرش عظیم ہوں میں وہ ہوں جو کبریاً اور عظمت و جلال کا مستحق ہے میں بدیع السماوات والارض ہوں ہر شے میری عظمت سے بھری ہوئی ہے اور ہر شے میری ملکیت میں ہے اور میری قدرت نے ہر شے کا احاطہ کر رکھا ہے اور ہر چیز میرے علم کے دائرہ میں ہے۔ میری رحمت تمام اور میری نعمت سب کے لیے عام ہے۔ اے معاشر الخلق میں تمہارا خدا ہوں مجھے پہچانو اور میرا مرتبہ سمجھو۔ آسمان اور زمین میں میرے سوا اقتدار کسی کے پاس نہیں ہے اور نہ میری مثل کوئی شے ہے۔ دنیا کی ساری مخلوق میرے حکم سے ہی قائم اور باقی ہے اپور سب کچھ میرے بقدر و قدرت میں ہے۔ لوگ اور دنیا کی ہر شے میرا دیا ہو اور زندق کھاتی ہے اور اسی پر زندہ رہتی ہے ان کی بقا اور فنا سب کچھ میرے با تحفہ میں ہے اور میرے اسوال کا کوئی ملکانہ ہے اور نہ کوئی جائے پناہ۔

امام احمد بخاری ابوالبذر میل کہتے ہیں کہ میں نے وہب کو کہتے ہوئے سنائے کہ اللہ تعالیٰ اپنے نیک بندے کی لوگوں کی قیل و قال سے ہمیشہ حفاظت کرتا ہے۔ ابوالبذر میل نے وہب کے متعلق یہ بھی بتایا کہ وہ کہا کرتے تھے کہ کوئی انسان شیطان سے دنیا میں بچا ہو انہیں ہے شیطان کے ساتھ تو اس کا اکل شرب برا بر جاری رہتا ہے وہ اس کے ساتھ فرش پر سوتا بھی ہے البتہ وہ مومن کی تاک میں رہتا ہے جیسے ہی اس کو غافل اور غریب میں پتلاد کیتا ہے اس پر حاوی ہونے کی فکر میں رہتا ہے نبی آدم میں شیطان کا سب سے محبوب وہ ہے جو بہت کھاتا ہے اور بہت سوتا ہے۔

داود بن ابی ہند نے وہب کے بارہ میں بتایا کہ وہب نے ایک مرتبہ کہا میں نے بعض آسمانی کتابوں میں پڑھا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ابراہیم علیہ السلام سے کہا تم کو معلوم ہے میں نے تمہیں کیوں دوست بنایا ہے؟ ابراہیم نے جواب دیا مجھے تو کچھ معلوم نہیں ہوتا اللہ تعالیٰ نے کہا نماز میں میرے سامنے تمہاری عاجزی اور خشوع و خضوع کے باعث تم کو دوست بنایا گیا ہے۔

ابو ادریس الحولانی نے بلال کے حوالہ سے رسول اللہ ﷺ کا یہ قول نقل کیا ہے:

”تم لوگ قیام اللیل کا لازماً اہتمام کرو یہ تم سے قبل بھی صالحین کا طریق کار رہا ہے نیز یہ کہ قیام اللیل قرب الہی کا موجب ہوتا ہے اس سے آنا ہوں سے نبات ملتی ہے اور شیطان کو ہم پر نلب حاصل نہیں ہوتا۔“

عطا خدا تعالیٰ کہتے ہیں قیام اللیل دن کو زندگی اور قاب کو فور کھٹا ہے چہڑہ کو نیا، بخشنی اور بسارت اور دیگر اعضا کو تو اپنے بخشنا ہے۔ عمر بن عبد الرحمن نے وہب بن منبه کو لستے ہوئے ستابے کہ داد غلام اللہ نے ایک مرتبہ التدرب العزت سے پوچھا اے رب تجھے کون سا بندہ زیادہ محبوب لگتا ہے فرمایا وہ منون جو حسن صورت کے ساتھ حسن عمل بھی ہواں کے بعد داد غلام اللہ نے پوچھا اے رب! تیرے نزدیک مبغوض ترین بندہ کوں ہے اللہ نے فرمایا وہ کافر جو حسن صورت ہو چاہے وہ کفر کرے یا شکر۔ دوسری روایت میں ہے خدا نے فرمایا میرے نزدیک مبغوض بندہ وہ ہے جو مجھ سے استخارہ کرتا ہے لیکن جب میں اس کے لیے سوہنیں مہیا کرتا ہوں تو بھی اس پر خوش نہیں ہوتا۔

مہاجر الاسدی نے وہب کا قول نقل کیا ہے جس میں انہوں نے بتایا کہ ایک مرتبہ عیسیٰ بن مریم معاپنے حواریوں کے ایک ایسے گاؤں کے قریب گزرے جس کے باشندے اور جانور اور پرندے عذاب الہی سے ہلاک ہو چکے تھے۔ عیسیٰ بن مریم تھوڑی دیر یہ منظر دیکھتے رہے اور پھر اپنے ہمراہیوں کی طرف متوجہ ہوئے اور کہنے لگے یہ سب عذاب الہی سے ہلاک ہوئے ہیں اگر عذاب الہی نہ آتا تو یہ لوگ اپنے اپنے وقوف میں متفرق طور پر مرتے اجتماعی موت نہ مرتے اس کے بعد ان سب کو عیسیٰ غلام اللہ نے آواز بلند پکارا اور کہا اے اہل قریب اس پر ایک شخص نے سراٹھا کر جواب دیا اے روح اللہ لبیک؟ عیسیٰ بن مریم نے دریافت کیا ان کی ہلاکت کا سبب کیا تھا؟ اس نے جواب دیا طاغوت کی عبادات اور دنیا کی محبت، اس پر عیسیٰ نے پوچھا انہیں دنیا کی کیسی محبت تھی۔ اس شخص نے جواب دیا ان کو دنیا کی محبت ایسی تھی جیسی کچھ کو اپنی ماں سے ہوتی ہے۔ جب دنیا ملتی تھی تو ان کی خوشی کا ٹھکانہ نہ رہتا تھا اور جب دنیا ان سے منہ موزلیتی تھی تو یہ غم میں ڈوب جاتے تھے اور بڑی بڑی آرزوں میں رکھتے تھے۔

نیز یہ لوگ طاعت الہی سے دور بھاگتے تھے اور اس کی ناراضگی کے داعیات پر جان دیتے تھے۔ عیسیٰ بن مریم نے دریافت کیا یہ ہلاک کس طرح ہوئے اس نے جواب میں کہارات کو ہم اگو شاداں و فرحاں سوئے اور صبح کو گڑھے میں گر گئے انہوں نے دریافت کیا ہا دی (گڑھا) کیا اس نے جواب دیا سمجھیں (قید خانہ) پھر انہوں نے دریافت کیا سمجھیں سے کیا مراد ہے کہا آگ کا ایسا شعلہ جس میں ہم سب کی رو جس دفن ہو گئیں۔ اس کے بعد عیسیٰ بن مریم نے دریافت کیا تمہارے ساتھیوں کو کیا ہوا ہے کہ یہ بات نہیں کر پاتے ایسا آخر کیوں کر ہوا ہے جواب ملا ان کے منہ میں آگ کی لگادی تھی ہے اس پر عیسیٰ بن مریم نے کہا تم بات کرنے پر کس طرح قادر ہوئے۔ اس شخص نے جواب دیا جب عذاب الہی آیا تو میں بھی بہر حال ان میں شامل تھا لیکن میرے اعمال ان لوگوں کے جیسے نہیں تھے عذاب الہی چونکہ گیر اور عام تھا میں بھی اس کی لپیٹ میں آگیا۔ البتہ ایک بال کے ذریعے اس گڑھے میں مغلق رہا، اب مجھے نہیں معلوم کہ میں بھی اس کے ساتھ ہلاک ہو جاؤں گا یا نجات پا جاؤں گا۔ اس پر عیسیٰ بن مریم نے اپنے ہمراہیوں سے کہا میں بھی کہتا ہوں جو کی روئی صاف اور میٹھا پانی اور گھورے پر آرام سے سونا دنیا اور آخوت کی عافیت کے لیے میں ہے۔ اسحاق بن راہویہ نے سعید بن رمانہ کے حوالہ سے ان کے باپ کے اس سوال کا جواب وہب کی زبانی سن کر یہاں نقل کیا

ہے۔ ان کے باپ نے جب وہب سے دریافت کیا کہ کیا لا الہ الا اللہ جنت کی کنجی نہیں ہے تو وہب نے کہا ہاں بے شک مگر جس تھریں ہر کنجی تھیں دندانے ہوئے ہیں لا الہ الا اللہ سے کنجی دندانے ہیں جو اس کنجی کو ان دندانوں سیست دروازہ پر لے کر آئے ہے صرف اسی کا دروازہ اس کنجی سے کھلے گا۔

وہب بن منبه الیمانی نے ایک بار کہا سب سے جو نعمتیں تین ہیں۔ پہلی نعمت اسلام ہے ووئی نعمت اس نعمت کے بغیر تکمیل کو نہیں پہنچتی دوسرا نعمت عافیت ہے زندگی کی راحت اسی سے مسرا آتی ہے اور تیسرا نعمت غنا ہے زندگی کی تکمیل اسی کے حصول پر موقوف ہے ایک شخص وہب کے پاس آیا اور کہنے لگا مجھے کوئی نفع بخش چیز سکھا وہب نے کہا اپنی موت کو اکثر یاد کیا کر۔ اپنی آرزوؤں کو تھا کہ لیکن تیسرا خصلت ایسی ہے اگر اس پر تیر اعمل رہا تو کامیابی کی حد کو پالے گا اس نے پوچھا وہ کیا جواب ملا تو کل۔

### سلیمان بن سعد

یہ بزرگ عربی کے عالم فضح اور حسین و جیل تھے، یہ لوگوں کو عربی سکھاتے تھے ان کے رفیق و معلم صالح عبد الرحمن الکاتب تھے، صالح کا انتقال ان کے انتقال کے پچھے دن بعد ہوا صالح بھی فضح و جیل اور کتابت دیوان کے ماہر تھے۔ ان کو سلیمان بن عبد الملک نے عراق کے خراج کا انچارج بنادیا تھا۔

### ام الہذیل

ان سے بھی بہت سی روایات مشہور ہیں۔ بارہ سال کی عمر میں انہوں نے قرآن کریم پڑھ لیا تھا یہ اپنے وقت کی فقیہہ اور عالم تھیں۔ محترم خواتین میں شمار ہوتی تھیں۔ یہ ستر برس زندہ رہیں۔

### عاکشہ بنت طلحہ بن عبد اللہ المکہمی

ان کی والدہ ماجدہ ام کلثوم تھیں جو ابو بکر شفیع کی بیٹی تھیں۔ عاکشہ تھیں ان کا نکاح ان کے خالہ زاد بھائی عبد اللہ بن عبد الرحمن بن ابی بکر سے ہوا تھا۔ بعد ازاں مصعب بن زیر کے نکاح میں آئیں ان کا دین مہر ایک لاکھ دینار تھا یہ حسین و جیل خاتون تھیں ان جیسی حسین عورت اس زمانہ میں اور کوئی نہ تھی۔ ان کا انتقال مدینہ میں ہوا۔

### عبداللہ بن سعد بن جبیر

ان سے بھی بہت سی روایات منسوب ہیں۔ یہ اپنے زمانہ میں افضل لوگوں میں شمار ہوتے تھے۔

### عبد الرحمن بن ابیان

یہ ابی عثمان بن عفان ہیں۔ صحابہ کی معتدہ جماعت سے انہوں نے روایات بیان کی ہیں۔



## ۱۱۱

اس سن میں معاویہ بن ہشام نے الصائفة الیسری یعنی بلاد الانضول میں جنگ کا آغاز کیا اور سعید بن ہشام نے الصائفة الیسری یعنی بلاد الانضول کے داخلی خشکی کے ملاقوں میں جنگ شروع کی یہاں تک کہ وہ جنگ کرتا کرتا بلاد الروم کے شہر قیساریہ تک پہنچ گیا۔ اسی سال ہشام بن عبد الملک نے اشرس بن عبد اللہ الحنفی کو خراسان کی امارت سے معزول کر کے ان کی جگہ جنید بن عبد الرحمن کو وہاں کا امیر بنادیا اور جب وہ خراسان پہنچا تو اس کی مدد بھیڑ ان ترک گھوڑسواروں سے ہو گئی جو مسلمانوں سے شکست کھا کر آئے تھے۔ ان کی تعداد سات ہزار تھی۔ ہبھال ان سے سخت جنگ ہوئی اور مسلمانوں کی قلت تعداد کے پیش نظر مسلمانوں پر غالب آنے کی جدوجہد میں تھے ان کے ساتھ ان کا بادشاہ خاقان بھی تھا قریب تھا کہ جنید مقابلہ میں ہلاک ہو جائے مگر اللہ کی مدد شامل حال رہی اور جنید نے ان ترکوں کو شکست فاش دی اور ملک خاقان کے پیشجے کو قیدی بنالیا گیا جس کو خلیفہ کے پاس پہنچ دیا گیا اس سال ابراہیم بن ہشام مخزوی نے لوگوں کو حج کرایا جو امیر الحرمین والطائف تھا۔ اس زمانہ میں امیر عراق خالد القسری تھا اور خراسان کا امیر الجنید عبد الرحمن المری تھا۔

## ۱۱۲

اس سن میں معاویہ بن ہشام نے الصائفة میں جنگ کا آغاز کیا اور ملاطیہ کے اطراف میں کئی قلعے فتح کیے۔ اس دوران ترک لان سے چلے تو ان کی مدد بھیڑ الجراح بن عبد اللہ الحنفی کی فوج سے ہو گئی جس میں اہل شام و آذربائیجان شامل تھے۔ جنگ ہوئی جس میں الجراح شہید ہو گیا اور اس کے ساتھ اس کے پچھو جی بھی مرج اور اردبیل میں مارے گئے۔ نیچتا شمن نے اردبیل پر قبضہ کر لیا جب اس امر کی اطلاع ہشام بن عبد الملک کو ہوئی تو اس نے معبد بن عمر والجرشی کو شکر دے کر بھیجا اور اس کو جلد اردبیل پہنچنے کی تاکید کی۔ چنانچہ وہ ترکوں سے جاما جو مسلمانوں کو قیدی بنالیا کرنے پاک رہا تھا خاقان کے پاس لے جا رہے تھے۔ معبد نے ان سب مسلمان قیدیوں کو جن میں کچھ عورتیں بھی شامل تھیں رہائی دلائی اور اہل الذمہ کو بھی چھڑایا اس مقام پر ترکوں سے سخت جنگ ہوئی اور ان کے بہت سے لوگوں کو قیدی بنالیا گیا اور بہت سوں کو قتل بھی کر دیا گیا اور خوب اپنے دل کی بھڑاس نکالی۔

خلیفہ کو ابھی اس کی اطلاع نہیں ہونے پائی تھی اس لیے اس نے اپنے بھائی مسلمہ بن عبد الملک کو بھی ترکوں کا پیچھا کرنے کے لیے روانہ کیا چنانچہ مسلمہ شدید سردی اور باد و باراں کی حالت میں اپنی فوج لے کر جبل پر اور باب الابواب تک پہنچ گیا اور وہاں اپنا نائب چھوڑ کر ترکوں کے تعاقب میں نکلا۔ ادھرا میر خراسان بھی ملک خاقان اور ترکوں کی خبر لینے کے لیے بھاری لشکر لے کر نکلا اور بلنخ کی نہر تک مارچ کرتا ہوا پہنچ گیا اور وہاں اس نے آٹھ ہزار نفری کا ایک دستہ معین کر دیا اور دوسرے دستے جو دس ہزار فوجیوں پر مشتمل تھا شمن کے مینہ اور میسرہ میں لگا دیا یہ گھیرا و دیکھ کر ترک گھبرا کر باہر نکلے اور سرقد کی طرف بڑھے وہاں کے امیر نے جنید کو لکھا کہ وہ ترکوں سے سرقد کو بچانے کی پوزیشن میں نہیں ہے جب ان کا سردار خاقان بھی تیزی سے شب سرقد پہنچ گیا

ا۔ اس کی فوجوں اور دشمن کی فوجوں کے درمیان صرف چار میل کا فاصلہ باقی رہ گیا تھا۔ جتنا نجیب صحیح ہی خاقان زبردست فوج لے کر جنید کی فوج پر حملہ آور ہوا اس نے خصوصیت سے جنید کے مقدمہ اجیش کو اپنے حملہ کا نشانہ بنایا چنانچہ جنید کا لشکر ایک طرف پیچھے ہٹ لیا اور ترک ان کا تعاقب کرتے رہے اور مسلمان ایسے امتحار کا شکار ہوئے کہ ان کے ایک حصے کے لشکر نو دوسری جانب کے حالات کا علم نہ ہوا تینجا وہ پسپا ہو گر وسیع میدان میں پھیل گئے اس کے بعد ترکوں نے مسلمانوں کے زندہ پر تمد کیا جس میں بتویم اور الاذر کے لوگ شامل تھے اور ان سے ترکوں کی شدید جنگ ہوئی اور مسلمانوں کے بہت سے فوجی جام شہادت نوش کر گئے۔ اس موقع پر بعض شجاع مسلمان ہبادر ترکوں کے مقابلہ میں بڑی بے جگہی سے لڑے اور شہید ہو گئے اس پر ملک خاقان نے ایک مسلمان بہادر فوجی سے کہا اگر تم ہمارے ساتھ شامل ہو جاتے تو تمہیں اپنے صنم اعظم کے سامنے قص کا مظاہر کرنے کا عظیم الشان مرتبہ عطا کرتے یہ سن کر مسلمان سپاہی نے کہا افسوس ہے تم نے آج تک ہمارے مش کو ہی نہیں سمجھا ہم تم سے خداۓ وحدہ لاشریک لہ کی واحد انسیت اور اعلاء کلمۃ اللہ کے لیے لڑتے آ رہے ہیں اور اس کے بعد وہ دشمنوں میں گھس گیا اور دادشجاعت دے کر جام شہادت نوش کر گیا۔ رحمہ اللہ

اس کے بعد مسلمان اکٹھے ہو گئے اور سب نے استقامت اور صبر کے ساتھ متحد ہو کر ترکوں پر حملہ کیا اور ترکوں کو شکست سے دوچار کیا لیکن اس کے بعد ترک پھر متحد ہو کر حملہ آور ہوئے اور انہوں نے بہت سے مسلمانوں کو مارڈ الاحقی کہ صرف دو ہزار مسلمان اس معرکہ میں زندہ نہیں رکھے۔ انا لله وانا اليه راجعون۔

اس جنگ میں نوادہ بن ابجر بھی مارا گیا اور بہت سے مسلمان قیدی بن کردشمن کی تحول میں چلے گئے ترکوں نے ان مسلمان قیدیوں کو اپنے بادشاہ خاقان کے پاس بھیج دیا جس نے ان سب مسلمانوں کو قتل کر دیا۔ یہ واقعہ تاریخ میں واقعہ شعب کے نام سے یاد کیا جاتا ہے اس کو تفصیل کے ساتھ ابن جریر نے قلم بند کیا ہے اس سال جو لوگ وفات پائے گئے وہ یہ ہیں:

### رجاء بن حیوہ

یہ ابوالمقدم کہلاتے تھے اور بعض لوگ ان کو ابونصر بھی کہتے تھے، جلیل القدر تابعی گزرے ہیں اپنے ہم عصروں میں ہی نہیں بلکہ عوام میں بھی عظیم المرتبت تھے لفظ فاضل و عادل تھے۔ بنی امیہ کے خلافاء کے وزیر صدق رہ چکے ہیں۔ ان کی بابت مکحول کہا کرتے تھے ہمارے شیخ و سردار رجاء بن حیوہ سے جو پوچھنا ہے پوچھو۔ بہت سے ائمہ نے ان کی تعریف کی ہے اور ان کی روایات کی توثیق کی ہے ان سے بہت سی روایات اور عمدہ کلام بھی منسوب ہے۔ رحمہ اللہ

### شمر بن حوشب الشعري الحمصي

کہتے ہیں یہ مشتق تھے، جلیل القدر تابعی گزرے ہیں انہوں نے اپنی آقا السماء بنت یزید السکن وغیرہ اسے روایات کی ہیں۔ یہ عالم و عابد و پرہیزگار انسان تھے لوگ ان پر اس لیے معرض ہوئے کہ بغیر حاکم کی اجازت کے بیت المال سے اپنے لیے خریطے لے لیتے تھے۔ چنانچہ لوگوں نے ان کو اس لیے ملعون کیا اور ان کی احادیث لینا ترک کر دیں اور ان کے متعلق کچھ اشعار بھی

کہے گئے، ان کئے والوں میں شعر و غیرہ شامل تھے۔ بھی کہا جاتا ہے انہوں نے چوری بھی کی تھی لیکن اس کے باوجود ایک طبق ایسا بھی تھا جو ان پر تو شیق کرتا اور ان سے روایات منقول کرتا ہے اور ان کی عبادت زید و زیند اوری اور اہتماد کے لیے ان کی تعریف و تو صیف بھی آرتا ہے واللہ اعلم و اقدس کا ہمہ تھے ان کا انتقال ۱۱۳ھ کے شوال میں ہوا۔

## ۱۱۳ھ

اس سن میں معاویہ بن ہشام نے ارض روم میں مرعش کی جانب لڑائی کا آغاز کیا اس وقت اس علاقے میں جو عباس کے داعیوں کی ایک جماعت کام کر رہی تھی ان لوگوں نے ان کا ایک آدمی پکڑ کر قتل کرڈا جو ان کا امیر تھا اور ساتھ ہی دوسروں کو بھی دھرم کا یاڑ رایا۔ اس سال مسلمہ بن عبد الملک بلاد الترک میں اندر تک گھستا چلا گیا اور اس نے بہت سے ترکوں کو نفع کرڈا اور بلخیر کے اطراف کے کچھ ممالک اس کے مطیع بھی ہو گئے اس سال ابراہیم بن ہشام الحجرودی نے لوگوں کو حج بھی کرایا۔

### الامیر عبد الوہاب بن بخت

عبداللہ جیسے بطل جلیل کی طرح یہ بھی ارض روم میں شہید ہوئے ان کا تذکرہ حیات مندرجہ ذیل ہے ان کا پورا نام عبد الوہاب بن بخت ابو عبدہ تھا بعض لوگوں کے نزدیک یہ ابو بکر بھی کہلاتے تھے۔ یہ آل مروان کی کے غلام تھے۔ ابتدائی دنوں میں شام میں مقیم رہے پھر مدینہ آگئے۔ انہوں نے ابن عمر، انس، ابو ہریرہ رض اور تابعین کی ایک جماعت سے روایات بیان کی ہیں اور ان سے بہت سے لوگوں نے روایات بیان کی ہیں جن میں ایوب، مالک بن انس، یحییٰ بن سعید الانصاری اور عبد اللہ العمری شامل ہیں انہوں نے انس سے ایک حدیث مرفوع بیان کی ہے کہ اللہ اس شخص کو خوش رکھے جس نے میری یہ بات سنی پھر اس کو حفظ رکھا اور دوسروں تک پہنچایا بعض آدمی دوسروں تک پیغام پہنچانے والے سے زیادہ افتہ اور شعور مند ہوتا ہے۔ تمیں چیزوں کے لیے مومن کا سینہ کبھی نگ نہیں ہوتا۔ اخلاص اعمل برائے خدا اولو الامر کے لیے نصیحت اور ان مسلمانوں کی جماعت کے ساتھ ترقی رہنا جن کی دعوت کا دائرہ غیر محیط ہے۔ عبد الوہاب نے ابوالزناد اور ابو ہریرہ کے حوالہ سے یہ حدیث بیان کی ہے جس میں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”جب تم میں سے کوئی اپنے بھائی سے ملاقات کرے تو اس کو سلام کرے اگر دونوں کے مابین درخت آجائے اور پھر آمنا سامنا ہو تو پھر اس کو سلام کرے۔“

اس حدیث کی تو شیق علماء کی ایک جماعت نے بھی کی ہے۔ مالک نے کہا ہے کہ عبد الوہاب نے بہت سے حج اور عمرے کیے اور بہت سے غزوات میں شریک ہوئے۔ حتیٰ کہ جنگ میں ہی شہید ہو گئے سفر میں اپنے ہمارا ہیوں سے کسی بات کے لیے دریغ نہیں کرتے تھے جو کچھ ان کے تو شہدان میں ہوتا تھا سب ان کی نذر کر دیتے تھے بڑے تھی اور فیاض تھے۔ بلاد روم کی لڑائی میں امیر محمد عبد اللہ جیسے بہادر انسان کے ساتھ مرتبہ شہادت حاصل کیا اور وہیں دفن بھی ہوئے۔ خلیفہ وغیرہ کے بیان کے مطابق اسی سال

وفات پائی۔ ایک مرتبہ ان کا دشمن سے مقابلہ ہوا تو پچھے مسلمان مقابلہ کرتا کریا گا کھڑے ہوئے مگر یہ برابر اپنے گھوڑے پر دشمن کے تعاقب میں نکل رہے ہے اور مسلمانوں کو پکار پکار روانہ بنا تے رہے اور کہتے رہے افسوس ہے تم پر او گوا آخوندست سے کیوں اور کہاں بھاگ لے جاؤ ہے مل افسوس ہے، زیادتی میں کوچھ کانے طے گا اور نہ بتا وہ حاصل ہو گی اس کے بعد بیماری کے راتھ پاشنگوں سے نرٹے ہوئے مارے گئے۔ رحمہ اللہ۔

### مکحول الشامی

جلیل القدر تابعی تھے اپنے وقت میں اہل الشام کے امام تھے۔ قبیلہ ہذیل کی ایک عورت کے غلام تھے یہ بھی کہا جاتا ہے کہ وہ آل سعید بن العاص میں سے کسی خاتون کے غلام تھے اور چوکیدار تھے یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اہل کے قیدیوں میں سے تھے نیزان کے متعلق یہ کہا جاتا ہے کہ وہ کسر وی خاندان سے تعلق رکھتے تھے۔ ہم نے ان کا تفصیلی ذکر اپنی کتاب انتمال میں کیا ہے محمد بن اسحاق کہتے ہیں میں نے ان کو یہ کہتے ہوئے سنائے کہ میں نے ساری دنیا کا چکر طلب علم میں لگایا ہے۔ الزہری کا بیان ہے علماء چار ہیں۔ جاز بن سعید المسیب بصرہ میں حسن بصری، کوفہ میں شعی اور شامل میں مکحول۔ بعض لوگوں کا یہ بھی کہنا ہے کہ وہ قل کوکل کہتے تھے مگر لوگوں میں ان کی عزت بہت تھی جب وہ کسی امر کا حکم دیتے تھے تو لوگ اس کو بجالاتے تھے۔ سعید بن عبد العزیز کا بیان ہے کہ وہ شام میں سب سے بڑے فقیہ تھے اور الزہری سے بھی زیادہ بڑے فقیہ تھے ایک سے زیادہ لوگوں کا بیان ہے کہ وہ اس سال فوت ہوئے اور بعض کہتے ہیں بعد میں انتقال ہوا۔ واللہ اعلم۔

ان کے متعلق ابن ابی الدینیانے کہا ہے کہ وہ کہا کرتے تھے جس نے اپنے کپڑوں کی نظافت و نفاست کا خیال رکھا اس کی ہمت و حوصلہ کم ہو گیا اور جس نے روح کا خیال رکھا اس کی عقل میں اضافہ ہوا مکحول نے کہا قوله تعالیٰ "ثُمَّ لَتَسْأَلُنَّ يَوْمَئِذِ عَنِ النَّعِيمِ" میں مخدنے مشروبات، عمدہ و معتدل اخلاق گھروں کی عافیت و سایہ بیٹ بھر کھانا اور نیند کی لذتیں شامل ہیں اور یہ بھی کہا کہ جب مجاہد میدان جہاد میں اپنی سواریوں پر سے اپنا سامان اتارتے تو فرشتے آ کر ان کی ملائی دلائی کرتے تھے اور برکت کی دیتے تھے، بجز ایک جانور کے جس کے گلے میں گھنٹی ہوتی تھی۔

### ۱۱۳ ﴿

اس کن میں معاویہ بن ہشام نے الصائفہ کے بیرنی پر اور سلیمان بن عبد الملک نے یمنی (مین) پر حملے کیے اس سن میں عبد اللہ البطال اور ملک الروم قسطنطینی کی ملاقات ہوئی جو هر کل کا بیٹا تھا جس کو رسول اللہ ﷺ نے ایک خط لکھا تھا بطال نے اس مذہبیز میں قسطنطینی کو قید کر لیا اور اس کو سلیمان بن ہشام کے پاس بھیج دیا لیکن ابن ہشام نے اس کو اس کے باپ کے پاس بھیج دیا اس سال ہشام نے مکہ و مدینہ اور طائف کی امارت سے ابراہیم بن ہشام بن اسماعیل کو معزول کر دیا اور اس کی جگہ اپنے بھائی محمد بن ہشام کو معین کر دیا جس نے ایک قول کے مطابق لوگوں کو حج کرایا۔ لیکن واقعی اور ابو معشر کا کہنا ہے کہ اس سال لوگوں کو حالف بن عبد الملک نے حج کرایا تھا۔ واللہ اعلم اس سال جو لوگ فوت ہوئے وہ یہ ہیں۔

## عطاء بن الی ریاح

بن کے آقا ابو محمد الحنفی تھے۔ یہ کہا رہا ہے یعنی میں زیارت شدہ اور بلند مرتبہ ہے رُگ گز رے ہیں۔ کہا جاتا ہے ان کی دو صحابہ کرام نے اپنے ملقات ہوئی اور ابن حذف کہتے ہیں کہ میں نے بعض اہل علم کو یہ کہتے ہوئے سنے کہ عطا کا نئے چندی نال گنجے اور اخلاق کے تھے اور بعد میں اندھے بھی ہو گئے تھے۔ عطا مثقال عالم و فہیم اور کثیر الحدیث تھے ابو صغری الباقر وغیرہ نے لکھا ہے ان کے زمانہ میں ان سے زیادہ مناسک کا عالم کوئی نہ تھا۔ ان کی عمر سو سال کی ہوئی آخری عمر میں کبر و ضعف کے باعث روزے نہیں رکھ پاتے اور اپنے روزوں کا فدید ہوتے تھے اور علی الذین یطیقونہ فدیۃ مسکین کی بھی تاویل کرتے تھے۔ بنی امیہ کے زمانہ میں منادی اعلان کرتا تھا کہ عطا بن ریاح کے سواحج کے ایام میں کسی کو فتویٰ دینے کی اجازت نہیں۔

ابو صغری الباقر کہتے ہیں میں نے عطا سے زیادہ کسی کو فہیم نہیں پایا اوزاعی کا کہنا تھا عطا جس دن مرے وہ دنیا کے محبوب ترین انسان تھے ابن جرج نے کہا ہے عطا مسجد میں میں سال جاروب کش رہے اور اس میں سب سے اچھی نماز پڑھنے والے تھے۔ قادہ نے ان کی بابت کہا سعید بن الحمیب اور الحسن اور ابراہیم اور عطا یہ سب شہروں کے اگر تھے عطا کہا کرتے تھے جب کوئی شخص حدیث بیان کرتا تھا تو میں اس کو اس طرح خاموشی سے سنتا تھا گویا میں اس حدیث کو پہلی بار سن رہا ہوں حالانکہ میں اس حدیث کو اس شخص کی پیدائش سے قبل سن چکا تھا ایک دوسری روایت کے مطابق عطا نے کہا میں اس حدیث کا اس شخص سے زیادہ حافظ ہوتا تھا لیکن فخر نہیں کرتا تھا گویا میں نے اس حدیث کو اس سے قبل سنائی نہیں جمہور کی رائے کے مطابق عطا الله میں ہی وفات پا گئے۔ رحمۃ اللہ و اللہ عالم۔

ابو محمد عطا بن ریاح اور ان کے باپ اسلم کا سلسلہ اسناد بہت سے صحابہ سے ملتا تھا جن میں ابن عمر، عبد اللہ بن زہیر، ابو ہریرہ، زید بن خالد الجہنی اور ابو سعید شامل ہیں، عطا بن ریاح نے ابن عباس وغیرہ سے تفسیر کی ساعت کی۔ ریاح سے متعدد تابعین نے روایات بیان کی ہیں جن میں انہری، عمر و بن دینار، ابو الزہیر، قنادہ، یحییٰ بن کثیر، مالک بن دینار، حبیب بن الی ثابت اور الاعمش نے عطا اور ایوب السختیانی وغیرہم شامل ہیں۔ ابو ہزان کا کہنا ہے کہ میں نے عطا بن ریاح کو کہتے ہوئے سنے کہ جس نے مجلس ذکر میں شرکت کی اللہ تعالیٰ اس مجلس کی شرکت کو دس مجلس باطل کے کفارہ بنا دے گا ابو ہزان نے عطا سے کہا مجلس الذکر سے تمہاری کیا مرا دھے انہوں نے کہا مجلس اس، الحلال والحرام میں نماز کیسے پڑی جائے، روزہ کیسے رکھا جائے نکاح و طلاق کے کیا مسائل ہیں۔ اور بیع و شراء کے کیا آداب و مسائل ہیں۔ طبرانی کا بیان ہے کہ ربیعہ النسای نے بساناد بتایا ہے کہ میں نے عطا بن ریاح کو ”وَكَانَ فِي الْمَدِينَةِ تَسْعَةَ رَهْطًا يَفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يَصْلُحُونَ“ کی تفسیر و تشریح کرتے سنے کہ یہ لوگ مدینہ میں لوگوں کو دراہم قرض دیا کرتے تھے اور پھر اس میں قطع و برید اور کسی ویشی کرتے رہتے تھے۔

ثوری نے عبد اللہ بن ولید کے حوالہ سے نقل کیا ہے جنہوں نے کہا میں نے عطا سے پوچھا کہ تمہاری اس صاحب قلم کے بارہ میں کیا رائے ہے اگر وہ اس کام میں مشغول رہتا ہے تو وہ اور اس کے اہل و عیال خوش حالی کی زندگی گزارتے ہیں اور اگر وہ یہ

کام چھوڑ دیتا ہے تو سب فخر و فاقہ میں بٹلا ہو جاتے ہیں اس نے جواب دیا یہ عین عزت و فخر کی بات ہے اور عطا نے کہا انسان کو خدا کی طرف سے سب سے باتھے عظیم دین کی بھی بے عطا نے یہ بھی کہا ہے بندہ ۔ بَلْ عَزِيزٌ بِهِ لَا يَنْفَدِي بَلْ كَارَةٌ بِاللَّهِ ۔ بَلْ عَزِيزٌ إِنَّمَا يَطْرُفُ مِنْ بَأْنَى إِلَى نَظَرٍ ۔ سے وکھا ہے اور کہا جب میں نے یہ بات حسن سے کہی تو انہوں نے جواب میں کہا کیا تم قرآن لی ہے آیات نہیں یہ ہے:

﴿رَبَّنَا إِنَّا سَمِعْنَا مَنَادِيًّا يُنَادِي لِلإِيمَانِ أَنْ أَمِنُوا بِرِبِّكُمْ فَامْنَأْ رَبِّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُونَنَا وَكَفَرْ عَنَا سِيَّئَاتِنَا...﴾

کی آخری آیات تک تلاوت کی۔

عبداللہ بن احمد بن حبل نے کہا ہے کہ ہم تک عبد اللہ لشافی ضمیرہ اور عمر والورد کے ذریعہ یہ بات پہنچی ہے کہ عطا بن ریاح نے کہا ہے اگر تو عرفہ میں تخلیہ کے لیے شب بیداری کر سکے تو ضرور کر۔ سعید بن سلام البصري کا قول ہے کہ میں نے ابوحنیفة النعمان کو یہ کہتے ہوئے سنائے کہ میں ایک بار عطا سے مکہ میں ملا تو میں نے اس سے کچھ دریافت کیا اس پر اس نے پوچھا تم کون ہوں ہوں کہاں سے آئے ہو میں نے کہا میں کوفہ کا باشندہ ہوں اس پر انہوں نے کہا کیا تم ان اہل قریہ میں سے ہو جنہوں نے اپنے دین کو چھوڑ اور مختلف گروہ بن گئے میں نے کہا ہاں اس پر عطا نے کہا تم کن لوگوں میں شامل ہو میں نے کہا ان لوگوں میں سے نہیں ہوں جو اسلام کو گالیاں دیتے ہیں اور ہم قضاء و قدر پر ایمان رکھتے ہیں اور اہل قبلہ میں سے کسی کی تکفیر کے قائل نہیں ہیں خواہ وہ گناہ کرتا ہو۔ یہ سن کر عطا نے کہا میں سمجھ گیا۔ اب تم میرے ساتھ رہو۔ عطا نے کہا یہاں ایسے لوگ بھی ہیں جو ایمان میں کمی بیشی کے قابل نہیں ہیں حالانکہ قرآن میں صاف طور پر ہے:

﴿وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادُهُمْ هُدًى﴾.

”جو لوگ را ہیاب ہوئے اللہ نے انا کا ایمان بڑھا دیا“

پھر عطا نے کہا کچھ لوگ یہ بھی سمجھتے ہیں کہ نماز اور زکوٰۃ، دین الہی کا جز نہیں ہیں حالانکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُ اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءٌ يَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَبُوَّتُوا الزَّكُوَةَ﴾.

اسی طرح نماز اور زکوٰۃ دین ہی ہیں۔ یعلیٰ بن عبید نے کہا ہم لوگ محمد بن سوہہ کے پاس گئے تو انہوں نے کہا: ”کیا میں تم لوگوں کو ایسی بات نہ بتاؤں جو تم کو نفع بخشے مجھے تو اس سے بڑا فتح پہنچا ہے مجھے عطا بن ریاح نے بتایا ہے اے میرے سمجھتے تم سے قبل یہاں ایسے لوگ بھی گزرے ہیں جو فضول بات کو گناہ سمجھتے تھے اللہ کی کتاب کے سوا کچھ اور نہ پڑھتے تھے وہ امر بالمعروف بھی کرتے تھے اور ”وَإِنَّا عَلَيْكُمْ لِحَافِظِينَ كَرَامًا كَاتِبِينَ“ پر پورا یقین رکھتے تھے اور اس پر بھی یقین رکھتے تھے کہ انسان کے دامیں باشیں دو فرشتے مقرر ہیں اور جو کچھ انسان منہ سے بولتا ہے اس کو نوٹ کرنے کے لیے اس کے نزدیک ایک فرشتہ تیار رہتا ہے ”عن الیسمین وعن الشمال قعید ما یلفظ من قول آخر“ تو انسان کو اس امر سے کیا شرم نہیں آئے گی کہ جب اعمال نامہ کھول کر دکھایا جائے گا تو اس سے اکثر وہ چیزیں لٹکیں گی جو انسان کے دین کا حصہ نہیں ہیں۔ طبرانی وغیرہ نے لکھا ہے کہ ابن عباس کا مسجد الحرام میں حلقة قائم تھا جب ان کا انتقال ہو گیا تو اس قسم کا حلقة عطا بن ریاح کے لیے بھی لگتا تھا۔

سینیان نے مسلمہ بن کہل کے حوالہ سے بتایا ہے کہ انہوں نے تین آدمیوں کے سوا کسی کو اپنے عمل کے بدلے خدا سے پچھے رکھتے تھے دیکھا۔ ایک عطا و زدہ سے خادم دشمن سے تباہ کرنے والے نہ بن ڈر رکھتے ہیں کہ میں نے اسی کو تمی عطا کی طرح کیہیں دیکھا۔ ان کے جسم پر کبھی قیس نہیں دیکھی اور نہ میں نے ان کے جسم پر کوئی ایسا پڑھا، کیا حاج پائیج و حجم ہے؟ یا اسے جو ایسی جریر کرتے ہیں میں نے عطا کو طواف کے دوران اپنے قائد سے یہ بھے ہوئے سنائے ہے شہرو میری پائیج باشیں یاد رکھو۔

القدر یعنی خیر و شر اور تک و میثاق سب پچھے خدا کی طرف سے ہوتا ہے، اس میں انسان کی مرضی کو قطعاً کوئی دخل نہیں، ہمارے اہل قبلہ سب مومن و مسلم ہیں ان کا خون اور ان کا مال بغیر حق کے قطعاً حرام ہے۔ باعی گروہوں سے ہر طرح لڑنا ضروری ہے، خوارج کی گرانی کی گواہی لازمی ہے ابن عمر کہا کرتے تھے جب عطا موجود ہیں تو میرے پاس مسائل جمع کر کے کیوں لے آتے ہو؟

معاذ بن سعد کہتے ہیں میں عطا کے پاس بیٹھا ہوا تھا وہ کچھ بات کر رہے تھے کہ ایک شخص آ کر دخل در معقولات کرنے لگا اس پر عطا، بہت ناراض ہو گئے اور کہنے لگے کہ یہ بھی کیا اخلاق ہے؟ آخر یہ کیا عادت ہے میں کسی کی کوئی بات سنتا ہوں اور اس سے بہتر اس بات کو سمجھتا ہوں پھر اس کی بات نہیں کاتا ہوں عطا کہا کرتے تھے میرے گھر میں اگر شیطان ہو تو اس کو گوارہ کر لوں گا مگرستی گوارہ نہیں کروں گا اس سے نیند کی رغبت پیدا ہوتی ہے۔

ابن جریر بیان کرتے ہیں عطا باؤ جودا پنی کبرنی اور ضعف کے نماز کے لیے کھڑے ہوتے تو سورہ بقرہ کی دو سو آیتیں پڑھتے تھے اور اس دوران ان کے جسم کو جنبش تک نہیں ہوتی تھی۔ ابن عینہ نے ابن جریر سے کہا میں نے تم جیسا نمازی نہیں دیکھا ابن جریر نے جواب دیا کاش تم عطا کو نماز پڑھتے دیکھتے۔

## ۱۱۵

اس کن میں شام میں طاعون پھیلا۔ اس سال محمد بن ہشام بن اساعیل نائب حریمین والطائف نے لوگوں کو حج کرایا۔ باقی نائیں وہی رہے جن کا پہلے ذکر آچکا ہے جو لوگ اس سال فوت ہوئے ان میں مندرجہ ذیل افراد شامل ہیں:

### ابو جعفر الباقي

یہ محمد بن علی بن الحسین بن علی بن طالب القرشی الباشی ابو جعفر الباقي ہیں۔ ان کی والدہ محترمہ ام عبد اللہ بنت الحسین بن علی تھیں۔ یہ جلیل القدر تابعی ہیں بڑے مرتبے والے بزرگ گزرے ہیں ان کا نام اس امت کے اشراف میں عالماً و علماء اور سیادۃ ہمیشہ احترام سے لیا جاتا ہے۔ ان کے بارہ میں شیعہ حضرات کا دعویٰ ہے کہ وہ ان کے بارہ اماموں میں سے ایک ہیں۔ لیکن بزرگ مذکورہ کبھی ان داعیان شیعیت کے طور پر طریقوں پر چلے اور نہ انہوں نے دین کا وہ راستہ اختیار کیا جو ان لوگوں کے اوہاں اور اذہان کا تراشہ ہوا تھا بلکہ وہ ابو بکر و عمرؓ کے راہ پر چلے والے اور ان کا اتباع کرنے والے تھے اور ان کے متعلق صحیح باتوں کو تبھی ہے کہ وہ کہا کرتے تھے کہ میں نے اپنے اہل بیت میں سے کسی کو نہیں پایا کہ وہ ان دونوں حضرات میں کی دوستی اور ولایت کا دم نہ بھرتا ہو۔

ابو جعفر الباقرؑ نے متعدد صحابہ سے روایات بیان کی ہیں اور کہارتا بیعنی کی ایک معتمد ہے جماعت نے ان سے بھی احادیث بیان کی ہیں۔ جن لوگوں نے ان سے روایات نقل کی ہیں ان میں ان فرزند بعصر الصادق، الحسن بن عینہ، رجیعہ الانش، ابو حلق الحسینی، ابو زریعی، اور الامریجی بھی بوده تھے شاہزادیں ہیں۔ ان کے ملادہ اہل جرجیج عطاء، ابن ریاح، عمرو بن زین، بن ابراء، اور الزہری بھی ان سے روایت کرنے والوں میں شامل ہیں۔ سخیان بن عینہ نے بعصر الصادق کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ مجھ سے میرے والد نے جو روئے زمین پر خیر محمد تھے حدیث بیان کی ہے۔

العلیٰ کا بیان ہے کہ وہ مدنی تھے اور لقتا بی تھے۔ محمد بن سعد نے کہا ہے کہ ابو جعفر الباقرؑ کثیر الحدیث تھے۔ ان کی وفات ۵۱۴ھی میں ہوئی اور کہا گیا ہے کہ اس سے قبل ہوئی والله اعلم، ان کی عمر ستر سال کے مجاہد تھی لیکن بعض نے کہا ہے کہ وہ ساٹھ سال سے زیادہ تھے۔ والله اعلم۔

ابو جعفر الباقر محمد بن علی بن الحسین بن علی بن طالب کے والد ماجد علی زین العابدین تھے اور ان کے جد بزرگوار حسین عراق میں میدان کربلا میں شہید ہوئے۔ ان کا نام باقر اس لیے پڑا کہ یہ علوم کے کھولنے والے اور مسائل کا استباط کرنے والے تھے بڑے ذاکر، خاشع اور صابر تھے۔ خاندان نبوت کے چشم و چراغ تھے اس لیے رفع النسب اور عالی الحسب تھے اور خطرات سے آگاہ رہتے تھے بڑے گریہ وزاری کرنے والے تھے اور لڑائی جنگلروں سے ہمیشہ احتساب کرتے تھے۔

ابو بلال اشعری نے کہا ہے کہ مروان بن ثابت کے بقول محمد بن علی بن الحسین نے قول تعالیٰ ”اوْلَئِكَ يَحْزُونُ الْفَرَقَةَ بِمَا صَبَرُوا“ کی تفسیر کرتے ہوئے بتایا کہ غرقہ یعنی جنت ان لوگوں کو ملے گی جو دنیاوی فقر کو برداشت کریں گے۔ اسی طرح عبد السلام نے ابو جعفر کا قول نقل کیا ہے بجلیاں مومن اور غیر مومن پر گرتی ہیں لیکن ذاکر پر نہیں گرتیں اور بتایا کہ اسی قسم کی بات ابن عباس سے بھی مردی ہے جنہوں نے کہا تھا اگر آسان سے تارے بھی ٹوٹ کر گریں تو ذاکر اس سے محفوظ رہے گا، جعفر الجعفی نے کہا ہے کہ محمد بن علی نے بیان کیا ہے اے جابر میں غمگین ہوں اور میں مشتعل القلب ہوں اس پر میں نے کہا تمہارا حزن اور شغل قلب کیا ہے انہوں نے جواب دیا کہ جس شخص کا قلب دین الہی میں داخل ہو گیا اس کا قلب دوسرا چیزوں سے خالی ہو جاتا ہے خالد بن یزید نے بتایا میں نے محمد بن علی کو کہتے ہوئے سنائے کہ عمر بن شذوذ ابن خطاب کہا کرتے تھے جب تم کسی قاری کو اغنية سے محبت کرتے دیکھو تو سمجھ لو کہ وہ دنیادار ہے اور اگر کسی بادشاہ کے ساتھ اس کو وابستہ دیکھو تو سمجھ لو وہ چور ہے۔

ابو جعفر الباقر شب و روز نماز میں مشغول رہتے تھے۔ ابوالاحوص نے ان سے منسوب یہ قول نقل کیا ہے کہ بہر شے کی ایک آفت ہوتی ہے اور علم کی آفت نسیان ہے وہ اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے کہتے تھے بیٹا ہمیشہ سُتی اور اکتا ہست سے بچو کیونکہ یہ دونوں چیزوں محرموی کی کنجی ہیں۔ جب تم کسی کام میں سُتی کرو گے تو اس کا حق ادا نہ کر سکو گے اور اگر اکتا جاؤ گے تو حق پر صبر نہ کر سکو گے۔ وہ یہ بھی کہا کرتے تھے کہ تین اعمال سب سے سخت ہیں۔ ہر حال میں ذکر الہی کرنا اپنے نفس کے ساتھ انصاف کرنا اور مال میں بھائی کے ساتھ مواجهات کرنا۔ ابو جعفر الباقر نے کہا ہے بطن یا شرمگاہ کی عفت و حفاظت سے زیادہ افضل و بہتر کوئی عبادت نہیں اور اللہ کو سوالی کے سوال سے زیادہ کوئی شے محبوب تر نہیں اور قضاۃ قدر کو دعا ہی رد کر سکتی ہے کسی کے ساتھ حسن سلوک اور نیکی

کرتا تھا اور اب جلد خیز کو پہنچتا ہے اور باعتبار عقوبات زناست زیادہ اور کوئی شداب و غشہ اللہ کو جلد دعوت، یعنی، الائچیں آدمی کے میب کے لیے ہیں کافی ہے کہ وہ دوسروں کے میب کھولتا پھرے جن کو اپنی ذات میں پا کر چشم پوشی کرتا ہے اور دوسروں کو ان کا ہون کے کرنے والے حکم دے جن کو نوٹیس کر دیتا۔ اب اخترابا قرہ لہا کرنے سخے کے لامبیں کو ہزار عابدوں کی موت سے زیادہ ایک عالم کی مدت زیادہ مجید ہے ہے۔

## ۱۱۱۔

اس سن میں معاویہ بن ہشام نے الصائفہ میں جنگ کا آغاز کیا اسی سال شام اور عراق میں طاعون پھیلا جس کا سب سے زیادہ اثر واسطہ میں ہوا اس سال محرم کے مہینے میں جنید بن عبد الرحمن المزنی امیر خراسان کا مرض شکم میں انتقال ہو گیا۔ اس شخص نے فاضلہ بنت یزید بن مہلب سے نکاح کر لیا تھا جس کی وجہ سے امیر المؤمنین اس سے سخت ناراض ہو گیا اور اس کو معزول کر کے اس کی جگہ عاصم بن عبد اللہ کو خراسان کا امیر مقرر کر دیا وہ اس سے بے حد ناراض تھا کہتا تھا کہ اگر موت سے پہلے اس کو اپنے سامنے دیکھ لوں تو اس کو جان سے مار دلوں۔ عاصم بن عبد اللہ نے اس وقت تک اپنے عہدہ کا چارچ نہیں لیا تھا جب تک جنید کا مرد میں انتقال نہ ہو گیا ابو الحیرہ عیینی بن عصمه نے اس کا مرثیہ لکھا جن کے اشعار یہ ہیں:

هلك الجود والجند حمساً فعلى الجود والجند السلام

”جود و جنید اکٹھے ہی مر گے اس لیے جود اور جنید دونوں کا ہمارا سلام“

اصبحاً ثاوئين في بطن مرو ماتغنى على الحصون الحام

”دونوں مردی سرز میں میں ذہن ہو گئے اور پھر درختوں کی شاخوں پر قمریوں نے بھی گانا چھوڑ دیا“

جب عاصم نے خراسان کا چارچ لیا تو اس نے جنید کے ماتحتوں پر طرح طرح کی سختیاں کرنا شروع کر دیں چنانچہ ان کے درمیان بہت سے واقعات نے طول کھینچا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ حارث بن شریح نے بغوات کر دی مگر عاصم نے بہر حال جلد اس پر قابو پا لیا۔ واقعی کے بقول اس سال ولید بن یزید نے لوگوں کو حج کرایا اور اپنے چچا ہشام بن عبد الملک کے بعد وہی ولی اور صاحب الامر بنا جس کا ذکر ہم عنقریب کریں گے۔

## ۱۱۲۔

اس سن میں معاویہ بن ہشام نے الصائفہ الیسری میں اور سلیمان بن ہشام نے الصائفہ الجمنی میں جنگ شروع کی یہ دونوں امیر المؤمنین ہشام کے بیٹے تھے اس سال مرداویں بن محمد کو جو مرداویں الجماء بھی کھلاتا تھا آرینہ کی مہم پر بھیجا گیا اور اس نے بلا ولان کے کچھ قلعے فتح بھی کر لیے اور وہاں کے کافی لوگ ایمان بھی لے آئے۔ اس سال ہشام نے عاصم بن عبد اللہ الہلکی کو جس کو اس سے قبل جنید کی جگہ خراسان کا امیر بنایا گیا معزول کر دیا اور اس کی جگہ عبد اللہ بن خالد القسری کو خراسان کے ساتھ عراق کا

بھی امیر بنادیا اس لیے کہ عبد اللہ بن خالد القسری نے ہشام کو اس طرف متوجہ بھی کیا تھا اور کہا تھا کہ خراسان کی ولایت کے ساتھ حراق کی ولایت اور ریچ بائیں بھی آئیں تو امارت کے تحت ہوں یہیت شروع ہے اس میں بوڑھے تھے پسے وہ یہ ہے۔

### قادة و ائمہ و علماء السادات

ابوالخطاب البصری الامی علماء تبعین اور ائمۃ العالیین میں سے تھے۔ انہوں نے انس بن مالک اور تبعین میں ایک جماعت سے روایات بیان کی ہیں جن میں سعید بن المسیب البصری ابوالعلیٰ زراغ بن اوفی، عطاء مجاهد محمد بن سیرین، مسروق اور ابو الحسن وغیرہ شامل ہیں اور خود ان سے بھی کبار نے روایات بیان کی ہیں۔ مثلاً ایوب، حماد بن مسلمہ، حمید الطویل، سعید بن ابی عربہ، العمش، شعبہ، اوزاعی، مسعود، همام وغیرہ تھے۔ ابن میتب نے کہا کوئی عراقی ان سے بہتر میرے پاس نہیں آیا۔

محمد بن سیرین کا کہنا ہے کہ وہ لوگوں میں سب سے زیادہ یاد رکھنے والے ہیں۔ مطر کا قول تھا۔ قادة جب کسی حدیث کو سن لیتے تھے تو اس کو ہر پہلو اور حیثیت سے محفوظ کر لیتے تھے اور اچھی طرح یاد کر لیتے تھے۔ الزہری نے کہا وہ مکحول سے زیادہ عالم تھے۔ معمرا کا قول تھا ”میں نے الزہری، حماد اور قادة سے زیادہ افتقہ کسی کو نہیں دیکھا۔ بقول قادة وہ کہتے تھے کہ میں کسی چیز کو نہیں سنتا ہوں مگر میر اقبال اس کو محفوظ کر لیتا ہے۔ احمد بن حنبل کا قول تھا کہ قادة اہل بصرہ میں سب سے بڑے حافظ ہیں جو چیز سنتے ہیں اس کو یاد رکھتے ہیں۔ ایک مرتبہ ان کو جابر کا صحیحہ صرف ایک بار سنایا گیا تھا مگر انہوں نے اس کو از بر کر لیا تھا۔ لوگ ان کے علم، فنہ اور ان کی تفسیری معرفت و علم کے معرفت تھے ابو حاتم نے کہا ہے ان کی وفات واسط میں ہوئی اور طاغون سے ہوئی۔ ان کی عمر ستاون سال یا سانچھ برس کی ہوئی۔

قادة کہا کرتے تھے اللہ پر جو شخص بھروسہ کرتا ہے اللہ اس کا ساتھی بن جاتا ہے، انہوں نے یہ بھی کہا کہ جنت میں ایک روشن داں دوزخ کی طرف کھلا ہو گا تو یہ لوگ کہیں گے ان بد بختوں کو کیا ہوا کہ دوزخ میں داخل ہو گئے ہم تو ان لوگوں کی تلقین و تعلیم کی بدلت جنت میں ہیں جواب ملے گا ہم لوگ بے شک تم لوگوں کو اچھے کاموں کا حکم دیتے اور تلقین کیا کرتے تھے لیکن خود اس پر عمل نہیں کرتے تھے تم کو برے اعمال سے روکتے تھے لیکن خود نہیں رکتے تھے۔ انہوں نے ایک مرتبہ یہ بھی کہا اگر علم کے ذریعہ انسان اپنے نفس کی اصلاح اور اپنے دین کو سنبھال لے تو یہ اس کی سال بھر کی عبادت سے بہتر ہے۔ انہوں نے یہ بھی بتایا اگر تھوڑا علم کافی ہوتا تو موسیٰ زیادہ کی طلب نہ کرتے لیکن انہوں نے علم میں اضافہ کی خواہش کی۔

اس سال مزید جو لوگ انتقال کر گئے ان میں ابو الحباب، سعید بن یسار الاعرج، ابن ابی ملکیہ، عبد اللہ بن ابی ذکریا الخزاعی اور میمون بن مهران بن موسیٰ بن مردان شامل ہیں۔ سعید بن یسار عابد وزاہد انسان تھے۔ انہوں نے صحابہ کی ایک معتمدہ جماعت سے روایات بیان کی ہیں اور اسی طرح اعرج اور ابن ملکیہ نے بھی لیکن میمون بن مهران اصل علماء تبعین میں شامل تھے اور سب سے زیادہ عابد وزاہد تھے اور اپنے ہم عصر علماء کے امام تھے۔ میمون خصوصیت سے اہل الجزریہ کے امام مانے جاتے تھے۔ طبرانی نے ان کے بارہ میں بتایا ہے کہ لوگ اکثر ان سے پوچھتے تھے۔ میمون تمہارے ساتھ جو شخص بھی رہتا ہے وہ تم سے کسی وقت بھی

ناراش ہو کر الگ نہیں ہوتا ہے اس کا جواب انہوں نے یہ دیا کہ میں نہ اس پر اپنا حکم چلاتا ہوں اور نہ ہی اس کو کوئی مشورہ دیتا ہوں۔ عمر بن میمون نے ایک مرتبہ نبہا میرے والد نہ رہ رہا اور چھ بڑت سے تینیں رکھتے تھے تینیں اللہ کی مافی اور نہاد و بہت برا تھے تھے ابین عدی نے یونیس کے حوالہ سے ان سے باہمیں بتایا ہے کہ میمون کی کرتے تھے کہ نکسی عالم پر حکم جاؤ اور نکسی جاہل پر۔ اگر عالم پر حکم چلاوے گے تو وہ اپنے علم کے باعث اس کوخت ناگوار سمجھے گا اور اگر جاہل پر حکم چلاوے گے تو تمہارے خلاف اس کے دل میں سخت بغض و کدوست پیدا ہو گی، عمر بن میمون کہتے ہیں میں اپنے والد کو لے کر بصرہ کی بعض گلیوں میں نکلا اسی دوران ہم ایک ایسی نالی پر سے گزرے جس کو پار کرنا والد کے لیے مشکل ہو گیا میں نے ان کو اپنی کمر پر بھالیا اور اس طرح ان کو راستہ عبور کرایا پھر میں کھڑا ہو گیا اور والد کا ہاتھ پکڑ کر چلا اور ہم حسن کے مکان کی طرف چل کھڑے ہوئے وہاں پہنچ کر دروازہ کھٹکھٹایا۔ ایک کنیز سدا سیہ نامی باہر نکلی اس نے پوچھا یہ کون شخص ہے؟ میں نے جواب میں کہا یہ میمون بن مہران ہیں اور حسن کی ملاقات کے لیے آئے ہیں کنیز نے جواب دیا عمر بن عبد العزیز کے کاتب سے اور ملاقات؟ یہ سن کر شیخ میمون روپڑے حسن نے رونے کی آواز سنی تو باہر نکل کر آئے اور دونوں گرجوشی سے گلے ملے۔ میمون نے کہا اے ابوسعید میں اپنے دل میں کچھ سختی اور درشیگی محسوس کرتا ہوں آپ اس میں ٹھہراو اور سکون پیدا کریں یہ سن کر حسن نے یہ آیت پڑھی:

﴿أَفَرَايَتِ إِنْ مَتَعَنَّهُمْ سِنِينَ ثُمَّ جَاءَهُمْ مَا كَانُوا يُوَعَدُونَ مَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَسْتَمْعُونَ﴾۔

یہ سن کر شیخ میمون بے ہوش ہو کر گرپڑے اور اس طرح ہاتھ پیر مارنے لگے جس طرح بکری ذبح ہونے کے بعد اپنے پیر پیختی اور مارتی ہے۔ وہ دریک کھڑے رہے اس کے بعد نیز باہر آئی اور اس نے شیخ کی یہ حالت دیکھ کر کہا تم نے شیخ کو مصیبت میں ڈال دیا ہے جاؤ چلے جاؤ یہاں سے عمر بن میمون کہتے ہیں میں نے اپنے والد کا ہاتھ پکڑا اور وہاں سے نکل آیا اور میں نے والد سے پوچھا کیا یہی حسن ہیں انہوں نے جواب دیا ہاں تو میں نے جواب کہا میں تو اپنے دل میں حسن کو بڑا آدمی خیال کرتا تھا۔ باپ نے کہا میرے دل میں اس سے بڑا دچکا لگا اور اور اے بیٹے جو آیت انہوں نے پڑھی ہے اگر تم اس کو دل سے سمجھ پاتے تو اس سے تمہارے دل میں بھی زخم پڑ جاتے۔ جعفر بن بر قان نے میمون بن مہران کے حوالہ کے حضرت عمر بن عبد العزیز کا یہ قول نقیل کیا ہے جب عمر بن عبد العزیز کے پاس تھوڑی دریٹھر کر چلنے لگا تو عمر نے لوگوں سے کہا۔ ”جب یہ اور اسی قسم کے لوگ دنیا سے اٹھ جائیں گے تو صرف کچھ برابتی رہ جائے گا۔“

میمون نے ایک مرتبہ لوگوں سے کہا اپنے آپ کو تین قسم کے لوگوں کے پاس آنے جانے سے روکو ایک کسی بادشاہ کے پاس جانے سے خواہ تم کو اطاعت الہی کی تعلیم کے لیے جانا پڑے۔ دو قم عورت کے پاس خواہ وہ تم سے کتاب اللہ کا زیادہ علم رکھتی ہو۔ سو تم صاحب ہوں کے پاس کیونکہ تمہیں نہیں معلوم کہ تمہیں وہ اپنے کسی ہوں میں بتلا کر دے۔

جعفر بن بر قان نے میمون کا یہ قول بھی نقل کیا ہے قرآن دنیا میں بہت سے لوگوں کے دلوں اور ذہنوں پر نقش ہے اس کے علاوہ جو کچھ تم کو طلب کرنا ہے وہ احادیث رسول سے لو۔ بہترین آدمی وہ ہے جو قرآن سیکھے اور اللہ عزوجل کی اطاعت کرے۔ جس نے قرآن کا اتباع کیا قرآن اس کو جنت میں لے جائے گا اور جس نے قرآن کو ترک کر دیا قرآن اس کو جہنم میں پھینک دے

گا۔ خالد بن حیان نے میمون کا یہ قول نقل کیا ہے کہ میرے منہ پر وہ کبھی جو تم کونا پنڈ ہو کیونکہ آدمی اپنے دوست کا سچانا صحیح نہیں جب تک اس کے سامنے وہ بات بیان نہ کر دے جو اس کو ناپنڈ ہے اب اب ابی راشد انصاری نے کہا ہے بہ میں نے الصانفہ بانے کا ارادہ کیا تو میمون بن مهران کے پاس رخصت طلب کرنے کے لیے یہ تو انہیں نے صرف دو ٹکوں میں مجھے نصیحت کی تھی اسے نہ اسے نہ رہنا اور طمع اور غصہ سے بچنا۔ میمون نے لوگوں سے کہا تھا جیزیں مومن و کافر کے لیے یکساں ہیں اماں تھیں ادا میل خواہ مسلم ہی ہو خواہ کافر کی۔ والدین کے ساتھ حسن سلوک خواہ وہ کافر ہی ہوں اور ایغاء عبد خواہ مومن کے ساتھ ہو خواہ کافر کے ساتھ۔

جعفر کے بقول میمون بن مهران نے کہا مال کی تین آفتیں ہیں اگر صاحب مال ایک سے نجیگیا تو اندیشہ ہے وہ دوسرا آفت سے نہیں نجیگیا تو شاید تیسری آفت سے نہ نجیگیا تو اس کے لیے اب ضروری ہے کہ مال حلال اور طیب ہو جو شخص مال کمائے اس کا خاص خیال رکھے اگر وہ اس پر قابو پا گیا تو اس کے لیے اب ضروری ہے کہ اس مال سے وہ حق ادا کرے جو اس کے باعث اس پر لازم آگئے ہیں اور اگر وہ اس میں بھی کامیاب ہو گیا تو مال خرچ کرنے میں سخت احتیاط برتنے نہ اسراف کرے اور نہ کنجوں۔ میمون یہ بھی کہا کرتے تھے روزہ میں سب سے آسان شے ترک طعام و شراب ہے اور وہ یہ بھی فرمایا کرتے تھے دنیا بڑی شیریں اور سربز و شاداب ہے مگر شہوات سے گھیری ہوئی ہے اور شیطان موجود اور ہر وقت گھات میں لگا رہتا ہے اس لیے انسان اس کے فریب میں مبتلا ہو جاتا ہے آخوت کا معاملہ تو ابھی بہت دور ہے لیکن دنیا اور دنیا کے فوائد تو سامنے ہیں۔ رحمۃ اللہ

### نافع مولیٰ ابن عمرؓ

یہ ابو عبد اللہ المدنی ہیں اصلاً بلا و مغرب کے باشندے تھے یہ بھی کہا جاتا ہے نیشا پور کے رہنے والے تھے اور بعض کے نزدیک کامل کے باشندے تھے وغیرہ وغیرہ اپنے آقا عبد اللہ بن عمر اور صحابہ کی ایک جماعت سے روایت بیان کی ہیں مثلاً رافع بن خدیج بن خدیج، ابو سعید بن خدیج، ابو ہریرہ بن خدیج، عائشہ بن خدیج اور امام سلمہ بن خدیج وغیرہ ہم سے اور تابعین کی کثیر جماعت نے ان سے بھی روایات نقل کی ہیں، یہ شفیعہ عظیم المرتبہ اور جلیل القدر ائمہ میں شمار کیے جاتے تھے۔ بخاری نے ان کی بابت کہا ہے اصح الاسانید مالک عن نافع عن ابن عمر۔ کہا جاتا ہے عمر بن عبد العزیز نے ان کو مصر کے اطراف میں سنن کی تعلیم کے لیے بھیجا تھا۔ ان کی تعریف و توصیف بہت سے ائمہ نے کی ہے ان کا انتقال مشہور روایت کے مطابق ۷۱۴ھ میں ہوا۔

### ذوالرمہ الشاعر

ان کا نام غیلان بن عقبہ بن سہیس تھا بنی عبد منانہ بنا اد بن طانجہ بن الیاس بن مضران کا مختصر شجرہ نسب ہے بقول الحارث صاحب فضیلت اور زبردست شاعر تھا اس کا دیوان بھی مشہور ہے اور مگر بنت مقائل محلیہ بن قیس ابن عاصم المقری کے لیے غزل سرائی کرتا تھا جو بہت حسین و جمیل عورت تھی اور یہ شاعر بد اخلاق اور بد شکل بھی تھا اور زنگ کا سیاہ تھا۔ ان کے درمیان بھی بد کلامی اور بد گوئی کی نوبت بھی نہیں آئی تھی اور نہ انہوں نے ایک دوسرے کو کبھی دیکھا تھا صرف ایک دوسرے کی بابت سن رکھا تھا کہا جاتا ہے مگر اس امر سے خائف تھی کہ اگر اس نے شاعر کو دیکھنے کی کوشش کی تو ذبح کر دی جائے گی لیکن جب ایک دن اس نے شاعر کو

ایاں کم دیکھ لیا تو بہت گھبرائی اور اس کو بر اجلا کہا لیکن اپنا چہرا بھی اس سے نہ کھولا تیں ایک مرتبہ اس کا چیرہ کھاد دیکھا تو شاعر نے فی البدیہ یہ شعر کہا ہے

على وجه مني لسمة من حلاوة وتحت الشفاف العذل لو كان بدايه  
”منی کے دلش چیرہ پر حلاوت کی جملک ہے اور کپڑوں کے نیچے ہیات اکرم حمل جائے تو“  
کہا جاتا ہے یہ سن کر منی نے کپڑے اتار پھیکئے تو شاعر نے یہ شعر کہا:

الم تسراي الماء ينحي طعمه وان كان لون الماء ابيض صافيا

”کیا تم نہیں دیکھتے کہ پانی کا ذائقہ خراب ہو جاتا ہے اگرچہ پانی کا رنگ کتنا ہی صاف سفید ہو“

میں نے یہ شعر سن کر کہا کیا ذائقہ چکھنا چاہتا ہے شاعر نے کہا ہاں خدا کی قسم اس کے جواب میں منی نے کہا اس کا ذائقہ چکھنے سے قبل موت کا ذائقہ چکھ لو گے تو شاعر نے جواب کہا:

فواضيـعـهـ الشـعـرـ الذـىـ رـاحـ وـانـقـضـيـ

”برقع پوش خاتون منی کی خدمت میں میرا شعر پہنچ گیا لیکن میرا دل گمراہی میں مبتلا نہ ہوا“

اذا هبت الارياح من نحو جانب به اصل مني حاج شوقى صبوتها

”جب ہوا کیس چلتی ہیں تو وہ ہوا جو منی کے گھروں کی طرف چلتی ہے میرے ہوئے دل کو لے اڑتی ہے“

هوى تذرف العينان منه وانما

”اس وقت میری آنکھوں سے آنسو روایا ہو جاتے ہیں اور جہاں جس کا محبوب ہوتا ہے اس کے لیے دل امدادی آتا ہے“  
اور موت کے آخری لمحات میں اس نے یہ شعر کہا:

يا قابض الا رواح في جسمى اذا احتضرت وغافر الذنب رحز حنى عن النار

”اے روحوں کو قبض کرنے والے جب تو میرے پاس آئے مجھے دوزخ سے دور ہی رکھنا اور اے مفترت کرنے والے“

## ۱۱۸

اس سن میں امیر المؤمنین کے دونوں بیٹوں معاویہ وسلمان نے بلا دروم میں جنگ چھیڑی اور اس سن میں ایک شخص عمار بن یزید نے جس کو بعض لوگ بخداش بھی کہتے تھے بلا درخ اسان پہنچا اور اس نے محمد بن علی بن عبد اللہ بن عباس کی خلافت کی دعوت دینا شروع کر دی جس پر خلق کثیر نے لبیک کہا اور جب لوگ اس شخص کی طرف رجوع ہونے لگے تو اس نے مذهب الحزم میہ الزنا دادت کی تعلیم دینا شروع کر دی جس کی رو سے ایک دوسرے کی یو یوں کار و بدال اور ان سے استمتع روتا رہا اور بظاہر یہ بھی لوگوں کو باور کرایا کہ محمد بن علی بھی اسی نظریہ کا قائل ہے اور اس کا حامی ہے یہ بہت بڑا جھوٹ تھا جو فتنہ کھڑا کرنے کے لیے کھڑا کیا تھا مگر جلد اس جھوٹ کا پول حکومت پر کھل گیا اور اس شخص کو کپڑ کر امیر خراسان خالد بن عبد اللہ القسری کے سامنے پیش کیا گیا جس نے

اس کے ہاتھ اور زبان کٹو اکر اس کو چنانی دے دی اس سال محمد بن ہشام بن اسما عیل امیر مدینہ نے لوگوں کو حج کرایا۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ مدینہ کی امارت خالد بن عبد الملک بن مروان نے سپردی یعنی صحیح بات یہ ہے کہ اس کو حربہ مروانی گیا تھا اور اس کی جگہ محمد بن ہشام بن اسما عیل بن اسما عیل کو مدینہ کا گورنر و امیر بنی لیا گیا تھا اور عراق کا امیر بھی انتصری تھا۔ اس سال جو لوگ فوت ہوئے وہ یہ ہیں:

### علی بن عبد اللہ بن عباس

یہ بزرگ ابن عبد المطلب القرشی الہاشی ابو الحسن ہیں ان کو لوگ ابو محمد بھی کہتے تھے ان کی والدہ کا نام زرعة بنت سرح بن معد یکرب الکندی تھا جوان چار بادشاہوں میں سے ایک تھا جن کا ذکر اس حدیث میں ہے جس کو احمد نے بیان کیا ہے اور وہ مسرح، حمل، مخلص اور البضعة ہیں اور ان کی بہن العروۃ تھی۔

مذکورہ بالاعلیٰ کی اس دن پیدائش ہوئی جس روز علی بن ابی طالب قتل ہوئے تھے اس لیے ان کے باپ نے ان کا نام بھی علی بن طالب کے نام پر علی رکھ دیا اور انہی کی کنیت پر ان کی کنیت بھی رکھ دی تھی۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ یہ علی بن طالب کی زندگی ہی میں پیدا ہو گئے تھے اس لیے کہ انہوں نے ان کا نام علی رکھا تھا اور ان کی کنیت ابوالامالک رکھی تھی۔ جب یہ عبد الملک بن مروان کے پاس پہنچے تو اس نے ان کو اپنے ساتھ تخت پر بٹھایا اور ان سے ان کا نام اور کنیت دریافت کی اور جب انہوں نے اپنا نام اور کنیت عبد الملک بن مروان کو بتائی تو اس نے پوچھا کیا تمہارا کوئی لڑکا بھی ہے انہوں نے کہا میر ایک بیٹا ہے جس کا نام میں نے محمد رکھا ہے تو عبد الملک نے کہا تو آپ ابو محمد ہیں اس کے بعد اس کو اس نے اکرام و انعام سے نواز اور اس کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آیا علی بن عبد اللہ نہایت عابد و وزہد تھے اور اپنے علم و عمل عدالت و ثقاہت کے ساتھ اپنی حسن و شکل و وجہت کے لیے بھی مشہور تھے یہ روز و شب میں ایک ہزار رکعت نماز پڑھتے تھے، عمرو بن علی بن الفلاس نے بیان کیا ہے کہ یہ نیک لوگوں میں شمار ہوتے تھے ان کا انتقال بلقاء کی زمین میں واقع جہنم کے مقام پر <sup>الاٹھ</sup> میں ہوا اس وقت ان کی عمر تقریباً اسی سال تھی۔

ابن خلکان نے لکھا ہے انہوں نے لبابة بنت عبد اللہ بن جعفر سے نکاح کیا تھا جو عبد الملک بن مروان کی بیوی رہ چکی تھی اور جس نے اس کو طلاق دے دی تھی جس کا سبب یہ تھا کہ عبد الملک بن مروان نے ایک روز سب منہ سے کاث کر لبابة کی طرف پہنچنا جس نے چھری لے کر سبب کے اس حصہ کو کاث کر پھینک دیا جس پر عبد الملک کا منڈ لگا تھا اور جب اس نے پوچھا کہ اس نے ایسا کیوں کیا تو اس نے جواب دیا میں نے انکش سے بچنے کے لیے ایسا کیا کیونکہ عبد الملک کے منہ سے بدبو آتی تھی بہر حال اس پات پر عبد الملک نے لبابة کو طلاق دے دی تھی اور جب اس سے علی بن عبد اللہ بن عباس نے نکاح کر لیا تو اس سے ولید بن عبد الملک نے اسی باعث انتقام لیا اور علی بن عبد اللہ بن عباس کو کوڑوں سے پٹوایا اور یہ بھی کہا گیا کہ تم خلیفہ کی اولاد کو ذلیل کرنا چاہتے ہو؟ اور اس کو دوبارہ کوڑے لگوائے کیونکہ علی بن عبد اللہ بن عباس کے متعلق مشہور ہو گیا تھا کہ وہ یہ کہتے ہیں کہ خلافت عنقریب ان کے گھرانہ میں آنے والی ہے بہر حال حالات اسی نفع پر گزرتے رہے مبرد نے یہ لکھا ہے کہ ایک روز علی بن عبد اللہ ہشام کے پاس گئے اور ان

کے ہمراہ ان کے دونوں بیٹے السفاح اور منصور بھی تھے یہ دونوں صغير اسن تھے۔ ہشام نے علیٰ لی آڈ بھگت کی اور ان کو اپنے قریب سنبھالا اور ان لوگوں کو تمیس دینا بھی دیے۔ اس دوران میں بن عبد اللہ ہشام کو اپنے بیٹوں کے ساتھ بھیزی، حیثیت اُرٹے رہے تھے اُنیں باقتوں سے ہشام کو بڑا تعجب ہوا اور اس کو محل کی انسانیتی کیفیت پر شک پیدا ہونے لگا اور اس کی ہاتھوں کو اس نے احتمان نہ سمجھا۔ حالات یوں ہی کمزور تھے رہے اور کوئی خاص واقعہ رونما نہ ہوا۔ کہا جاتا ہے علی بن عبد اللہ بن العباس بہت سیئں و بُنیل انسان تھے اور نہایت دراز قد تھے۔ لوگوں میں چلتے وقت معلوم ہوتا تھا کہ کسی سواری پر جارہے ہیں ان کے باپ عبد اللہ ان کے کندھوں تک آتے تھے اور عبد اللہ اپنے باپ عباس کے کندھوں تک آتے تھے اور اسی طرح عباس اپنے باپ عبدالمطلب کے کندھوں تک آتے تھے خفیہ طور پر بہت سے لوگوں نے علی کے بیٹے محمد کے لیے خلافت کے لیے بیعت بھی کر لی تھی اور یہ سب کچھ علی کے انتقال سے کئی سال قبل سے ہو رہا تھا لیکن ان کی موت تک عام طور پر اس کا اظہار نہیں ہوا تھا بہر حال اپنے باپ کے انتقال کے بعد عبد اللہ ابوالعباس السفاح نے باقاعدہ اس تحریک کو جاری رکھا جس کا عام اظہار ۳۲ھ میں ہوا جس کا ذکر بعد میں آئے گا۔ انشاء اللہ

## ۱۱۹

اس سن میں ولید بن عقیع نے بلا دروم میں جنگ شروع کی اور اسد بن عبد اللہ القسری نے ملک والترک خاقان کو قتل کر دیا۔ اس کا سبب یہ ہوا کہ اسد بن عبد اللہ امیر خراسان جو اپنے بھائی خالد بن عبد اللہ کی جگہ عراق کی امارت کے فرائض بطور نائب انجام دے رہا تھا اپنی فوجوں کو لے کر شہر خقل پر حملہ آور ہوا اور اس کو فتح کر لیا ملک الترک خاقان نے اس موقع کو بہت غنیمت سمجھ کر اسد کے لشکر کی طرف اس لیے تیزی سے بڑھا کہ اس کے جاسوسوں نے خاقان کو اطلاع دی تھی کہ اسد کی فوج میں اس وقت خقل شہر کے اطراف میں چاروں طرف پھیلی پڑی ہیں۔ چنانچہ اس موقع سے فائدہ اٹھاتے ہوئے خاقان کیش فوج اسلو اور زبردست سامان خور دنوں شکن کے ساتھ شیر کی طرح بھرتا ہوا اسد کی فوجوں کی طرف بڑھا لیکن بعض لوگوں نے شرات سے اس بات کو مشہور کر دیا کہ خاقان نے اپنی زبردست فوج کے ساتھ اسد کی فوج پر حملہ کر کے سب کو منتشر کر دیا ہے اور اسد کو بھی قتل کر دیا ہے بظاہر اس کا مقصد یہ تھا کہ اسد کی اس فوج میں ادھراً دھر خقل کے اطراف میں پھیلی ہوئی ہے وہ اس وحشت ناک خبر کو سن کر اسد کی مدد کو نہ پہنچ سکے گی لیکن اس شہر کا اتنا اثر ہوا جب مسلمان فوجیوں کو اس کا علم ہوا تو انہوں نے پوری حمیت وغیرت اسلامی کے ساتھ اپنے آپ کو متحد کر کے خاقان سے انتقال لینے کا تھیہ کر لیا چنانچہ وہ اس مقام کی طرف چل پڑے جہاں اسد اپنی فوجوں کو لئے ہوئے خاقان پر حملہ کی تیاری میں مصروف تھا جب یہ لوگ وہاں پہنچ گئے تو انہوں اسد کو زندہ پایا اب اسد نے سب کے ساتھ جل طیخ کارخ کیا اور نہر پلنگ میں گھس پڑنے کا ارادہ کیا لیکن مجبوری یہ تھی کہ اسد کی فوجوں کے ساتھ بھیز کریاں بھی بہت بڑی تعداد میں تھیں اور اسد ان کو چھوڑ کر جانا نہیں چاہتا تھا اس لیے اسد نے حکم دیا کہ ہر سوار ایک بکری اپنے آگے ساتھ میں رکھے گا اور ایک اپنے کندھے پر کھکھلے گا اور جو ایسا نہیں کرے اس کے ہاتھ کاٹ دیئے جائیں گے چنانچہ وہ خود بھی اسی طرح بکری ساتھ لے کر چلا اور اس کے ساتھ پوری فوج بھی اسی انداز سے اس کے ساتھ جل پڑی اور غیرہ میں داخل ہونے کے بعد اس کو پار کر کے ابھی پوری

طرح باہر نہیں لگی تھی کہ خاقان نے اچانک ان پر شدید حملہ کر کے ایسے لوگوں کو قتل بھی کر دیا جو انہیں نہ سے باہر نہیں آئے تھے یا کمزور تھے۔ ایکین جو مسلمان سہر کے وہرے کنارے پر تھے پسے تھے اور ابھی پوری طرح نیازتی نہ تھے لہ خاقان اور اس کی فوجوں نے جو نہیں کے اس کاہلہ سے پہنچ رہے تھے آئیں میں جملہ کرنے کے پارے میں مشورہ کر رہے تھے اس امیر پر متنقق ہو گئے کہ مسلمانوں پر ایکبارگی حملہ کرو، یعنی اس وقت مناسب ہے ان کی تعداد پچاس ہزار تھی چنانچہ جب انہوں نے نہر کو پار کرنا چاہا تو نہر اس کشیر فوج کے باعث بھر گئی اور پھر انہوں نے اپنے مبل شدید طور پر بجانے شروع کر دیئے ادھران کے گھوڑوں نے بھی زور زور سے ہنہنا شروع کیا غرض کہ اس حالت میں نکل کر ترک مسلمانوں کی طرف بڑھے جواب اپنے کمپ میں تھے اور پر سکون تھے مگر انہوں نے اپنے چاروں طرف خندق کھودنا شروع کر دی تھی تاکہ دشمن ان تک نہ پہنچ سکے اس طرح دونوں طرف کی فوجیں دور سے ایک دوسرے کو راست بھریوں ہی دیکھتی رہیں لیکن صحیح ہوئی تو خاقان مسلمان فوج کے ایک حصہ پر ٹوٹ پڑا اور ان میں سے کافی لوگوں کو اس نے مارڈا اور خاصے لوگ قیدی بھی بنائے۔

اسی دوران عید الفطر آگئی اور اسد کو اندیشه ہوا کہ نماز پڑھنے کے دوران خاقان کہیں حملہ نہ کر دے بہر حال خوف و خطر کی حالت میں مسلمانوں نے نماز پڑھی۔ اس کے بعد اپنی فوجوں کو لے کر مرچ بخن چلا گیا تھی کہ موسم سرماگز رگیا اور عید الاضحی کا دن آیا تو اسد نے اپنے لوگوں کو جمع کر کے اس امر میں ان سے مشورہ طلب کیا کہ آیا مژو و اپس چلا جائے یا خاقان کا مقابلہ کیا جائے یا بلخ میں قلعہ بند ہونے پر قیامت کر لی جائے اس پر بعض لوگوں نے بلخ میں قلعہ بند ہونے کا مشورہ دیا بعض لوگوں نے توکل علی اللہ ساتھ خاقان کی طرف بڑھنے کا مشورہ دیا۔ اسد نے مؤخر الذکر مشورہ پسند کیا اور اس کی تائید کی چنانچہ اس نے اپنے شکر کے رہا اور پھر اس سے فارغ ہو کر اپنے فوجیوں سے کہا انشاء اللہ تم کو ہی فتح حاصل ہو گی۔ اس کے بعد اپنے شکر کے مقدمہ کے ساتھ خاقان کے مقدمہ اجیش کی طرف بڑھا۔

چنانچہ مسلمانوں نے خاقان کی فوج کی کثیر تعداد کی موت کے گھاث اتار دیا اور ان کے امراء کو قید کرنے کے ساتھ ان کے کمانڈر کو بھی گرفتار کر لیا اس کے بعد اسد پھر اپنی مہم پر روانہ ہوا اور ان کے مویشی اور بکریوں کے رویوں کی طرف بڑھا جن کی تعداد ذیڑھ لاکھ تھی اس کے بعد خاقان کی طرف رخ کیا جس کے ساتھ چار ہزار سپاہی تھے اس کے ساتھ ایک عرب بھی تھا جو اس سے سازش کے ساتھ جا لاتھا اور خفیہ ریشد و انجیوں اور مکاریوں سے کام لے رہا تھا اس شخص کا نام الحارث بن شریح تھا وہ مسلمانوں کے راز اور خفیہ امور خاص طور پر خاقان کو پہنچاتا رہتا تھا غرض کہ جب مسلمانوں نے حملہ کیا تو ترک تمام اطراف میں بھاگ کھڑے ہوئے اور خاقان اور اس کے ساتھ الحارث بن شریح بھی اس کے پیچھے پیچھے بھاگ اس کو یہ بہت عدمہ موقع ملا چنانچہ اس نے خاقان اور اس کے ساتھیوں کا تعاقب کیا جب دوپھر ہوئی تو خاقان اپنے چار سو آدمیوں کے ساتھ اپنے شکر سے کٹ کر بے یار و مددگار رہ گیا اس وقت ان کے جسموں پر ریشمی لباس تھے اور بڑے بڑے ڈھول تھے جب مسلمانوں نے اس پر قابو پایا تو اس نے زور زور سے ڈھول بجانے کا حکم دیا تاکہ فوجیں میدان جنگ سے واپس چلی آئیں لیکن وہ اپنی کوشش میں کامیاب نہیں ہو سکا

اور وہ لوگ واپس نہیں ہو سکے مسلمانوں نے آگے بڑھ کر ہر چیز پر قبضہ کر لیا جس میں بہت سامال و متابع سونے چاندی کے برتن حور تھیں اور بچے شامل تھے اور محاصرہ کے وقت بجٹے ساہی اور شترنی یہیب میں موجود تھے ان پر نشورون حاصل نیا اور اس سے قبیل ہو مسلمان خدا تمدن ان کے پاس جمموں میں تھیں ان سب کو بھی آزاد کرالیا غرض کر مسلمانوں کو اس محاصرہ سے اتنا قیمتی اور بے حد و بے حساب سامان ملا جس کی نتعداد بتائی جائیتی ہے اور نہ اس کی قیمت کا اندازہ لیا جاسکتا ہے اس کے علاوہ جب خاقان کو اپنی موت اور بھیانک انجام کا اندازہ ہوا تو اس نے اپنے خبر سے پہلے اپنی بیوی کو ہلاک کر دالا چنانچہ جب مسلمان اس کے کمپ میں پہنچ تو اس عورت کی جان کندنی کا وقت تھا اس وقت چولہوں پر کھانے کی دیگیں بھی چڑھی ہوئی تھیں اس حالت میں خاقان بھی اپنے آدمیوں کے ساتھ بھاگ کر اپنی جان بچانے کی خاطر شہر میں قلعہ بند ہو گیا وہاں ابھی خاقان شترنخ کھیلنے میں مصروف تھا اور اس کے امراء اس کے چاروں طرف بیٹھے ہوئے تھے کہ امیر اسد وہاں پہنچ گیا اس پر خاقان نے اسد کے ہاتھ دینے کی دھمکی دی مگر اسد اس پر غضبناک ہو کر نوٹ پڑا اور خاقان کو قتل کر کے ہی چھوڑا۔

اس کے بعد تمام اتر اک ایک دوسرے کے پیچے ایسے بھاگے کہ کسی کو کسی کی خبر نہ ہوئی حتیٰ کہ ایک دوسرے کو لوٹنے میں لگ گئے اس نے اپنے بھائی خالد کو اس عظیم الشان کامیابی اور خاقان کی ہلاکت کی اطلاع دی اور اسکے ساتھ خاقان کے ڈھول نقارے بھی روانہ کیے جن کی مہیب آواز بادلوں کی گھن گرج اور بجلی کی کڑک سے کم نہ تھی اور یہی نہیں بلکہ بہت ساقیتی مال و متابع اور بیش بہا سامان بھی اس کے پاس روانہ کیا خالد کو جب یہ خوشخبری ملی تو اس نے فوراً امیر المؤمنین ہشام کو اس سے مطلع کیا جس نے سن کر بے حد خوشی کا اغماہ کیا قاصدوں کو انعام و اکرام سے نوازا۔

شعراء نے اسد کی طرف مدحیہ قصائد لکھئے جن میں چند یہ ہیں:

لوسرت فی الارض تقیس الارضا      تقیس منها طولها والعرضها

”تم نے روئے زمین کا چکر لگایا اور زمین کا طول و عرض بھی ناپ لیا“

لم تلق خبراً امرة ونقضا      من الامیر اسد وامضى

”پھر بھی تمہیں امیر اسد کی حکمرانی وغیرہ کی خیز خبر عرصہ تک نہ ملی“

افضی الینا الخبر حتى افضا      وجمع الشمل و كان ارفضا

”مگر اب اس نے خوشخبری پہنچائی ہے اور اپنی فوجوں کو پھر جمع کر لیا ہے جو منتشر ہو گئی تھیں“

ما فاتھ خاقان الا ركضا      قد فض من جموعه ما فضا

”اب اس سے خاقان بھی بچ کر نہیں پایا ہے جو اپنی فوجوں سے پہلے ہی کٹ کا تھا“

يا ابن شريح قد لقيت حمضا      حمضاً به تشفى صداع المرضى

”ای عذر ابن شریح تجوہ کو بھی وہ کڑوا پھل کھانے کو مل گیا ہے جس سے بیمار کو آرام مل جاتا ہے“

اسی سن میں خالد بن عبد اللہ القسری نے المغیرہ بن سعید اور اس کی جماعت کو جس نے باطل کا اتباع شروع کر دیا تھا مٹھا نے

اگدایا۔ المغیرہ دراصل جادہ گر اور فاسق و فاجر شیعہ تھا۔ ابن حجر ائمہ کا لکھا ہے کہ الاعمش کے پقبل المغیرہ بن سعید کہا کرتا تھا اگر وہ چاہے تو عاد و ثمود اور ان دونوں کے درمیانی مدت میں جو قومیں دنیا میں آباد تھیں ان سب کو وہ زندہ کر سکتا، الاعمش کا یہ بھی کہنا تھا کہ المغیرہ بن سعید قبرستان میں بھائی کر کچھ ایسے الفاظ زبان سے نکالتا تھا کہ اس کی آواز ان کر قبروں پر پڑیوں کی طرف کی ملتوی نظر آتی تھی غرض کے اس قسم کے بعض، مگر امور بھی، یکھنے میں آئے جس سے اس کے سحر، جادہ، عمل کے اثر کا اندازہ ہوتا تھا۔ جب غالباً کواس کی ان باتوں کا علم ہوا تو اس نے اس کو رو برو حاضر کرنے کا حکم دیا چنانچہ وہ اپنے چھ سات آدمیوں کے ساتھ خالد کے دربار میں حاضر ہو گیا۔ اس کے بعد خالد نے اس کو حکم دیا تو اس کا تخت مسجد کے قریب پہنچا دیا گیا اور اس پر منبر بھی نصب ہو گیا اور خیہے وغیرہ بھی کھڑے ہو گئے اس کے بعد اس نے فرماش کی کہ ایک خیرہ ان میں اس کے لیے خاص کر دیا جائے۔ چنانچہ بہت پس وپیش کے بعد اس کے لیے بھی علیحدہ سے ایک طبویا خیرہ نصب کیا گیا اس کے بعد اس نے اپنے سر پر پرول یا مٹی کا تیل ڈال دیا اور آگ لگائی اور یہی عمل اس نے اپنے بقیہ ساتھیوں کے ساتھ بھی کیا۔

اس سن میں ایک شخص بہلوں بن بشر نامی نے جس کا لقب کثارہ تھا خارج کیا اور ایک جماعت بھی اس کے اتباع میں خارجی بن گئی انہوں نے خالد کو مارڈا لئے کا بھی ارادہ کر لیا اس لیے خالد نے ان سب کی سرکوبی کے لیے فوج بھیجی لیکن اپنی بہادری اور بے دھڑک جان پر کھیل جانے کے باعث ان خوارج نے خالد کی فوجوں کو شکست سے دوچار کر دیا اور سرکاری فوجوں کے ساتھ انہوں نے کئی بار یہ عمل دھرایا اور سرکاری فوجوں کو سخت نقصان پہنچایا خالد نکہ ان لوگوں کی تعداد سو سے بھی کم تھی پھر بھی ہر بار یہی کامیاب ہوتے تھے اب ان کے حصے اتنے بڑے کہ انہوں نے شام پہنچ کر خلیفہ شام کو بھی قتل کرنے کا منصوبہ بنالیا اور اس مقصد سے وہ لوگ شام کی طرف چل پڑے لیکن ان کا سامنا جزیرہ کی سر زمین میں سرکاری فوج سے ہو گیا جنہوں نے بہلوں خارجی کے اکثر آدمی موت کے گھاث اتار دیئے اس کے بعد جلدی قبیلہ کے ایک شخص نے جس کی کنیت ابو الموت تھی بہلوں پر ایسی کاری ضرب لگائی کہ وہ لڑکھرا کر گر لیا اور اس کے گرتے ہی اس کے بقیہ آدمی بھی دہاں سے بھاگ کھڑے ہوئے جن کی تعداد ستر تھی ان کی مرثیہ خوانی میں ان کے بعض ساتھیوں نے چند اشعار لکھتے۔ اس مرثیہ گوشا غر کا نام بقول طبری الفحاح ک بن قیس تھا:

بدلت بعد ابی بشیر و صحبتہ قوماً علىٰ مع الاحزاب اعوانا

”میں نے ابی بشیر اور اس کی معیت و صحبت کے بعد دوسرا گروہ کو اپنامد گار بنالیا ہے“

بانوا کان لم يکونوا من صحابتنا ولم يکونوا النا بالامس خلانا

”میرے ساتھی تو ایسے جدا ہوئے گویا وہ ساتھی ہی نہ تھے اور کل تک ان سے کوئی دوستی ہی نہ تھی“

ياعين اذرى دموعاً منك تهتانأ . وابكى لنا صحبة بانوا و حيرانا

”اے میری آنکھ تو خوب آنسو بھالے اور ان کی دوستی کا ماتم کر لے جو بھی دوست یا پڑوی تھے“

خلوا الناظهر الدنيا وباطئها واصبحوا في جنان الحلد جيرانا

”لیکن اب ان دوستوں نے دنیا کو بالکل چھوڑ دیا ہے اور ہمارے جنت کے پڑوی بن گئے ہیں“

ہن کے بعد کچھ بچے کچھ خوارج نے پھر سراٹھیا اور بعض امراء ہے ان کی جنگ و جدال ہوئی جس میں دونوں طرف سے خاصے اوگ مارے گئے حتیٰ کہ خالدowan کے خلاف پھر جنگ حاکی کرنا پڑی اور ان کے ملکانے تباہ و بر باور کرنے پڑے حتیٰ کہ ان کا نام و نشان مت نیا اور روئی خارجی باتی شد رہا۔

اس سن میں عبد القسری نے بلاد الترک میں پھر جنگ کا آغاز کیا اور ملک الترhan نے اس کو لاکھوں کی رشوت کی پیش کی جس کو اس نے مسترد کر دیا اور اس پر چڑھائی کر کے اس کے مال و اسباب کو لوٹ لیا اور خود اس کو بہت بڑی طرح قتل کر دیا اس جنگ میں ملک الترhan کی بیویاں اور اس کا تمام قیمتی اثاثہ اسد کے ہاتھ لگا اس سال الصحاری بن شبیب الخارجی نے پھر سراٹھیا جس کے ساتھ تقریباً تیس آدمی مزید شامل ہو گئے اس کی سر کوبی کے لیے خالد القسری کو ایک لاکھ شکر دے کر بھیجا جس نے الصحاری بن شبیب سمیت تمام خوارج کو قتل کر دیا اور ان میں سے کسی کو زندہ نہیں چھوڑا اس سال لوگوں کو مسلمہ بن ہشام بن عبد الملک نے حج کرایا اور اس کے ساتھ ابن شہاب نے بھی حج کیا جو ابو شاکر مسلمہ بن ہشام بن عبد الملک کو مناسک حج کی تعلیم دیتا جاتا تھا۔ اس زمانہ میں مکہ مدینہ اور طائف کا امیر محمد بن ہشام بن اسما علیل تھا اور عراق مشرق اور خراسان کا امیر خالد القسری تھا ایکن خراسان کا کلی نائب امیر اس کا بھائی اسد ابن عبد اللہ القسری تھا۔ کہا جاتا ہے اسی سن اس کا انتقال ہو گیا لیکن بعض لوگ کہتے ہیں کہ ۱۲۰۔ میں ہوا۔ واللہ اعلم، آرمینہ اور آذر بائیجان کا امیر مروان الحمام تھا۔ واللہ اعلم

## ۱۲۰۔

اس سن میں سلمان بن ہشام نے بلاد الروم میں جنگ چھیڑی اور وہاں کے بہت سے قلعے فتح کر لیے اس سال میں اسحاق بن مسلم العقیلی نے تو مان شاہ میں جنگ کا آغاز کیا اور وہاں کی سر زمین کو فتح کر کے وہاں کی آراضی کو جاہ و بر باور کر دیا اور اسی سال مروان بن محمد نے بلاد الترک میں جنگ شروع کی اور اس سال اسد بن عبد اللہ القسری امیر خراسان کا انتقال بھی ہوا اس کی موت کی وجہ اس کے پیٹ کا درد اور ورم تھا اس سال جب ایرانیوں کے سالانہ جشن مہرجان کا موقع آیا تو ہدھنانوں اور مزار عین نے اس کا زبردست اہتمام کیا یہ لوگ شہروں کے اور دیہات کے بڑے امیر کیلئے لوگ تھے ان لوگوں نے تمام اطراف کے شہروں اور دیہات سے نہایت قیمتی تحفوں اور ہدیوں کا انتظام کیا جس میں سونے چاندی کے برتن سونے کے پیالے اور کثورے اور بڑی بڑی قاپیں تشریفیں وغیرہ شامل تھیں اور اس کے ساتھ حریودیا کے قیمتی اور بیش بہا ملبوسات بھی ان تحفوں میں شامل تھے۔

ان سب چیزوں کو امیر خراسان شاہ نے اسد کی خدمت میں پیش کرستے ہوئے اسد کی عمدہ خصائص اس کی عقتل و داشمندی اور عدل و انصاف کی بہت تعریف کی اور کہا کہ اس بہادر امیر نے اپنے دور اقتدار میں کسی پر نہ خود ظلم کیا اور نہ کسی اپنے ماتحت کو عوام کے استھان اور ظلم کی اجازت دی بھی وہ بہادر اور عقل مند انسان تھا جس نے خاقان عظیم کے جبر و ظلم اور اس کے خوف و دہشت سے لوگوں کو نجات دلائی اور اس کے اقتدار کے بت کو پاش پاش کر دیا اس لیے آج اسد کی خدمات جلیلہ کے اعتراف کے طور پر جو کچھ یہاں پیش کیا جا رہا ہے وہ اس کی خدمات کے مقابلہ میں کچھ بھی نہیں ہے۔ اسد نے اس امیر دہقان کے جذبات کی بہت قدر

کی اور ان تمام تھف و بدایا کو منتظر استھان دیکھا لیکن یہ بیش بہاسامان اور قیمتی اشیاء و بیس امراء اور اعیان و اشراف میں تقسیم کر دیں اور پھر اپنی بیماری کے باعث بیس سے انٹھ کر چلا کیا اس کے بعد اس کو اگر پہاپنی پیٹی بیماری سے پچھا فاقہ بھی ہوا اور اس کے بعد اسد کو بہت سی ناشپتیاں بھی بطور تھنہ پیش کی گئیں مگر اس نے ان کو بھی ایک ایک کے عاضرین میں تقسیم کر دیا۔ ابھی وہ اس تقسیم میں مشغول تھا کہ اس کے پیٹ کا پھوڑا بچھت گیا اور یہی اس کی موت کا سبب بنا۔ اسد نے اپنا جانشین اس موقع پر جعفر بن حظلہ کو بنایا جو چار ماہ اس عہدہ پر رہا اس کے بعد اس کی جگہ نصر بن سیارہ رجب کے مہینہ میں مقرر ہوا غرض کہ ۱۴۰۷ کے ماہ صفر میں اسد کا انتقال ہو گیا۔ ابن عرس العیدی نے اس کا مرثیہ لکھا جس کے چند اشعار یہ ہیں:

نعی اسد بن عبداللہ ناع      فریع القلب للملک المطاع

”موت کی خبر سنانے والے نے اسد بن عبداللہ کی خبر مرگ سنائی جو بہادر اور بادشاہ کا ملطع تھا“

ببلخ و انق المقدار یسری      وما لقضاء ربک من دفاع

”اے بلخ میں یہ حادثہ پیش آیا اور قضاء الہی کو کون روک سکتا ہے؟“

فجودی عین بالعبارات سحا      الیم يحزنك تفرق الجماع

”اے میری آنکھ تو خوب رو لے کیا تھے مجع کی تفریق نے مغموم نہیں کر دیا ہے؟“

اتاہ حمامہ فی جوف ضیع      وکم بالضیع من بطل شجاع

”اسد کو پیٹ کی بیماری سے موت آئی اور کتنے بہادر انسان اسی نوع کی بیماری کی نذر ہو گئے؟“

اسی سال ہشام نے خالد بن عبد اللہ القسری کو عراق کی نیابت سے معزول کر دیا، خالد خود مختار و خود سر ہوتا جا رہا ہے وہ ہشام کو ابن الحمقاء بھی کہتا تھا اس نے ہشام کو ایک سخت خط بھی لکھا جس کا ہشام نے اس کو نہایت سخت جواب دیا تھا۔ یہ بھی مشہور ہے کہ ہشام کو خالد کی آمدی اور مال و دولت پر حسد آنے لگا تھا اس نے اس کی سالانہ آمدی مختلف محاصلات سے تمیں لا کھو دینا رسالہ نک پہنچ گئی تھی اور اس کے لڑکے یزید بن خالد کی آمدی بھی دس لا کھو دینا رسالہ تھی کہا جاتا ہے کہ ایک قریشی جس کا نام ابن عمر و تھا امیر المؤمنین ہشام کی طرف سے اس کے پاس پہنچا جس کی اس نے کوئی پرواہ نہ کی اور نہ اس کی آؤ بھگت کی اس پر ہشام نے خالد کو سخت خط لکھا بہر حال اس معاملہ نے نہایت طول کھینچا جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ہشام نے خالد کو معزول کر دیا اور اس کو خفیرہ کھا اور ایک مراسلہ کے ذریعہ اس کے نائب یوسف ابن عمر و کو عراق کا امیر بنا دیا اور اس کو حکم دیا کہ فوراً اپنے عہدہ کا چارج لے۔

چنانچہ یوسف ابن عمر و صبح طویلے ہی کو فہنچ گیا اور جب موذن نے صبح کی اذان دی تو یوسف نے نماز پڑھانے کی نیت سے موذن کو اقامت کہنے کا حکم دیا موذن نے امام یعنی خالد کے آنے کا انتظار کرنے کے لیے کہا اس پر یوسف نے اس کو جھڑک دیا اور پھر اقامت کا حکم دے کر مصلی پر نماز پڑھانے کے لیے کھڑا ہو گیا اور دور رکعت پڑھائیں جس کی پہلی رکعت میں اس نے سورہ واقعہ پڑھی اور دوسری رکعت میں سورہ معارج پڑھی نماز کے بعد وہ واپس آگیا اور خالد کو اس امر سے آگاہ کیا اور اس سے خزانہ کا چارج لیا۔ خالد نے یوسف ابن عمر و کو خزانہ سے ایک لاکھ درہم دیئے خالد کو شوال ۱۴۰۷ میں ولایت ملی تھی اور معزولی جمادی

الاول و دوسری میں ہوئی اور اس ۱۲۱ھ کے ماہ جمادی ۱۱اول میں یوسف بن عمر نے عراق کی امارت کا چار رجیل اور چار جنگ لے کر پہنچا۔ اب خراسان کے لیے جدیع بن علی الکرمی کو مقرر کیا اور جعفر بن حنظله کو جسے اس نے اپنا نائب مقرر کیا تھا اس عہدہ سے معزول کر دیا یہیں پچھے دنوں بعد یوسف بن عمر نے جدیع کو خراسان کی نیابت سے ہٹا کر اس کی جگہ نصر بن سیار کو مقرر کر دیا۔ اس طرح خالد کے زمانہ میں جو ممکنی جدیع نے کی تھی وہ بھی اس سے لے لی گئی غرض کہ اس طرح بشام کی پار انگلی کے باعث خالد اور اس کے نائب جدیع کو عہدوں سے معزولی کے ساتھ اپنی دولت سے بھی ہاتھ دھونا پڑا اور اب خالد کی جگہ یوسف بن عمر اور جدیع کی جگہ نصر مستقل طور پر عراق و خراسان کے امیر مقرر ہو گئے جب ان لوگوں کی لوٹ مار اور ظلم و تشدد سے لوگوں کو نجات ملی اور اس دامان قائم ہوا تو سوار بن الاشعري کو اس کے اظہار کا موقع ملا۔

من ظلم کل غشوم الحكم الجبار  
اصبحت حواسن بعد الخوف امنه

”خراسان کو خوف و ہراس کے بعد امن نصیب ہوا اور ہر ظالم و غاصب کے جبر و ظلم سے نجات ملی،“

لما اتی یوسفا اخبار مالقتی  
اختار نصاراً لها نصوب سیار

”جب یوسف بن عمر کو امارت کا منصب ملا تو اس نے اپنا نائب نصر بن سیار کو بنالیا،“

اس سن میں شیعیان آں عباس نے اس خط کے متن کو ظاہر کیا جو محمد بن علی نے ان کو لکھا تھا اور جس میں ان لوگوں کو اس لیے مطعون کیا گیا تھا کہ انہوں نے اس زندیق ملقب بہ خداش الخرمی کا اتباع کر لیا تھا جو مسکرات کو مباح اور محارم سے جنسی تعلقات کو جائز اور حلال سمجھتا تھا اور جس کی وجہ سے خالد نے اس قتل بھی کرایا تھا۔ اس خط میں لکھا تھا کہ ہم لوگ تم سے صرف اس لیے ناراض ہیں کہ تم نے ایک فاسق و فاجر خداش کی با تین تسلیم کر لی تھیں۔ ابن جریر نے لکھا ہے کہ اس سال محمد بن بشام نے لوگوں کو حج بھی کرایا جب کہ بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس کے بیٹے یزید بن بشام نے حج کرایا تھا و اللہ اعلم سجنانہ تعالیٰ۔

## ۱۲۱ھ

اس سن میں مسلمہ بن بشام نے بلا دروم میں جنگ کا آغاز کیا اور مطہیر کے قلعہ کو فتح کیا اور مروان بن محمد نے بلا والذہ بہ کو فتح کیا اور وہاں کی سر زمین کو بری طرح رونڈا۔ وہاں کے حکمران کی طرف سے ایک لاکھ مویشی سالانہ کے خراج پر صلح ہو گئی۔ اس سال کے راه صفر میں یزید بن علی احسین بن علی بن ابی طالب کو قتل کر دیا گیا۔ یہ وہی بزرگ ہیں جن کی نسبت سے لوگ خود کو زیدی کہتے ہیں یہ واقعہ کا بیان ہے لیکن بشام کہتا ہے کہ ان کا قتل صفر ۱۲۲ھ میں ہوا و اللہ اعلم۔ ان کے قتل کا سبب بقول ان مورخین کے یہ ہوا کہ زید سے یوسف بن عمر نے دریافت کیا کہ کیا خالد القسری نے ان کے پاس مال بطور امانت رکھا ہے اس کا جواب زید نے یہ دیا کہ وہ شخص میرے پاس مال کیسے رکھ سکتا ہے جو میرے اسلاف کو گالیاں دیتا اور اب جھلا کہتا تھا اور اس کا یہ شغل ہر جمع کو منبر پر جاری رہتا تھا۔ اس کے بعد اس نے ان سے حلف اٹھایا کہ ان کے پاس کوئی مال وغیر خالد کا دیا ہو انہیں ہے اس کے بعد نہایت بری حالت میں یوسف بن عمر نے خالد کو جیل سے نکلوایا اور اس سے پوچھا کیا تو نے زید کے پاس مال رکھا ہے تاکہ ہم

اس کی گلوخانی کے متعلق کوئی فصلہ کر سکیں اس نے جواب دیا میں اس طرح ایسا کر سکتا تھا جب کے ہر جمعہ کو میں اس کے آباء و اجداد کو منیر پر گالیاں دینا تھا اس کے بعد اس نے زید کو پھوڑا اور اس کی اطلاع امیر المومنین ہشام و بھی نہ دی۔ اس نے زید کو معاف کر دیا کہنا جانتا ہے کہ ہشام نے بھی ان کو حلقہ لے کر چھوڑا تھا اور اس کے بعد شمعان کا ایک گروہ زید کے پاس آیا یہ لوگ تقریباً چالیس ہزار تھے بعض لوگوں نے ان کو خروج سے منع کیا جن میں خصوصیت سے محمد بن ہم بن علی اور ان ابی طالب شامل تھے ان کا اصرار تھا کہ خروج قطعاً مناسب نہیں چنانچہ انہوں نے کہا تمہارے دادا تم سے ہبھال یقیناً بہتر تھے اور ان کی الہ عراق نے جو تعداد میں اسی ہزار تھے بیعت بھی کر لی تھی، پھر انہوں نے دعا کی میں ان سب چیزوں کو سوچ سمجھ کر تمہیں سمجھاتا ہوں کہ الہ عراق سے ہوشیار ہوا اور ان پر بھروسہ کرنے میں اختیاط سے کام لویں گے اور اس نے ان کی بات کونہ مانا اور خفیہ طور پر الہ کوفہ سے بیعت لیتے رہے اور کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ پر بیعت کا سلسلہ خفیہ طور پر چلتا رہا کہ ۲۲ھ آگیا اور اس میں ان کے ساتھ جو کچھ ہوا وہ ان کے قتل پر منسی ہوا جس کا ہم آئندہ ذکر کریں گے اس سن میں نظر بن سیار نے جو خراسان کا امیر تھا تو کوئی کو علم میں جنگ کا آغاز کیا اور ان کے بادشاہ کو رسول کو بعض جنگوں کے دوران قید بھی کر لیا۔ کو رسول نظر بن سیار کو نہ پہچانتا تھا جب اس کو معلوم ہو گیا کہ یہ امیر خراسان ہے تو اس نے نظر بن سیار سے ایک ہزار سالانہ نجاتی اور ایک ہزار بڑوں انہوں کے عوض صلح کر لی۔

یہ شخص بوڑھا تو یقیناً تھا اس لیے نظر بن سیار نے اس کے بارہ میں اپنے امراء سے مشورہ کیا کسی نے کہا اس کو رہا کر دیا جائے اور کسی نے مشورہ دیا اس کو قتل کر دیا جائے اس کے بعد نظر بن سیار نے کو رسول سے پوچھا تم کتنی جنگیں لڑ پکھے ہو اس نے جواب دیا ”ستر بہتر غزوات“، اس پر نظر بن سیار نے اس سے کہا تم جیسے آدمی کو چھوڑا تو نہیں جا سکتا اور پھر اس کی گردان اڑا دیئے کا حکم دیا جس کی تعمیل ہوئی اور اس کو پھانسی دے دی گی۔ جب یہ خبر اس کے لشکر کو ہوئی تو ساری رات لوگ اس کی موت پر ماتم کرتے رہے انہوں نے اپنی دارڑھیاں بھی کاٹ دیں اور اپنے کان بھی کاٹ لیے انہوں نے اپنے خیموں کو پھاڑ دیا اور بہت سے مویشی مارڈا لے اور جب صحیح ہوئی تو نظر بن سیار نے کو رسول کی لاش کو جلاڈ النے کا حکم دیا تاکہ وہ لوگ اس کی لاش کو حاصل نہ کر سکیں لیکن اس کا جانا ان لوگوں کو اس کی پھانسی سے بھی زیادہ شاق گزرا یہنکن بہر حال وہ خاسرونا کام اور ذیل ہو کر واپس ہو گئے۔ اس کے بعد نظر بن سیار نے لوگوں پر پھر ایک بار حملہ کیا اور ان میں سے بہت سے لوگوں کو قتل کر دیا اور بہت سے لوگوں کو قیدی بنا لیا یہ قیدی بے شمار تھے۔ ان میں ایک بڑھیا بھی شامل تھی جو نظر بن سیار کے سامنے حاضر کی گئی۔ اس نے نظر بن سیار کو کچھ فہیمیں کیسی:

یہ کہ کوئی بادشاہ چھ چیزوں کے بغیر بادشاہ کہلانے کا لائق نہیں، ایک وزیر کا ہونا ضروری ہے جو مخلص ہونے کے ساتھ بادشاہ کو صلاح مشورہ دینے، خصومات کا تصفیہ کرنے اور نشیب و فراز سمجھانے کا اہل ہو ایک باور پی جو بادشاہ کے لیے اس کی خواہش کے مطابق عمده کھانے تیار کر سکے اور حسین و جمیل یوں ہو کہ جب بادشاہ محل میں داخل ہو تو اس کو دیکھتے ہی اس کے غم میں غلط اور تکرات دوڑ ہو جائیں ایک نہایت مضبوط قلعہ ہوتا کہ جب رعایا خوف و خطر میں بنتا ہو تو اس میں پناہ لے سکے ایسی تکوار بھی اس کے پاس ہونا چاہیے جس سے ہم عصر دشمن لورہ بر انداز رہیں اور سامان خورد نوش وغیرہ کا ایسا ذخیرہ اس کے پاس ہو جو عیش و آرام کی زندگی گزارنے کے لیے کافی ہو۔

اس سال لوگوں نے محمد بن ہشام بن اسما میں نے حج کرایا جو مکہ مدینہ اور طائف کا نائب امیر تھا۔ عراق کا نائب امیر یوسف بن عمر تھا اور رہ اسماں کا نائب امیر انصار بن بیار تھے اور آرمینیہ کا نائب امیر مروان محمد تھا، ان لوگوں کا ذکر جو اس سال فوت ہو گئے درج ذیل ہے۔

### اسد بن علی بن الحسین بن علی بن ابی طالب

مشہور تواریخ ہے کہ ان کو ۱۲۰۰ھ میں قتل کیا گیا بہر حال غفریب ان کا حال بیان کیا جائے گا۔

### مسلمہ بن عبد الملک

یا ابن مروان القرشی الاموی ابوسعید ابوالاصح الدمشقی ہیں۔ ابن عساکر کے بقول ان کا گھرانہ دمشق میں محلۃ القباب میں باب الجامع القبلی کے قریب تھا پنے بھائی الولید کے دور میں ان کو حکمرانی ملی انہوں نے روم میں کئی جنگیں لڑیں قسطنطینیہ بھی گئے تھے ان کو ان کے بھائی یزید نے عراق کی امارت سپرد کی لیکن پھر اس سے معزول کر کے آرمینیہ کا حاکم امیر بنا دیا انہوں نے عمر بن عبد العزیز سے حدیث روایت کی ہے اور خود ان سے عبد الملک بن ابی عثمان عبید اللہ بن قزاعہ عینہ والسفیان بن عینہ ابی عرب معاویہ بن ختنہ اور بیکی بن بیکی الفسانی نے روایات بیان کی ہیں۔

الزیر بن بکار کا بیان ہے کہ مسلمہ بنی امیہ کے آدمیوں میں معروف شخص تھا۔ ان کا لقب "الجرادۃ الصغراۃ" تھا، ان سے بہت سے آثار و روایات مشہور ہیں انہوں نے بہت سی جنگوں میں حصہ لیا ہے۔

جب یہ آرمینیہ کے امیر بنائے گئے تو انہوں نے ترکوں سے مقابلہ کر کے باب الابواب تک مارچ کیا اور اس کو فتح کر کے اس کی ایونٹ بجادی اس کے علاوہ بلادرم کے اکثر ویژتھر قلعے فتح کر لیے ۹۸ھ میں انہوں نے قسطنطینیہ کا محاصرہ کیا اور صقالیہ کا شہر فتح کر لیا اور وہاں کے بادشاہ ابر جان کو زبردست شکست دی اور پھر قسطنطینیہ کو بھی فتح کر لیا اور اوزاعی کا بیان ہے جب وہ روم میں لڑائی لڑ رہے تھے تو دردر سر میں شدید طور پر بیٹلا ہوئے ملک الروم نے اس کے علاج کے لیے ایک ٹوپی ان کے لیے بھیجی اور کہا اس ٹوپی کو پہن لو گے تو سر کا درد جاتا رہے گا انہوں نے اس کو ملک الروم کی چال سمجھ کر ٹوپی کے پہنے سے انکار کر دیا لیکن اس نے جب مجبوراً اس کو پہنتا تو اس سے اس کو بہت فائدہ ہوا اور اس کو اس نے دوسروں کے سر پر بھی رکھ کر دیکھا تو بھی اس سے فائدہ ہی دیکھا۔ بہر حال اب مسلمہ نے اس ٹوپی کو مستقلًا استعمال کیا اور اس کا سر درد بالکل جاتا رہا لیکن جب اس ٹوپی کو پھاڑ کر دیکھا گیا تو اس میں یہ آیت ستر بار لکھی ہوئی تھی:

﴿إِنَّ اللَّهَ يَمْسِكُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ﴾.

اس کے علاوہ اس میں کچھ نہ تھا، اس کو ابن عساکر وغیرہ نے بھی روایت کیا ہے۔

قسطنطینیہ کے محاصرہ میں ان کو بے حد مصائب کا سامنا کرنا پڑا اور مسلمان بھی بھوک سے بے حد تکلیف میں تھے جب عمر بن عبد العزیز کو ان تکالیف کا علم ہوا تو انہوں نے حکم بھیج دیا کہ محاصرہ چھوڑ کرو اپس شام آ جائیں لیکن انہوں نے قسم کھائی کہ جب تک

قطنهیہ میں جامع مسجد کی بنیاد وال کراس کو مکمل نہیں کر لون گا یہاں سے واپس نہیں جاؤں گا چنانچہ وہ مسجد بنی اور آج تک مسلمان اس مسجد میں جمع کی نماز پڑھتے ہیں۔ ولید بن سلمہ و نمیرہ نے کہا ہے کہ ان لی وفات حرمہن سات تاریخ ۱۲۲ھ میں عافوت کے تمام پر جوئی۔

### نمیر بن قیس

الاشعری دمشق کے قاضی اور جلیل القدر تابعی گزرے ہیں۔ انہوں نے حدیثہ اور ابو موی وغیرہ سے مرسل اور وراثیات بیان کی ہیں اور ان سے بھی ایک معتمدہ جماعت نے احادیث بیان کی ہیں جن میں اوزاعی، سعید بن عبد العزیز، یحییٰ بن الحارث الدخاری شامل ہیں۔ ان کو ہشام بن عبد الملک نے دمشق میں عہدہ قضاۓ پر مأمور کیا تھا، اس سے پہلے وہاں کے قاضی عبد الرحمن الخشنخاش العذری تھے لیکن انہوں نے اس منصب سے استغفاری دے دیا تھا۔ نمیر بن قیس کا قاعدہ تھا کہ ایک شاہد کی قسم پر فیصلہ نہیں دیتے تھے۔ یہ کہا کرتے تھے کہ ادب آباء سکھاتے ہیں لیکن اصلاح من جانب اللہ ہوتی ہے متعدد لوگوں نے کہا ہے کہ ان کا انتقال ۱۲۱ھ میں ہوا اور بعض لوگوں کے نزد یک ۱۲۲ھ میں ہوا اور بعض کے نزد یک ۱۲۵ھ میں ہوا مگر یہ غریب و نادر و روایت ہے۔ واللہ سبحانہ تعالیٰ اعلم۔

### ۱۲۲

اس سال زید بن علی بن الحسین بن ابی طالب قتل ہوئے اس کا سبب یہ تھا کہ جن الہ کوفہ نے ان کے ہاتھ پر بیعت کی تھی اب ان کا ان سے مطالبہ تھا کہ حکومت وقت کے خلاف خروج کرنے کی تیاری کریں اور اس کے لیے مستعد ہو جائیں یہ حالات دیکھ کر ایک شخص سلیمان بن سراقة یوسف بن عمرو عراق کی نائب کے پاس پہنچا اور اس کو اس تمام تیاری اور خروج کے لیے سب کی آمادگی سے باخبر کیا۔

یوسف بن عمرو نے زید کو پکڑ کر حاضر کرنے کا حکم دیا جب شیعوں کو اس کا علم ہوا تو وہ سب مل کر زید بن علی کے پاس پہنچے اور ان سے کہا اللہ تم پر حرم کرے تمہارا ابو بکر و عمر کے بارہ میں کیا خیال ہے اور تم انہیں کیا سمجھتے ہو؟ زید نے جواباً کہا اللہ ان دونوں کی مغفرت فرمائے میں نے اپنے اہل بیت میں سے کسی کو ان پر تمہارا سمجھتے نہیں سنائے اور میں بھی ان کے لیے کلمہ خیر کے سوا کچھ نہیں کہتا ہوں اس پر اہل کوفہ نے کہا پھر تم حرم اہل بیت کا مطالبہ کیوں کرتے ہو؟ زید نے جواب دیا ہم اس معاملہ میں دوسرے لوگوں سے زیادہ حق دار ہیں لیکن اس کو کیا کیا جائے کہ لوگوں نے ان کو ہم پر ترجیح دے کر ان کو منتخب کر لیا ہے لیکن اس سے ہمارے نزد یک وہ کفر کے درجہ کو نہیں پہنچے ہیں اور جب یہ دونوں خلیفہ ہوئے تو انہوں نے عدل و انصاف کیا اور کتاب اللہ اور سنت رسول پر بھی عامل رہے یہ جواب سن کر اہل کوفہ نے کہا تو پھر تم ان لوگوں سے قتال کے لیے کیوں تیاری کر رہے ہو زید بن علی نے جواب دیا اس لیے کہ یہ موجودہ لوگ ان جیسے نہیں ہیں۔ انہوں نے لوگوں پر ظلم کیا ہے اور خود اپنی جانوں پر بھی ظلم کیا ہے اور میں کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ علیہ السلام کی طرف سب کو بلاتا ہوں، سنن کا احیاء کر رہا ہوں اور بدعاۓ کالقعن قلع کرنا چاہتا ہوں اگر تم لوگ میری بات سنو گے تو تمہارے حق میں بہتر ہو گا اور میرے حق میں بھی بہتر ہو گا اور اگر تم انکا رکر تے ہو تو میں تمہارا ذمہ دار نہیں ہوں زید کی یہ

گفتگوں کر وہ ان کو چھوڑ کر چلے گئے اور انہوں نے زیدی کی بیعت بھی توڑا ای اور ان کو تباہ چھوڑ کر تقریباً سب لوگ واپس ہو گئے اس لیے اس دن سے وہ لوگ اشیاء خاصی نہ ملائے تھے اور مکمل ناٹاب اخیرتیت آج تک زیدی مذہب اور طریقہ پر ہیں۔ ان کے مذہب میں تعلیم اشیائیں نہ ہیں ہے حق بھی ہے اور علی بن اب کو متقدم سمجھتے کی بدروات اس مذہب میں بالکل کامنسر ہی و داخل ہے ایونکہ علی در اصل شیخیت سے مقہد میں تھے بلکہ اہل استقامت کے اسح قول کے مطابق شیخیت ہی نے عثمان بن عفیض کو خلیفہ بنایا اور صحابہ کے صحیح آثار و اقوال سے بھی بھی تاثیت ہوتا ہے۔ اسکے بعد زید اہل علی نے خروج کے لیے اپنے باقیہ ساتھیوں کے ساتھ عزم یا الحزم کر لیا اور ۱۴۷۰ھ کی ماہ صفر کی پہلی تاریخ کو سب لوگوں سے انہوں نے وعدے وعدہ بھی لے لیے یہ بات یوسف بن عمرو تک بھی پہنچ گئی اس نے اپنے کوفہ کے نائب الحکم بن صلت کو حکم دیا کہ سب لوگوں کو جامع مسجد میں جمع کیا جائے چنانچہ ماہ حرم کے اختتام پر سب لوگ پیر کے دن جامع مسجد میں جمع ہوئے یہ خروج سے ایک دن قبل کا واقعہ ہے زید نے بدھ کے روز سخت مردی اور شدید سرمائی کیفیت میں خروج کا آغاز کیا ان کے ساتھی روشنیاں اٹھائے ہوئے تھے اور یا منصور یا منصور کے نعرے لگا رہے تھے۔

چنانچہ جب صحیح ہوئی تو زید بن علی کے ساتھ صرف دوسرا ہمارہ آدمی باقی رہ گئے تھے یہ دیکھ کر زید نے کہنا شروع کیا سماں اللہ باقی لوگ کہاں ہیں اس پر جواب ملا وہ مسجد میں مصوّر ہیں۔ اسی دوران الحکم بن صلت یوسف بن عمر و کوزید کے خروج کی اطلاع دے پکے تھے چنانچہ یوسف بن عمرو نے ایک دستہ الحکم کی مدد کے لیے بیسچ دیا تھا اور کوفہ کے نائب کے ساتھ ایک جم غیر فوجی سپاہیوں کا میدان کی طرف چل پڑا تھا اور خود یوسف بن عمرو بھی لوگوں کی ایک بڑی تعداد کے ہمراہ آپکا تھا اور ان لوگوں کے ساتھ آملا تھا جن میں پانچ سو سوار فوجی بھی تھے پھر کناسر کی طرف بڑھا اور شامیوں کے جنچتے پر حملہ کر کے ان کو بھگا دیا اس کے بعد وہ یوسف بن عمر کی طرف چلا جو ایک میلہ پر کھڑا تھا اور وہاں زید بھی اپنے دو سواروں کے ساتھ موجود تھا اگر وہ یوسف بن عمر کا ارادہ کرتا تو اس کو قتل کر دینے کی پوزیشن میں تھا لیکن اس نے داکیں طرف کا رخ کیا اور جب دونوں گروہوں کی مذبھیت ہوئی تو اس نے اس کے ایک جھٹے کو شکست بھی دی زید اپنے ساتھیوں کو یہ کہہ کر پکار رہے تھے اور ان کو جنگ میں پورے جذبہ بہاد کے ساتھ آمادہ کرنے کی کوشش کر رہے تھے وہ کہہ تھے:

”اے اہل کوفہ دین کی طرف آؤ اور عزت اور دنیا کی طرف آؤ تم میں نہ دین ہے نہ عزت اور نہ دنیا۔“

بہر حال جب رات ہو گئی تو اہل کوفہ میں سے کچھ لوگ زید بن علی کے پاس آئے اور اگلے دن ان میں سے کچھ لوگوں نے قفال میں بھی حصہ لیا اور کچھ قفل بھی ہوئے اگلے دن زید اور شامیوں نے جنگ میں بھرپور حصہ لیا مگر فریاتِ ثانی نے ستر آدمی مار ڈالے اور بقیہ لوگ زید کے پاس بری حالت میں واپس آئے۔ اگلے دن صحیح کوزید کی جمعیت سے یوسف بن عمر کے لوگوں کی پھر جنگ ہوئی زید نے ان لوگوں کو لڑ بھڑ کر دلداری زمین کی طرف واپس جانے پر مجبور کر دیا اور ان پر اتنا دباؤ ڈالا کہ وہ بھی سلیمان کے علاقہ میں پناہ لینے پر مجبور ہوئے اس کے بعد زید بن علی نے ان کا تعاقب کیا اور تھوڑا اور جانے کے بعد دونوں طرف کے لوگوں میں سخت مقابلہ ہوا تھا کہ شام ہوتے ہوتے ایک تیر زید بن علی کی پیشانی کے باکیں حصہ میں لگا جو دماغ تک اتر گیا۔ اس کے بعد زید اور ان کی جماعت پیچھے ہٹ گئی اور زید ایک گھر میں لے جائے گئے جہاں طبیب کو بلا کر انہیں دکھایا گیا جس نے وہ تیران کی پیشانی سے

نکالا لیکن تیران کی پیشانی سے نکلنے نہیں پایا کہ ان کی موت واقع ہو گئی۔ ان اللہ درحمۃ اللہ۔

ان نے ہمراہ یوں میں ان کی مدفنیں لے بارے میں اختلاف پیدا ہوا۔ اسی نے بنا ان کو نزدیک بہت اپنی تیس دل دو۔ اسی نے کہا ان کا سر کاٹ کر ان کے جسم کو مقتولوں میں پھوڑ دو۔ اس پر ان کے بیٹے نے کہا میں اپنے باپ کو نعش کے حلقے سے لے نہیں پھوڑوں گا۔ اس کے بعد لوگوں نے یہ رائے دی کہ ان کو عبادی سے میں فکر کرو دیا جائے اور نعش نے منورہ دیا۔ ان واس گھر سے میں فن کر دیا جائے جہاں سے مٹی نکالی جاتی ہے چنانچہ یہی کیا گیا اور ان کی قبر پر پانی ڈال دیا گیا تاکہ دشمن پھیان نہ پائیں۔ ان کے ساتھی چھڑنے کیونکہ اب کوئی ایسا شخص باقی نہیں رہا تھا جس کی سر کردگی میں لڑائی جاری رکھتے چنانچہ جب صحیح ہوئی تو یوسف بن عمرو نے زید بن علی کو شہادت دی اور ان کی قبر کی نشاندہی کی اس کے بعد ان کو قبر سے نکالا گیا اور یوسف بن عمرو نے ان کو کوڑا کر کر کے مقام پر ایک لکڑی کے سہارے لٹکانے کا حکم دیا۔ یوسف بن عمرو کے ساتھ اس وقت نصر بن خزیمہ معاویہ بن اسحاق بن زید بن حارثہ انصاری اور زید بن العبدی بھی تھے کہا جاتا ہے زید اسی مصلوب حالت میں چالیس دن تک لٹکر ہے اس کے بعد ان کو اس کا تراکر ان کی نعش کو جلاڈ الا گیا۔ واللہ اعلم۔

ابو جعفر ابن جریر طبری نے لکھا ہے کہ یوسف بن عمرو کو اس بارہ میں کوئی علم نہ تھا حتیٰ کہ ہشام بن عبد الملک نے اس کو لکھا کہ تم غفلت میں ہو اور زید بن علی نے اپنے پاؤں کوفہ میں جا لیے ہیں اور وہ لوگ اس کی بیعت کر رہے ہیں اس کو اپنے سامنے بلا و اور اس کو امان دے دو اور اگر وہ اس کو قبول نہ کرے تو اس نے جنگ کرو چنانچہ یوسف بن عمرو نے اس روز سے ہشام بن عبد الملک کے حکم پر عملدرآمد شروع کر دیا اور پھر اس کا وہی انجام ہوا جو ابھی گزر چکا ہے اور اس نے جب زید کی قبر تلاش کر لی تو اس کا سر کاٹ کر ہشام کے پاس بھیج دیا اس کے بعد ولید بن زید کو اقتدار ملا تو اس نے ان کی نعش کو اتر واکر جلواد یا اللہ ولید بن زید کا بردا کرے لیکن ان کے بیٹے یحییٰ بن زید بن علی نے عبد الملک بن بشر سے پناہ مانگی جس کی اطلاع اس نے یوسف بن عمرو کو کردی تھی جس نے اس کو سخت دھمکی دے کر اپنے پاس بھیج دینے کی ہدایت کی اس پر عبد الملک بن بشر نے یوسف بن عمرو کو لکھا کہ میں ایسے آدمی کو آپ کی اجازت کے بغیر کس طرح پناہ دے سکتا ہوں جو ہمارا دشمن ہے اور ہمارے دشمن کا بیٹا ہے یوسف بن عمرو نے اس بات کو صحیح سمجھا لیکن جب حالات ذرا درست ہوئے اور یحییٰ کے متعلق کسی کو تشویش نہ رہی تو عبد الملک بن بشر نے اس کو خراسان بھیج دیا اور وہاں پہنچ کر یحییٰ بن زید نے زید یوں کی ایک جماعت کی بنیاد ڈالی اور ایک مدت تک وہاں قیام پذیر رہا۔ ابو الحسن کا بیان ہے جب زید کا قتل ہو گیا تو یوسف بن عمرو نے اہل کوفہ کو خطاب کر کے ان سے دھمکیوں اور گلیوں کے ساتھ اس طرح مخاطب ہوا خدا کی قسم میں نے امیر المؤمنین سے تمہارے بہت سے لوگوں کو قتل کر دینے کی اجازت طلب کی ہے اگر مجھے اجازت مل گئی تو میں تمہارے مقابلین کو قتل کر دیں اور ان کے اہل و عیال کو قید کر دوں گا میں آج منبر پر اسی واسطے بیٹھا ہوں تاکہ تمہیں یہ ناگوار باتیں سناسکوں۔

ابن جریر نے لکھا ہے اس سال عبد اللہ البطالب نے مسلمانوں کی ایک جماعت کے ساتھ سر زمین روم کے باشندوں سے جنگ کی، ابن جریر نے اس خبر پر زید کوچھ اضافہ نہیں کیا اس آدمی کا ذکر حافظ ابن عساکر نے اپنی تاریخ الکبیر میں بھی کیا اور کہا ہے۔

## عبداللہ ابویینجی المعروف بالبطال

عبداللہ اُمّ عروف بالبطال اعظم کیہا ہے باشندہ خداوس کے بارہ میں، بومروان اعظم کی نے بہت کچھ بتایا ہے اس نے بالآخر بتایا کہ عبد الملک بن مردان نے جب اپنے بیٹے مسلم کو بادروم میں جنگ کے لیے بھیجنے کا ارادہ کیا تو اس نے وہ ساء الہ جزیرہ اور شام میں بطال کو ولی و حکمران بنایا اور اپنے بیٹے کو حکم دیا کہ بطال کو اپنے ہر اول دست کا لیدر بنانا اور اس کو حکم دینا کہ لشکر کو رات کو لے کر چلا کرے اور اس کا کہنا مانتے رہنا کیونکہ بطال نہایت شجاع، امین اور مقبر آدمی ہے جب مسلمہ کا لشکر اپنی ہم پر روانہ ہوا تو عبد الملک نے اس لشکر کی باب دمشق تک مشایعیت کی۔ مسلمہ دس ہزار کا لشکر بطال کے پاس لے کر پہنچا۔ محمد بن عاذ الدمشقی نے شیخ اعظم کیہا بومروان کے حوالہ سے کہا ہے کہ میں نے بطال کے ساتھ اس وقت بڑی بڑی جنگوں میں حصہ لیا ہے۔

بلاد الروم کو بطال نے روندو لا تھا بطال نے مجھے بتایا کہ بنی امیہ کے بعض حکمرانوں نے مجھ سے جنگ کے دوران عجیب ترین اور دلچسپ و اتفاقات سنانے کی فرمائش کی تو میں نے ایک دلچسپ واقعہ سنایا کہ ایک رات میں ایک دستے لے کر نکلا تو میں نے اپنے ساتھیوں سے کہا اپنے گھوڑوں کی لگا میں ڈھیلی چھوڑ دو اور کسی پر اس وقت تک ہاتھ قتل کے لیے نہ اٹھانا جب تک تمہیں آبادی پر کمزوری نہ ہو جائے۔ میرا حکم سن کر وہ لوگ بستی کی گلیوں میں پھیل گئے میں اپنے لوگوں سے بچھڑ کر ایک گھر کی طرف جا رہا تھا جس کا چراغ جل رہا تھا اور گھر کی خاتون اپنے روٹے ہوئے بچے کو یہ کہہ کر خاموش کر رہی تھی کہ چپ ہو جاوہ نہ تجھے بطال کو دے دوں گی اور یہ کہہ کر اس نے بچہ کو اپنے بستر سے نیچے ڈال دیا اور ساتھ ہی یہ بھی کہا بطال اسے لے جا بطال کہتا ہے میں نے اسے اٹھالیا اعظم کی نے بطال کی بابت ایک اور واقعہ یہ بتایا کہ بطال نے مجھے بتایا کہ ایک دفعہ میں اپنے لشکر سے بچھڑ گیا اور میرے ساتھ ایک بھی فوجی نہیں تھا میرے خریطے میں کچھ جو اور روماں میں روٹی اور بھنا ہوا گوشت تھا اور میں اپنی راہ پر چلا جا رہا تھا اور اس امید میں تھا کہ شاید کسی سے تن تھا ملاقات ہو جائے یا کوئی خبر کسی طرح مل جائے اتنے میں اچانک ایک باغ میں جا پہنچا جہاں تازہ بکثرت سبزیاں تھیں میں نے پڑا اؤالا اور روٹی اور گوشت کے ساتھ بزری وغیرہ خوب کھائی جس سے مجھے سخت دست لگ گئے دستوں سے کمزوری اور نقاہست اتنی ہو گئی تھی کہ مجھے اندر یہ شہ لاحق ہو گیا کہ اگر میں نے گھوڑے پر سوار ہو کر اپنا سفر جاری رکھا تو شاید گھوڑے سے گرجاؤں گا اور کمزوری کے باعث پھر دوبارہ سوار نہ ہو سکوں گا۔

چنانچہ میں نے گھوڑے کی لگام پکڑی اور گھوڑے پر سو گیا اب مجھے ہوش نہیں تھا کہ میرا گھوڑا مجھے کہاں لے جا رہا ہے البتہ سڑک پر چلتے وقت اس کی ٹاپوں کی آواز ضرور کان میں آ رہی تھی دفتار میں نے سراہا کردیکھا تو سامنے ایک گھر نظر آیا جس میں سے کچھ عورتیں باہر نکلیں جن کے ساتھ ایک حسین و جمیل خاتون بھی تھی جو ان عورتوں سے اپنی زبان میں کچھ کہہ رہی تھی کہ ان کو اتار کر گھر میں لاوے چنا پچھے ان عورتوں نے مجھے گھوڑے سے اترنے کو کہا مجھے گھر میں لے گئیں، میرے کپڑے اور زین دی اور میرے گھوڑے کو بھی نہ لایا اور مجھے ایک مسہری نما تخت پر بٹھایا اور میرے لیے کھانے پینے کا انتظام کیا میں نے وہاں ایک دن ایک رات مسلسل قیام کیا لیکن اس کے بعد بھی میں نے وہاں تین دن مزید قیام کیا اس دوران وہاں ایک بطریق وارد ہوا جو اس حسین خاتون

سے شادی کرنا چاہتا تھا، میرا گھوڑا دروازہ پر بندھا ہوا تھا اور میں روانہ ہونے کی تیاری میں مصروف تھا کہ اچانک ان کی بڑی بطریق بھی وہاں آئیا بوان کا نکاح پر حاصل آیا تھا اس وکی سے اخراج دی ادا یہ انجمن سوار آیا ہے اور یہ سورہ اسی ہے۔ یہستے ہی وہاں مہ جوہ پچھلے لوگوں نے مجھ پر تمدھر ناچا جا بجا جس واس اس خاتون نے روکا اور نہما امر میں نے اس کے لئے دروازہ شوعل دیا تو آخر لیا لٹاہ لیا ہے اور میں نے اس کو لیا دے دیا ہے وہ بطریق وہاں شامل تھا تیرہ برا اور ان میں دعوت تین شریک رہاں کے بعد وہ اپنے گھوڑے پر سوار ہو کر نکلا اور اس کے ساتھ اس کے آدمی بھی وہاں تے چل پڑے بطال کرتا ہے میں بھی ان کے پیچھے چل پڑا اس خاتون نے مجھے ایسا کرنے سے منع بھی کیا لیکن میں نے اس کی بات قبول نہیں کی اور آگے جا کر اس بطریق پر حملہ کر دیا یہ ماجرا دیکھ کر بطریق کے تمام ساتھی وہاں اس کو چھوڑ کر بھاگ کھڑے ہوئے بطریق کو پکڑ کر میں نے خوب اس کی پٹائی کی اور اس کو مار ڈالا اور اس کے بعد اسی راہب خانہ والپیں آگیا تمام عورتیں میرے سامنے آ کر بیٹھ گئیں میں نے ان سے کہا چلو تم سب لوگ سوار ہو جاؤ اور ہاں سے نکل چلو وہ سب خواتین ان اپنی سواریوں پر سوار ہو کر میرے ہمراہ چل پڑیں میں ان سب کو لے گرا میرا لمحش کے پاس آیا اور ان سب کو اس کے حوالہ کر دیا ان میں سے اس نے مجھ سے کہا جو تمہیں پسند ہو وہ تم لے لو چنا نچہ میں نے اس خوبصورت خاتون کا انتخاب کر لیا اور وہ اب میری ام الولاد ہے بطریق روی زبان میں امیر کبیر آدمی کو کہتے ہیں اور ان کا بطریق کبیر اس لڑکی کا باب ہی تھا بہر حال بطال اس کے بعد اس کے باب کے لیے ہدایت و رہنمائی کا بھی سبب بن گیا۔

عبدالملک بن مروان نے جب بطال کو المصیصہ کا حکمران بنایا تو اس نے ایک دستہ ارض روم کی طرف بھیجا لیکن اس کو وہاں کوئی اطلاع نہیں ملی اور یہیں معلوم ہو سکا کہ وہاں ان لوگوں پر کیا گزری ہے اس لیے وہ تنہا گھوڑے پر سوار ہو کر روانہ ہوا اور عموریہ پہنچ گیا اور وہاں پہنچ کر دروازہ کھلکھلایا تو درب ان نے کہا تم کون ہو بطال نے جواب دیا میں با دشہ کی طرف سے خود مختار صاحب السیف نمائندہ اور بطریق کے پاس بطور سفر کے آیا ہوں۔ چنانچہ وہ مجھے اس کے پاس لے گیا جب میں اس کے پاس پہنچا تو بطریق ایک تخت پر بیٹھا ہوا تھا میں بھی اس کے ساتھ تخت پر ہی ایک جانب بیٹھ گیا پھر میں نے اس سے کہا میں تمہارے پاس فوجی دستہ کے ساتھ آیا ہوں اپنے ان لوگوں سے کہو یہاں جائیں چنانچہ بطریق انہا اور اس نے دروازہ بند کر دیا یہ صورت حال دیکھ کر میں نے تکوار سونت لی اور اس سے اس کے سر پر ضریب لگائیں اور اس سے کہا میں بطال ہوں مجھے اس دستہ کا پتہ بتاؤ جو میں نے تمہارے علاقہ میں بھیجا تھا ورنہ میں تمہیں جان سے مار دوں گا چنانچہ اس نے مجھے بتایا کہ وہ میرے علاقے میں ہیں اور یہ خط میرے پاس آیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ کس کس وادی میں ہیں اور جو کچھ تم نے ان کے بارہ میں تفصیلات بتائی ہیں وہ درست ہیں اس پر میں نے کہا مجھے امان دواں کے بعد میں نے اس سے کہا میرے لیے کھانے کا بندوبست کیا جائے اس نے اپنے لوگوں کو حکم دیا جنہوں نے سب کچھ بندوبست کر دیا میں نے کھانا کھا کر وہاں سے روانہ ہونے کا ارادہ کیا تو اس نے اپنے لوگوں سے کہا تم لوگ جلد میرے سامنے سے با دشہ کے سفیر اور قاصد کو لے جاؤ چنانچہ وہ لوگ میرے آگے چلنے لگے اور میں چل کر اس وادی میں پہنچ گیا جس کا اس نے ذکر کیا تھا وہاں میں نے اپنے لوگوں کو پایا میں نے ان کو اپنے ساتھ لیا اور میصصہ والپیں آگیا۔ یہ بھی میری زندگی کا عجیب واقعہ ہے۔

ولید نے بتایا کہ مجھے بعض شیوخ نے بتایا کہ انہوں نے بطال کو دیکھا کہ وہ حج سے والپس آگیا ہے بطال ہمیشہ خدا سے دعا لرتا تھا کہ جہاد سے پہلے نہ اس کو حج کا موقع دے دے چنانچہ جس سال بطال کی شہادت ہوئی اس سال اس موقع فی توئین ہی میں تھی اس کی شہادت کی وجہ یہ ہوئی کہ یونانیوں اور ملک روم قحطانیہ سے ایک لاکھ فوج لے کر بھکا اور اس نے بطال کے پاس اس بطریق کو بھیجا جس کی لڑکی سے بطال نے نکاح کیا تھا۔ بطریق نے بطال کو لیون کی فوجی طاقت سے باخبر کیا اس پر بطال نے امیر عساکر اسلامیین مالک بن شبیب کو مطلع کیا اور کہا کہ ہمیں حالات کے پیش نظر سرست حران کے شہر میں تلعہ بند ہو کر اس وقت تک لڑائی سے گریز کرنا چاہیے جب تک ہمارے پاس امیر المؤمنین ہشام کی اسلامی عظیم لشکرنہ پہنچ جائے لیکن مالک بن شبیب نے بطال کی رائے سے اتفاق نہیں کیا اور لڑائی کا ارادہ کر لیا چنانچہ دونوں طرف سخت معرکہ کا رزار گرم ہوا اور بڑے بڑے بہادر اس لڑائی میں کام آنے لگے اس دوران جب کسی طرف سے بطال کا نام لیا گیا تو یہ نام سن کر تمام رومی گھوڑوں اور فوجی بطال پر چاروں طرف سے ٹوٹ پڑے اور انہوں نے اس کو گھوڑے سے گھیٹ کر زمین پر گرا لیا بطال اپنی آنکھوں سے میدان جنگ میں شدید معرکہ آ رائی دیکھ رہا تھا اس دوران امیر لجیش مالک بن شبیب بھی مارا گیا اور مسلمان تن تباہ ہو کر ادھر ادھر بھاگ کھڑے ہوئے اور بالآخر اسی شہر حران میں بخارابی بسیار پناہ گزیں ہو گئے لیون ملک روم جو میدان جنگ میں کھڑا یہ منظر دیکھ رہا تھا بطال کے پاس آیا اور اس سے پوچھا کوئی آخری خواہش ہوتا تھا اس پر بطال نے کہا آپ کے پاس جو مسلمان ہوں ان سے کہیں کہ میری نماز اور مدین کا بندوبست کریں چنانچہ ایسا ہی ہوا اور ملک روم نے مسلمان قیدیوں کو اس غرض سے رہا کر دیا جنہوں نے بطال کی مدین کا بندوبست کیا اور اس کے بعد لیون نے شہر جا کر مسلمان لشکر کا محاصرہ کر لیا اتنے میں اطلاع آئی کہ سلمان بن ہشام کا اسلامی لشکر پہنچ رہا ہے اس خبر کو سن کر لیون اپنی فوجوں کو لے کر وہاں سے چل دیا اور قحطانیہ پہنچ گیا۔

غیفہ بن خیاط نے بطال کی وفات اور قتل ۱۲۲ھ میں ارض روم میں بتایا ہے اور ابن جریر نے سال وفات ۱۲۲ھ تحریر کی ہے۔

### ایاس الذکر

ان کا نسب بقول خلیفہ بن خیاط ہے ایاس بن معاویہ بن مرہ بن ایاس بن حلال بن رباب بن عبید بن ولید بن اوس بن سعراہ بن عمرو بن ساریہ بن شعبہ بن ذیبان بن شعبہ بن اوس بن عثمان بن عمرو بن ادی بن طائب بن الیاس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان۔ یہ بصرہ کے قاضی تھے تابع تھے اور ان کے دادا کو رسول اللہ ﷺ کی صحبت کا شرف حاصل تھا۔

ابو واشہ المرنی اپنی ذہانت و ذکاوت کے لیے اپنے ہم عصروں میں بہت مشہور تھے انہوں نے اپنے باپ سے کچھ روایات مرفوعہ بیان کی ہیں اور انس سفیہ بن جبیر، سعید بن الحمیب، نافع اور ابی مجاز سے بھی روایت کی ہیں اور خود ان سے الحمدان، شعبہ اور راصعی وغیرہ نے روایات بیان کی ہیں ان کے بارہ میں محمد بن سیرین کا کہنا تھا کہ یہ نہایت فہیم و عقیل ہیں۔ محمد بن سعد الجبی، ابن معین اور نسائی نے بھی ان کو شفہ کہا ہے این سعید نے اس پر اضافہ کر کے ان کو فطیم و عاقل کہا ہے، الجبی نے ان کو فہمیہ اور عفیف کہا ہے۔

ایاس عبد الملک بن مردان کے عہد میں دمشق آئے اور عمر بن عبد العزیز کے پاس بھی پہنچے اور ایک بار دوبارہ ان کے پاس

اس وقت گئے جب ان کو عذری بن ارطاة نے بصرہ کے منصب قضاۓ سے معزول کر دیا تھا۔ ابو عبیدہ وغیرہ نے یہ بھی کہا ہے کہ ایسا بحسب حکمہ نبی مسیح میں تھے۔ کہ کسی شخص نے بھگڑا دھکیا تو یہ دلوں و شفیں کے تاثر کے پاس مل کر کے لیے پہنچتا تھا۔ قاضی نے ان سے کہا کہ یہ بورھا ہے اور تم جوان العزم، واس لیے گفتگو میں ان کے ساتھ برابری نہ کرو۔ ایسا نے جواب دیا اگر یہ برا ہے تو حق اس سے بھی بڑا ہے۔ قاضی نے کہا ناممش رہوایا اس نے کہا اگر بیل کے باہم جو میں خامش رہا تو پھر کون ہے لے کا؟ اس پر قاضی نے کہا میں نے نہیں بحث تھا کہ تم میری اس مجلس میں حق کی ایسی بات کرو گے ایسا نے لہا شہدان لا الہ الا اللہ۔ اس پر قاضی نے کہا میں تمہیں اب بوڑھے کے حق میں ظالم سمجھتا ہوں ایسا نے کہا میں قاضی کے خیال میں اپنے مرتبہ سے نیچے نہیں گرا ہوں۔ اس پر قاضی اٹھ کھڑا ہوا اور عبد الملک کے پاس پہنچا اس نے کہا اس کا کہنا پورا کر دو اور اس کو فوراً دمشق سے نکال دو ایسا نہ ہو کیہ دوسروں کو بھی خراب کرے۔

بعض لوگوں نے کہا ہے ایسا کو عذری بن ارطاة نے عہدہ قضاۓ سے معزول کر دیا یہ بھاگ کر عمر بن عبد العزیز کے پاس پہنچے مگر ان کا انتقال ہو چکا تھا۔ یہ دمشق کی جامع مسجد میں حلقة درس میں بیٹھے ہوئے تھے بنی امیہ کا ایک شخص کچھ گفتگو کرنے لگا اس کی ایسا نے تردید کی اس پر اس نے ایسا کو کچھ سخت سخن کہا اس پر وہاں سے اٹھ کھڑے ہوئے، کسی نے اس اموی سے کہا یہ ایسا بن معاویہ الحزنی ہیں جب اگلے دن صبح کو اموی وہاں پھر آیا تو اس نے ایسا سے معافی مانگی اور کہا میں نے آپ کو پہچانا نہیں تھا آپ کا کلام تو شریفوں کا سا ہے مگر کپڑے بازاریوں کے پہنچتے ہیں یہ کچھ ٹھیک نہیں معلوم ہوتا۔

یعقوب بن سفیان نے ضرہ بن ابی ثوب کے حوالہ سے بتایا ہے کہ صد یوں میں ایک کامل اعقل انسان پیدا ہوتا ہے اور لوگ ایسا بن معاویہ کو ایسے ہی کامل اعقل لوگوں میں سمجھتے تھے، الجلی کا کہنا تھا تمین عورتیں ایسا کے پاس آئیں جب اس نے ان تینوں کو دیکھا تو کہا ان میں سے ایک دودھ پلاتی ہے دوسری کنواری ہے اور تیسرا بیوہ ہے اس سے لوگوں نے پوچھا تم کو یہ کیسے پڑھا؟ ایسا نے جواب دیا اس لیے کہ مرضع اپنی پستان کو اپنے ہاتھ سے سنبھال رہی تھی لیکن کنواری جب اندر داخل ہوئی تو کسی طرف نگاہ جما کرنہیں دیکھتی تھی جب کہ بیوہ کی آنکھیں کمرہ کے اندر آتے ہوئے چاروں طرف چل رہی تھیں۔ یونس بن ثعلب نے حماد بن سلمہ کے حوالہ سے کہا ہے میں نے ایسا بن معاویہ کو یہ کہتے ہوئے ”مجھہ وہ رات اچھی طرح یاد ہے جب میں پیدا ہوا تھا اس دن میری ماں نے میرے سر پر انگور کی بیل کھی تھی، المدائی کہتا ہے ایک روز ایسا بن معاویہ نے اپنی والدہ سے کہا جب تم حامل تھیں تو میں نے زبردست شور کی آواز نی تھی آخروہ کیا چیز تھی ماں نے جواب دیا تا نے کا تسلیہ دیوار کے اوپر سے نیچے گرا تھا جس کے شور اور آواز سے گہرائی تھی اور اسی وقت تم پیدا ہو گئے تھے۔

ابو بکر الحنفی نے عمر بن شیسہ الحنفی کے حوالہ سے بتایا ہے کہ میں نے ایسا کے متعلق سنا ہے کہ وہ کہا کرتے تھے مجھے اس جھوٹ بولنے کوئی خوش نہیں ہوتی جس کی میرے والد کو اطلاع ہو جائے وہ یہ بھی کہا کرتے تھے کہ میں نے آج تک اہل الہواء میں سے کسی سے بھی آج تک قدر یہ سے زیادہ اپنی پوری ذہانت سے مخالفت نہیں کی جب میں نے ان سے پوچھا کہ ظلم کے کہتے ہیں ایسا نے جواب میں کہا انسان کا اپنے لیے وہ چیز حاصل کرنا جو اس کی نہیں ہے اس پر میں نے کہا ہر شے تو اللہ کی ہے بعض

لوگوں نے ایاس کے بارہ میں کہا ہے کہ وہ ایک دفعہ لوگوں سے کہہ رہا تھا کہ میرے بچپن میں کچھ نصاریٰ مسلمانوں کا مذاق اڑا رہے تھے اور ساتھ میں یہ بھی تھے کہ مسلمان یہ تھت ہے جس کے لئے بہت تو قضاۓ حادثہ تھے اس کی ضرورت نہیں تھیں آئے لیں تو میں نے اس کو نصاریٰ فتحیہ سے کہا کیا تم کو اس سے انکار رہے کہ مذاق اکا کچھ حصہ جزو بدنا ہو جاتا ہے اس نے کہا ہاں تو میں نے اس سے کہا اس سے کون انکار کر سکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اہل بنت کی تمام نہاد کو جزو بدنا بنادے اور ان کو قضاۓ حاجت کی ضرورت ہی نہ پیش آئے۔

اس پر اس کے معلم نے اس سے کہا تو یقیناً شیطان معلوم ہوتا ہے۔

یہ بات تو وہ تھی جو ایاس نے بچپن میں اپنی عقل سے کہی تھی مگر حدیث صحیح میں بھی وارد ہے کہ اہل جنت کا کھانا ذکار اور پیغما بر کے ذریعہ خضم ہو جاتا ہے اور پیٹ خشک و بکا ہو جاتا ہے۔ ایک شخص نے ایاس بن معاویہ سے کہا اے ابوالله دنیا کے لوگ کب تک باقی رہیں گے اور کب تک پیدا ہونے اور مرنے کا سلسلہ جاری رہے گا؟ ایاس نے مجلس کے شرکاء سے کہا جب تک دو گنتیاں پوری نہ ہو لیں گی اہل جنت کی گنتی اور اہل دوزخ کی گنتی۔

بعض لوگوں نے کہا ہے ایاس بن معاویہ نے کراچی کی سواری لے کر شام جانے کا ارادہ کیا کراچی کی اس گاڑی میں غیلان قدری بھی ایاس کے ہم سفر ہو گئے وہ دونوں ایک دوسرے سے متعارف نہیں تھے چنانچہ تین روز تک ہم سفر رہنے کے باوجود ایک دوسرے سے ہم کلام نہیں ہوئے، تین دن کے بعد جب ایک دوسرے سے متعارف ہوئے تو ایک دوسرے سے مختلف عقیدہ رکھنے کے خیال سے اور بھی زیادہ دونوں کو تجھ اور حیرت ہوئی غیلان سے ایاس بن معاویہ نے کہا اہل الجھت جب جنت میں داخل ہوں گے تو یہ آیت ان کی زبان پر ہو گی:

﴿الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِي لَوْلَا أَنْ هَدَانَا اللّٰهُ﴾.

”خدا کا شکر ہے جس نے ہمیں اس کی بہایت کی اور ہم کبھی راہ یاب نہ ہوتے اگر اللہ ہمیں بہایت نہ کرتا۔“

اس کے مقابلہ پر اہل نار کہیں گے:

﴿رَبَّنَا عَلَيْكَ عَلِيَّا شَفِقُوتُنَا﴾.

”اے رب ہم پر ہماری بدختی غالب آگئی“۔

اور ملائکہ کہیں گے:

﴿سُبْحَانَكَ لَا إِلَّمْ لَكَ إِلَّا مَا عَلَّمْ نَا﴾.

”پاک ہے تیری ذات ہمیں صرف اتنا ہی علم ہے جتنا تو نے ہمیں بخشنا ہے۔“

اس کے بعد اشعار عرب اور امثالِ حجم غیلان کو سنائے جس میں قضاء و قدر کا اثبات تھا اس کے بعد ایک مرتبہ ایاس اور غیلان پھر عمر بن عبد العزیز کے دربار میں اکٹھے ہوئے جہاں دونوں میں مناظرہ ہوا جس میں ایاس بن معاویہ غیلان پر حادی آگیا اور اس کو اپنی گفتگو سے اتنا قائل کیا کہ غیلان نے اپنے بھر کا اعتراض کر کے اپنے عقیدہ سے تو بہ کریں، عمر بن عبد العزیز نے اس کے لیے جھوٹا ہونے کی صورت میں بدوغا کی اللہ نے ان کی دعا قبول کی عمر بن عبد العزیز نے اس پر قابو پا کر اس کو قتل کر دیا اور پھر اسے

چنانی دے دی گئی۔

سفیان بن حنبل نے لکھا ہے کہ میں نے ایک شخسم کی بیگنی اپس بن معاویہ کے سامنے کی تو اس نے میری طرف غورتے۔ یکھا اور پھر بوا کیا تم نے روم میں جنگ لڑی ہے میں نے کہا نہیں پھر اس نے کہا تم نے سندھ بند اور ترکوں سے کسی جنگ میں حصہ لیا ہے؟ میں نے اس کا جواب بھی اپنی میں دیا تو ایاس بن معاویہ نے کہا وہ میں نہ سندھ جو مڑک تھم سے محفوظ رہے تین قسم کی مسلموں یہاں بھی نہیں بخش سکتے؟

سفیان بن حسن کہتے ہیں اس پر میں بہت شرمند ہوا اور میں نے پھر کسی کی بدگوئی نہیں کی۔ اصمی نے اپنے باپ کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ میں نے ایاس بن معاویہ کو ثابت البنانی کے گھر میں دیکھا کہ وہ غلیظ سرخ قیص لمبی آستینیوں والی پہنے ہوئے تھا اور اس نے عمامہ بھی سرخ پہننا تھا بلکہ ایاس بکثرت بتیں کرتا تھا اور جس سے بات کرتا گئگلوں میں اس پر حادی آجاتا تھا اس کے بارہ میں بعض لوگوں نے جب یہ کہا کہ تم میں بجز کثرت کلام کے اور کوئی عیب نہیں تو اس کا جواب اس نے یہ دیا کہ میں غلط بات کہتا ہوں یا صحیح بات کہتا ہوں تو لوگوں نے کہا بات تو تمہاری صحیح ہوتی ہے تو اس کا جواب اس نے یہ دیا کہ کلمہ خیر اگر بکثرت بھی ہو تو کوئی مضائقہ نہیں۔

بعض لوگوں نے اس کو غلیظ کپڑوں کے بارہ میں ٹوکرے اس کا جواب یہ تھا میں ایسا کپڑا پہنتا ہوں جو میرے کام آتا ہے ایسا کپڑا نہیں جس کی خدمت میں ہر وقت لگا رہوں۔ اصمی سے ایاس نے کہا انسان کی عمدہ خصلتوں میں صدق مقال سب سے اچھی خصلت ہے جو شخص صادق القول نہ ہو وہ فضائل اخلاق کی بڑی خوبی سے محروم ہے عمر بن عبد العزیز نے عدی بن ارطاة کو بصرہ کا نائب امیر بنا کر بھیجا تو اس کو حکم دیا کہ ایاس بن معاویہ اور قاسم بن ربيعة الجوشی میں سے جو زیادہ فہمیہ ہو اس کو بصرہ کا قاضی بنادیا جائے اس پر عدی نے کہا میں ایاس کو قاضی بنانے کا ارادہ نہیں رکھتا بصرہ میں اگر کسی سے پوچھا جائے تو وہ الحسن اور ابن سیرین کا نام لے گا اور ایاس ان کے مقام کو نہیں پہنچتا اس سے قاسم نے یہ خیال کیا اگر ان دونوں سے اس بارہ میں دریافت کیا جائے گا تو وہ غالباً میرا ہی نام لیں گے۔

چنانچہ قاسم نے عدی سے کہا قسم ہے خداۓ وحدہ لا شریک له کی کہ ایاس مجھ سے بہر حال بہتر ہیں وہ زیادہ افہمہ اور قضاۓ کے متعلق زیادہ علم رکھتے ہیں اگر میں اس قول میں سچا ہوں تو ایاس کو قاضی بنادیں اور اگر میں جھوٹا ہوں تو جھوٹے کو قاضی بنانا مناسب نہیں ہے۔ بہر حال عدی نے ایاس کو قاضی بنادیا۔ وہ ایک سال تک اس منصب پر رہے لوگوں میں صلح و مصالحت کرتے تھے اور جب ان پر حمل ظاہر ہو جاتا تھا تو پھر اس کے مطابق فیصلہ کرتے تھے۔ ایک سال بعد وہ عمر بن عبد العزیز کے پاس فرار ہو کر پہنچا اور اپنا استغفاری ان کے سامنے پیش کر دیا اس کے بعد عدی نے الحسن البصری کو بصرہ منصب قضاۓ پر مأمور کر دیا۔ کہا جاتا ہے جب ایاس کو بصرہ کا قاضی بنایا گیا تو علماء بہت خوش ہوئے چنانچہ ایوب نے کہا حق تکفیر اور رسید ایک روز الحسن البصری اور ابن سیرین ایاس بن معاویہ کے پاس آئے اور سلام علیک کہہ کر بیٹھ گئے ایاس بیٹھ کر بہت روئے اور اس حدیث کا ذکر کیا جس میں کہا گیا ہے تین قسم کے قاضی ہوں گے جن میں سے دو ہمیں ہوں گے اور ایک صرف جنتی ہو گا اس پر حسن نے:

﴿وَدَأْدَ وَسُلَيْمَانٌ إِذْ يَحْكُمُ مَا فِي الْحُرْبِ إِلَى قَوْلِهِ وَكُلُّاً آتَيْنَا هُنْجُمًا وَعِلْمًا﴾۔

کی ایات تدوہتیں۔ تو دوسرا بیان ہے اس کے بعد یاں سمجھ دیتے کے اور اس تقدیم کا نیمہ کر کے اٹھ لے گے ایساں تو قرضی شریخ کی مانند قرار دیتے تھے کہا جاتا ہے جب انہیں کسی مقدمہ میں مشکل پیش آتی تھی تو وہ ابن سیرین کی طرف ربوغ کرتے تھے۔

ایساں نے لوگوں سے کہا میں اکثر لوگوں سے اپنے نصف عقل سے کام لے کر بات لرتا ہوں اور جب میرے پاس دو مدعا آتے ہیں اس وقت میں دونوں سے معاملہ نہ نانے کے لیے اپنی پوری عقل سے کام لیتا ہوں۔ کسی شخص نے ایساں سے کہا آپ کو اپنی رائے پسند آتی ہے ایساں نے کہا اگر ایسا نہ ہو تو میں کوئی فیصلہ ہی نہ کرسکوں۔ ایک شخص نے ایساں سے کہا مجھے تمہاری تین دعا تیں پسند نہیں ہیں ایک یہ کہ تم غور و حوض کرنے سے قبل ہی فیصلہ کر دیتے ہو اور ہر کسی کے ساتھ مجالست نہیں کرتے ہو اور غلظی کپڑے پہننے ہوا ایساں نے جواب میں کہا تیوں میں سے کون ہی بات زیادہ ناپسند ہوئے یادو زیادہ ناپسند ہیں جواب ملائیوں ناپسند ہیں ایساں نے جوابا کہا جتنی جلدی میں کسی چیز کو سمجھ لیتا ہوں اتنی ہی جلدی اس کا فیصلہ سنادیتا ہوں۔ جہاں تک مجالست کا ذکر ہے اس شخص کے ساتھ مجالست اور گفتگو زیادہ پسند کرتا ہوں جو میری حیثیت اور قدر سے واقف ہے بہ نسبت اس شخص کے جو میری قدر سے واقف نہیں ہے اور میں وہی لباس زیب تر کرتا ہوں جو میری حفاظت اور خدمت کرتا ہے اور اس لباس کو نہیں پہنتا ہوں جس کی حفاظت مجھے زیادہ کرنی پڑے۔

کہا جاتا ہے ایساں بن معاویہ کے پاس دو مدعا آئے جن میں سے ہر ایک دعویٰ یہ تھا کہ میں نے اس کے پاس بطور امانت اپنا مال رکھا ہے جب کہ دوسرا اس سے منکر تھا۔ ایساں نے امانت رکھنے والے سے کہا تم نے اپنی امانت کہاں اس شخص کے حوالہ کی تھی اس نے کہا باغ میں ایک درخت کے قریب ایساں نے کہا اچھا جاؤ اور اس درخت کو تلاش کرو شاید تمہیں یاد آ جائے اور اس دوران ایساں نے دوسرے شخص کو اپنے باپ بھائے رکھا اور بغور اس کو دیکھا رہا۔ کچھ دیر بعد اس نے اس شخص سے پوچھا کیا تمہارا ساتھی اس جگہ پہنچ گیا ہو گا اس نے جواب دیا بھی نہیں پہنچا ہو گا اس پر ایساں نے اس سے کہا اونہا کے دشمن یہاں سے اٹھا اور اس کا مال اس کے حوالہ کر دے ورنہ تجھے سخت سزا دوں گا۔

اسی طرح ایک اور شخص ایساں کے پاس آیا اور اس نے ایساں کو بتایا میں نے فلاں شخص کے پاس مال بطور امانت رکھ دیا تھا مگر اب وہ انکار کرتا ہے ایساں نے اس شخص سے کہا اب جاؤ کل آنا اس کے بعد اس نے فوراً منکر کو بایا اور اس سے کہا ہمارے پاس یہاں مال ہے جس کے لیے کسی امین کی تلاش ہے جو اس کو حفاظت سے اپنے پاس بطور امانت رکھ سکے تم ہمیں امین معلوم ہوتے ہو تم اس مال کو کہیں محفوظ جگہ میں لے جا کر رکھ لینا اس نے جواب دیا مجھے منظور ہے اس پر ایساں نے کہا اچھا اس وقت تم جاؤ اور کل آنا اس کے بعد صاحب حق ایساں کے پاس آیا تو ایساں نے اس سے کہا تم ابھی فوراً اس شخص کے پاس جاؤ اور اپنی امانت اس سے طلب کرو اور کہو کہ اگر تم نے امانت نہ دی تو میں قاضی کے پاس اس معاملہ کو لے جاؤں گا جب اس شخص نے جا کر اپنی امانت کا اس شخص سے مطالبہ کیا تو وہ شخص ڈر گیا کہ اگر قاضی کو اس کا پتہ چل گیا تو وہ میرے پاس اپنی امانت نہیں رکھوائے گا اس لیے اس نے فوراً اس

کی کل قدم اس کو ملبہ کر دیں۔ فتح عرب ایالت سے کروایا اس کے پاس آیا اور اس کو راستہ اقتضہ۔ زیادت اس کے بعد وہ شمشیر ایس کے پاس آیا تاکہ وہ اپنی امانت اس کے پاس رکھنے کو دے دے ایس نے ذات ڈپٹ کر اس کو پنی عدالت سے نکلوادیا اور کہا تو خارجی ہے۔

ایسا بن معاویہ کہا کرتے تھے جو شخص اپنے عیب نہ پہچانے وہ یوقوف ہے لوگوں نے لہا تمہارے اندر لیا میرب سے جواب ملا۔ ”کثرت کلام“ بیان کیا جاتا ہے جب ایسا بن معاویہ کی والدہ کا انتقال ہوا تو وہ بہت روئے اور کہنے لگے جنت کے دروازے میرے لیے کھلے تھے جن میں سے آج ایک بند ہو گیا ہے ایسا کے باپ کہا کرتے تھے لوگ بیٹھے پیدا کرتے ہیں میرے یہاں باپ پیدا ہوا ہے اب خلکان نے ایسا بن معاویہ کے بارہ میں بہت سی مزید باتیں لکھی ہیں۔

## ۱۲۴

المدائی نے اپنے شیوخ کے حوالہ سے کہا ہے کہ جب ملک الترک خاقان اسد بن عبد اللہ القسری کی خراسانی ولایت کے دور میں قتل ہو گیا تو ترکوں کا شیرازہ بکھر گیا اور وہ ایک دوسرے کو غیرت و محیت دلاتے رہے اور آپس میں ایک دوسرے کو انہوں نے قتل کرنا بھی شروع کر دیا اور پھر ملک کی تحریک کا ری میں لگ گئے اور مسلمانوں کی طرف سے بھی لاپرواہ اور بے نیاز ہو گئے ان میں سے اہل الصغد نے امیر خراسان نصر بن سیار سے درخواست کی کہ ان کو ان کے ملک واپس بھیج دیا جائے اور ان سے بعض ایسی شرائط طے کرنا چاہئیں جو علماء کے نزدیک قابل قبول نہیں ہیں مثلاً یہ کہ ان میں سے اگر کوئی مرتد ہو جائے تو اس کو سزا نہ دی جائے اور ان کو جنگی قیدی نہ بنا جائے وغیرہ وغیرہ نصر بن سیار نے مسلمانوں کی سخت شکایات اور تکالیف کے باعث ان شرائط کو قبول کرنا چاہا لیکن لوگوں نے اس پر مطعون کرنا شروع کر دیا اس لیے مجبوراً اس نے ہشام کو اس سے مطلع کیا اس نے اس پر تھوڑا انگور کیا اور توقف کیا لیکن جب اس نے یہ دیکھا کہ اس طرح ان کی مسلمانوں سے کدورت اور دشمنی مزید بڑھتی جائے گی جس کا نتیجہ برلنکل گا تو اس نے اہل الصغد کی درخواست کو قبول کر لیا، اس دوران یوسف بن عمرو امیر عراق نے امیر المؤمنین کو لکھا کہ خراسان کی نیابت بھی اسی کو دے دی جائے۔ چنانچہ دونوں کے مابین نصر بن سیار کی بابت کچھ بات چیت بھی ہوئی۔ اگرچہ نصر بن سیار شجاع اور بہادر انسان تھا مگر کبریٰ اور ضعف بصارت کی وجہ سے آدمی کو دور سے پہچان نہیں سکتا تھا بہر حال پھر بھی ہشام نے یوسف بن عمرو کی اس تجویز پر خاطر خواہ توجہ نہیں دی اور معاملات کو یوں ہی چلنے دیا ابن جرجیر کہتا ہے اس سال یزید بن ہشام نے لوگوں کو حج کرایا اس سال ربیعہ بن یزید القصیر کا انتقال ہوا جو اہل دمشق میں معروف شخص تھے۔

اس کے علاوہ ایلویں سلیمان بن جبیر، سحاق بن حرب محمد بن واسع بن حیان کا انتقال بھی اسی سال ہوا۔ جن کا ذکر ہم نے اپنی کتاب *الملکیں* میں بھی کیا ہے۔

محمد بن واسع کا کہنا تھا قیامت کے دن سب سے پہلے قضاۃ کا حساب کتاب ہو گا۔ ان کے بقول پانچ چیزوں سے قلب مر جاتا ہے، ایک گناہ پر گناہ کرنے سے، دو مرمدوں کی ہم نشینی سے، جب ان سے پوچھا گیا کہ مردوں سے آپ کی کیا مراد ہے تو محمد بن

واعظ نے بوانہ کہا ہے بہادر سرف کرنے والا امیر اور جابر برادر شاہ عوام کشیر نے عمدہ قسیں ... انشاء اللہ اور مسلمان کی باتوں میں مشغول ہوا۔ چہار ماہ ہر وقت اٹل و عیال ہیں میں پھضارہنا مالک بن دینارہ کہتا تھا میں اس آدمی پر ریشم کرتا ہوں جس کی روڈی اس کی قیامت کے لیے کافی ہے۔ محمد بن واسع کہا کرتے تھے مجھے اس شخص پر ریشم آتا ہے جو صحیح کو بھوکا اٹھئے اور اللہ اس سے راضی ہے۔ محمد بن واسع جب بیمار ہوئے تو لوگ بشرت ان کی عیادت کو پہنچے ایک شخص نے اس سلسلہ میں کہا جب میں محمد بن واسع کی عیادت کے لیے پہنچا تو وہ کبھی کھڑے ہوتے تھے اور کبھی بیٹھتے تھے اور کہنے لگے یہ اٹھنا بیٹھنا کل میرے کسی کام نہیں آئے گا جب میری پیشانی اور میرے ہاتھ پاؤں پکڑ کر دوزخ میں ڈال دیں گے، بعض خلقاء نے بہت سماں بصرہ کے لوگوں میں تقسیم کرنے کے لیے بھیجا اور خاص طور پر محمد بن واسع کو یہ مال دینے کی ہدایت کی گئی تھی لیکن جب خلیفہ کے کارندے مال لے کر محمد بن واسع کے پاس پہنچے تو محمد بن واسع نے قول کرنے سے انکار کر دیا لیکن اس کے برخلاف مالک بن دینار نے اس کا مالک بن دینار نے جواب دیا تم جب یہ معلوم ہوا تو انہوں نے مالک بن دینار کو خلیفہ کا بھیجا ہوا مال قبول کرنے پر ملامت کی اس کا مالک بن دینار نے جواب دیا تم میرے ساتھیوں سے پوچھ سکتے ہو کہ میں نے خلیفہ کے بھیج ہوئے مال کا کیا کیا ہے لوگوں نے محمد بن واسع کو بتایا کہ اس مال سے مالک نے غلاموں کو خرید کر آزاد کر دیا ہے، اس پر محمد بن واسع نے کہا میں نے خدا سے دعا کی تھی کہ وہ مال پہنچنے سے قبل تمہاری یہی حالت بنا دے یہ سن کر مالک اپنی جگہ سے کھڑے ہو گئے اور انہوں نے اپنے سرمشی ڈالی اور کہا خدا کو محمد نے یہی پہنچانا ہے مالک تو محمد بن واسع کے مقابلہ میں بالکل گدھا ہے، گدھا۔ محمد بن واسع کی اسی نوع کی بہت سی باتیں بہت مشہور ہیں۔

## ۱۲۳

اس سن میں سلیمان بن ہشام بن عبد الملک نے بلادہ روم میں غزوات کا سلسلہ پھر شروع کیا اور اس کی مدد بھیڑ ملک الروم الیون سے ہوئی اور سلیمان نے قفال کے ساتھ مال غنیمت بھی وہاں سے حاصل کیا اسی سن میں بنو عباس کے داعیوں کی ایک جماعت بھی نمودار ہوئی یہ لوگ مکہ کے ارادہ سے نکلے تھے مگر وہ کوفہ سے ہو کر گزرے تو انہیں معلوم ہوا کہ خالد القسری کے کچھ نائیں اور امراء وہاں کی جیل میں بند ہیں جن کو یوسف بن عمرو نے بند کر رکھا ہے چنانچہ ان داعیمان نے جیل میں جا کر ان کو دعوت دی کہ بنو عباس کے لیے بیعت کر لیں۔ یہاں ان داعیوں کی ملاقات ابو مسلم خراسانی سے ہوئی جو غلام تھا اور عیسیٰ بن مقبل الحنفی کی خدمت میں لگا رہتا تھا یہ شخص اگرچہ یہاں محبوب تھا گلر لوگ اس کی شہامت حوصلوں اور اپنے آقا کے ساتھ وفاداری و نیزہ سے بہت متاثر تھے اسی بنا پر اس کو بکر بن ماہان نے چار سو درہم میں پہلے آقا سے خرید لیا تھا چنانچہ دوسرے قیدیوں کے ساتھ ابو مسلم خراسانی بھی جیل سے باہر آیا اور لوگوں نے اس کو دعوت و بیعت بنو عباس کے لیے رہنمائی کے لیے منتخب کر لیا و اقدی کا بیان ہے اس سال محمد بن علی بن عبد اللہ بن عباس کا انتقال ہو گیا یہ شخص اس دعوت کا روح رواں تھا اور اس سلسلہ میں لوگ اسی کی طرف رجوع کرتے تھے لیکن محمد بن علی کے انتقال کے بعد اس کے بیٹے ابوالعباس السفاح نے اس کی جگہ لی و اقدی اور ابو معشر نے لکھا ہے اس سال عبد العزیز بن الحجاج بن عبد الملک نے لوگوں کو حج کرایا اس کے ساتھ اس کی بیوی ام مسلم بن ہشام بن عبد الملک بھی تھی اس سال

تائب الحبی محمد بن زہام بیان اعمال تھا جو ام مسلم کریم رضا، دیر کھوار، بیت المقدس، ام مسلم کے باش لئے لوگوں کے پڑام اور تھے پہلی پارہ تھا۔ اس سال جو لوگ انتقال کر گئے وہ یہ ہیں:

### القاسم بن ابی بره

ابو عبد اللہ الحنفی القاری عبد اللہ بن سائب کے غلام تھا اور حبیل القدر تابعی تھے انہوں نے ابو الطشیل عامر بن واشلہ سے روایات بیان کی ہیں اور خود ان سے ایک جماعت نے روایات بیان کی ہیں ائمہ نے ان کی توثیق کی ہے صحیح روایت کے مطابق ۱۲۴ھ میں ان کا انتقال ہو گیا و اللہ اعلم۔

### الزہری

محمد بن مسلم بن عبد اللہ بن شباب بن عبد اللہ بن الحارث بن زہرہ بن کلاب بن مرۃ، ابو بکر القرشی الزہری ہمیشہ ائمہ اسلام میں زبردست حیثیت کے مالک رہے ہیں یہ حبیل القدر تابعی تھے ایک سے زیادہ لوگوں سے انہوں نے سماعت کی تھی۔ الحافظ ابن عساکر نے الزہری کے حوالہ سے بیان کیا ہے کہ الزہری نے ان کو بتایا کہ جب اہل مدینہ دشواریوں سے گزرنے لگے تو میں وہاں سے کوچ کر کے دمشق چلا گیا۔ میں کثیر العیال تھا اس لیے دمشق کی جامع مسجد میں ایک بڑے حلقہ میں بیٹھ گیا اچانک ایک شخص امیر المؤمنین عبدالملک کے پاس سے میرے پاس آیا اور کہنے لگا امیر المؤمنین کو ایک مشکل مسئلہ کا سامنا ہے انہوں نے سعید بن المسيب سے اسی روایت سنی ہے جو امہات الاولاد کے سلسلہ میں عمر بن الخطاب کی روایت کے خلاف ہے، میں نے اس شخص کو بتایا مجھے سعید بن المسيب کی وہ روایت یاد ہے جو انہوں نے عمر بن الخطاب کے حوالہ سے بیان کی ہے چنانچہ وہ شخص مجھے عبدالملک کے پاس لے گیا، عبدالملک نے مجھ سے سوال کیا تم کون ہو اور کس سے نسبت اور تعلق رکھتے ہو میں نے اپنی نسبت کا حال عبدالملک کو بتایا اور ساتھ ہی میں نے اپنی اور اپنے اہل عیال کی ضرورت کا بھی ذکر کیا عبدالملک نے مجھ سے پوچھا کیا تم حافظ قرآن بھی ہو میں نے کہا ہاں بھی نہیں بلکہ الفراکض والسنن سے بھی واقف ہوں۔ چنانچہ امیر المؤمنین عبدالملک نے مجھ سے اس بارہ میں سب کچھ دریافت کر لیا اور اس نے میری حاجت روائی بھی کی اور مجھے انعام و اکرام سے بھی نوازا اور اس نے مجھے ہدایت کی کہ میں مزید علم حاصل کروں اور ساتھ ہی یہ بھی کہا میں تمہیں بہت ہوشیار اور ذکی القلب سمجھتا ہوں۔

میں مدینہ واپس آگیا اور طلب علم میں مشغول ہو گیا اس دوران مجھے معلوم ہوا کہ قباء کی ایک عورت نے ایک عجیب خواب دیکھا ہے میں اس کے پاس گیا اور اس عجیب و غریب خواب کی بابت دریافت کیا اس عورت نے کہا میرا شوہر کہیں چلا گیا ہے اور میرے لیے ایک خادم پا تلو جانور اور کھجور کے درخت چھوڑ گیا ہے ہم جانوروں کا دودھ پینتے اور کھجور کے پھل کھا کر گزارہ کرتے ہیں، ایک دن جب میں کچھ سورہ تھی اور کچھ جاگ رہی تھی میں نے اپنے بڑے بڑے کو دیکھا جو سخت مزاج تھا وہ آگے آیا اس نے ہاتھ میں چھری لی اور اونٹی کے پچ کوڈنچ کر ڈالا اور کہنے لگا یہ پچ تو ہمارے لیے اونٹی کا دودھ حاصل کرنا دشوار کر دے گا۔ اس کے بعد اس نے چو لہے پر ہانڈی چڑھائی اور اس میں اس نے اس ذبیح پچ کے مٹکے ڈال دیئے اس کے بعد اس نے چھری سے اپنے

چورنے بھائی خود اور اس کے بعد میں خوفزدہ ہو کر بیدار ہوئی اور اپنے بہت عذکر کیا اور آتے ہیں اس نے کہا دودھ کہاں ہے میں نے اس کو بتایا اونٹی کے بچے نے دودھ پی ایساں پلڑ کے نے کہ آخراں نے ہمارے لیے ۱۰۰ دھ کی تیغی کر دی بے اور پھر اس نے چھری اے اس کو زخم کیا اور اس کے مکھے کے پکنے کے لیے اس نے باندھی میں ڈال دیے۔ میں یہ سارا ماجرہ دیکھ کر خوفزدہ ہو گئی اور میں نے اپنے چھوٹے بیٹے کو پڑوس میں لے جا کر پھیندا دیا اور پھر گھر واپس آگئی اور ان واقعات سے برابر ڈرتی رہی اس دوران میری آنکھ لگ گئی تو میں نے خواب میں دیکھا کہ کوئی شخص کہہ رہا ہے تجھے کیا ہو گیا ہے تو لکنت کے ساتھ کیوں بول رہی ہے اس کا جواب میں نے یہ دیا کہ میں نے ایک خواب دیکھا ہے جس سے میں خوفزدہ ہوں اس نے کہا یا رویا یا اس کے بعد ایک حسین وجیل عورت سامنے نمودار ہوئی تو اس نے کہا اس نیک عورت کی بابت تمہارا کیا خیال ہے اس نے جواب دیا بجز خیر کے کچھ نہیں۔ پھر اس نے کہا ایسا حلام یا احلام اس کے بعد ایک اور عورت جو پہلی عورت سے کم خوبصورت تھی نمودار ہوئی تو اس نے کہا اس عورت کے بارہ میں تمہارا کیا ارادہ ہے؟ اس عورت نے جواب دیا اس کے متعلق بھی میری نیک رائے ہے پھر اس نے یا اصلاح یا اصلاحات کی آواز لگائی اس کے بعد ایک سیاہ عورت نمودار ہوئی جو بد صورت تھی، اس آدمی نے پوچھا اس کے بارہ میں تمہارا کیا خیال ہے اس کے جواب میں اس نے کہا یہ صالح عورت ہے اور میں جاہتی ہوں اسے کچھ سکھاؤں اس کے بعد میں بیدار ہو گئی اور میرا بیٹا گھر میں داخل ہوا اس نے میرے سامنے کھانا رکھا اور پوچھنے لگا میرا بھائی کہاں ہے میں نے کہا پڑوسی کے گھر میں ہے وہ اس کو لینے گیا گویا اس کو خود بخود اس گھر کا پتہ چل گیا وہ اس کو لے آیا اور اس کو بہت پیار کیا اور پھر ہم سب نے مل کر کھانا کھایا۔

زہری معاویہ کی خلافت کے دوران ۵۵ھ کے آخ میں پیدا ہوئے یہ پستہ قد تھے ان کی تھوڑی داڑھی تھی ان کے چہرہ پر لمبے بال تھے مگر خسار پر بہت ہلکے اور تھوڑے بال تھے لوگوں کا بیان ہے یہ روزانہ اٹھا سی بار قرآن مجید پڑھا کرتے تھے یہ سعید بن المسیب کی صحبت میں آٹھ سال رہے اور ان کے گھنٹے سے گھٹا ملا کر بیٹھتے تھے عبید اللہ بن عبد اللہ کی خدمت کرتے تھے اور ان کے لیے نمکین پانی پھر کراتے تھے یہ حدیث کے مشائخ کے ارد گرد چکر لگاتے رہتے تھے ان کے ساتھ کچھ سختیاں رہتی تھی جن پر مشائخ الحدیث سے سنی ہوئی احادیث درج تھیں وہ جو کچھ بھی ان بزرگوں سے سنتے تھے ان پر تحریر کر لینے تھے حتیٰ کہ یہ اپنے عہد کے سب سے بڑے عالم اور اپنے زمانہ کے بہت بڑے علامہ بن گھر تھے اور اسی وجہ سے ان کے تمام اہل عصر ان کے علم کے محتاج رہتے تھے عبدالرزاق نے بتایا ہے کہ ہمیں معمنے زہری کے بارہ میں بتایا ہے کہ زہری کہا کرتے تھے پہلے تو امراء ہم کو کتابِ علم پر مجبور کیا کرتے تھے اب ہم ان امراء کو اس لیے مجبور کرتے ہیں۔

ابوسحاق نے کہا ہے زہری عروہ کے پاس سے لوٹتے تو وہ اپنی لوٹدی کو غلط عربی بولنے پر نوکتے تھے اور جب عروہ جلدی جلدی وہ الفاظ اپنی لوٹدی کے سامنے دھراتے تھے تو لوٹدی کہتی تھی قسم ہے اللہ کی جو کچھ آپ کہتے ہیں میری سمجھ میں کچھ نہیں آتا ہے تو عروہ لوٹدی سے کہتے تھے یہ تو قوف خاموش رہ، اس سے میری مراد تو نہیں ہے میں اپنے آپ کو مراد لیتا ہوں۔ اس کے بعد زہری امیر المؤمنین عبد الملک کے پاس دمشق چلے گئے جیسا کہ اس سے قبل ہم بیان کر چکے ہیں اس نے ان کی عزت اور تو قیر بھی کی تھی اور

ان کا قضیٰ بھی ادا کر دیا تھا اور بیت المال سے ان کا وظیفہ بھی مقرر کر دیا تھا اور اس کے بعد زہری امیر المؤمنین عبد الملک کے مصباحوں اور ہم نشینوں میں داخل ہو گئے تھے اور عبد الملک کے بعد اس کی اولاد ولید و سلیمان کے مقریبین میں داخل ہو گئے تھے اور یہی مرستہ ان عمر بن عبد العزیز اور یزید بن عبد الملک کے دربار میں بھی ملا۔ یہی نے ان کو میمان بن حبیب کے ساتھ جو جائے قاضی کا عبدہ بھی عطا کیا تھا۔ پھر شام کے خطیب بھی ہن گئے تھے اور اس کے ساتھ انہوں نے حج بھی کیا تھا اس نے ان کو اپنی اولاد کا معلم و اتالیق بھی بنادیا تھا۔ کہا جاتا ہے اس سال ہشام سے ایک سال قبل ان کا انتقال ہو گیا تھا۔

ابن وہب کا بیان ہے میں نے لیٹ کو کہتے ہوئے سا ہے ابن شہاب کہتے تھے میں نے آج تک جو چیز یاد کی ہے وہ بھولا نہیں ہوں۔ ابن شہاب یعنی زہری کہا کرتے تھے وہ سیب اور چوبے کا جوڑا کھانا ناپسند کرتے ہیں وہ کہا کرتے تھے وہ بھولتے تھے لیکن جب سے انہوں نے شہد کا استعمال شروع کیا ہے ان کا قلب و ذہن تیز ہو گیا ہے۔ ابن شہاب کے بارہ میں قائدین اخرم کہتا ہے:-

**زرو واشن على الکریم محمد واذکر فواضله على الاصحاب**

”محمد جیسے کریم کی زیارت کو جاؤ اور ان کی تعریف بیان کرو ان کے ہم عصروں پر ان کی فضیلت و ترجیحات کا ذکر کرو“

**و اذا يقال من الجوارد بماله قيل الجوارد محمد بن شهاب**

”جب یہ پوچھا جائے گا کہ کسی کون شخص ہے تو محمد بن شہاب کا نام بطور سمجھی لیا جائے گا“

**اہل المذائن یعرفون مکانہ و ربیع نادیہ على الاعواب**

”اہل مذائن ان کے مقام و مرتبہ کو جانتے ہیں ان کی مجلس کے ہم نشینوں کو اعراب پر فوقيت حاصل ہے“

ابن مہدی کا قول ہے میں نے مالک کو کہتے ہوئے سا ہے زہری نے ایک روز حدیث بیان کی جب وہ اٹھ کھڑے ہوئے تو میں نے ان کی سواری کی لگام پکڑ لی اور ان سے مسئلہ کو پوری طرح سمجھنے کی کوشش کی اس پر زہری نے کہا کیا تم مجھ سے استفہام چاہتے ہوئے نے کسی عالم سے سمجھانے کی فرمائش نہیں کی اور نہ آج تک کسی عالم کی بات کو روکیا ہے ابن عبد العزیز نے روایت کیا ہے کہ ہشام بن عبد الملک نے زہری سے کہا کہ کچھ احادیث اس کے بیٹے کے لیے نوٹ کرادے اس پر زہری نے ہشام بن عبد الملک کے مشی کو چار سو احادیث لکھا دیں پھر انہوں نے اہل الحدیث سے ان کے متعلق سمجھیں کیں اور ان سے تمام احادیث بیان کیں۔ ایک دن ہشام نے زہری سے کہا تمہاری تحریر کردہ احادیث ضائع ہو گئی ہیں۔ زہری نے جواب دیا آپ کے لیے یہ احادیث ضائع نہیں ہوئیں اور انہوں نے دوبارہ وہ احادیث لکھا دیں اس پر ہشام نے سابقہ تحریر نوٹ نکلا کر دیکھے تو پہلے املاء کرائے ہوئے یا داشتوں اور موجودہ تحریروں میں ذرا فرق بھی نہ تھا ہشام نے صرف زہری کے قوت حافظ کا متحان لیا تھا۔

عمر بن عبد العزیز نے کہا ہے میں نے کسی کو زہری سے زیادہ بہتر احادیث کا حافظ نہیں دیکھا۔ سفیان بن عینی نے عمر و بن دینار کے حوالہ سے کہا میں نے زہری سے زیادہ کسی کو بہتر طریقہ پر احادیث کو سند سے بیان کرنے والا نہیں دیکھا، میں نے ان سے

زیادہ کسی کو درہ ہم و دیوار کی ناقہ بنی کرنے والا نہیں، لیکن درہ ہم و دنار الہی کے نزدیک اہم تر کی میثاقیوں کے راستے تھے۔ گمراہ بن دینار کا بیان ہے میں نے جابر ابن مباس اہن عمر اور اہن الزریج کی مصاجبت اختیار کی ہے مگر کسی کو زہری سے زیادہ احادیث کو بہتر سلسلے ساتھ بیان کرتے نہیں دیکھا۔

امام احمد نے بیان کیا ہے: ہر فیصلہ میٹ کے اغفار سے سب سے بہتر اور اسناد کے اعتبار سے سب سے ابوداور عمدہ ہیں۔  
نسائی کا کہنا ہے کہ اصح الایسانیہ الزہری عن علی بن الحسین عن علی بن ابی عین جده عن علی عن رسول اللہ ہے سعید نے زہری کے بارہ میں خود ان کا یہ قول نقل کیا ہے میرے پیشناہیں سال تک جاز سے شام اور شام سے جاز تک چکروں میں گزرے ہیں جو حدیث سنتا تھا اس کی چھان میں میں لگ جاتا تھا۔ یہی نے کہا میں نے کسی شخص کو زہری سے زیادہ عالم نہیں دیکھا جب میں ان کے پاس بیٹھتا تھا تو وہ ترغیب و تہذیب کی احادیث مجھے سناتے تھے اور اگر وہ انبیاء اہل کتاب کے بارہ میں کچھ کہتے تھے تو بھی یہی کہتا تھا لیکن جب وہ قرآن و سنت کے متعلق کچھ بیان کرتے تھے تو ان کی باتیں نہایت جامبوجوئی تھیں وہ کہا کرتے تھے اے اللہ میں تجھے سے ہر اس خبر کا سوال کرتا ہوں جو تیرے علم کے احاطہ میں ہے اور ہر اس شر سے پناہ مانگتا ہوں جس پر تیرا علم بحیط ہے یہی نے کہا زہری ان سب لوگوں سے زیادہ ثقہ ہیں جن سے میں ملا ہوں۔ جو شخص ان کے پاس آتا تھا اسے وہ کچھ نہ کچھ ضرور دیتے تھے اور جب ان کے پاس سائل کو دینے کے لیے کچھ نہ ہوتا تھا تو بھی اس کو بطور قرض حسنه کچھ دے دیتے تھے وہ لوگوں کو کھانے میں شرید اور شہد ضرور کھلاتے تھے۔ وہ شہد اس طرح مدد و مدد سے استعمال کرتے تھے جس طرح شرابی شراب استعمال کرتے ہیں ان کا تکمیل کلام تھا ہمیں مشروبات پلاؤ اور احادیث سناؤ جب کوئی شخص ان کی محلہ میں اوپنے لگتا تھا تو کہتے تھے میں قریش کا نصہ گو تو نہیں ہوں۔ ان کے خیمہ کا رنگ زرد ہوتا تھا اس پر جو کپڑا اپڑا ہوتا تھا وہ بھی رنگا ہوا ہوتا تھا اور ان کے فرش اور گدے کا رنگ بھی بالعلوم زرد ہوتا تھا یہی سے یحییٰ بن سعید نے بتایا جو علم زہری کے پاس سے کسی کو حاصل نہیں ہوتا تھا وہ پھر کسی دوسرا کے پاس بھی نہیں ملتا تھا۔

علی بن المدائی نے ابن عینیہ کے حوالے سے کہا ہے اہل جاز کے تین محدث تھے الزہری، یحییٰ بن سعید اور ابن جرجیخ، الزہری کہا کرتے تھے اگر کسی قاضی میں تین باتیں ہوں تو وہ قاضی کہلانے کا مستحق نہیں ہے جو قاضی لعنت و ملامت کو ناپسند کرے اور تعریف کو پسند کرے اور معزول ہونے کو برآ جانے۔

محمد بن الحسین نے یونس کے حوالہ سے زہری کا یہ قول نقل کیا ہے اعظم بالسنت سے نجات حاصل ہوتی ہے۔ الولید نے اوزاعی کے حوالہ سے زہری کا یہ قول نقل کیا ہے کہ لوگوں کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث کا حکم دو۔ محمد بن اسحاق نے الزہری کا یہ قول بھی نقل کیا ہے کہ علم کا تقصان اور رزو وال یہ ہے کہ عالم اپنے علم پر عمل کرنا چھوڑ دے اور رفتہ رفتہ اس کا علم ختم ہو جائے اور عالم کی گمراہی یہ ہے کہ اس پر نیان طاری ہو جائے اور وہ جھوٹ بولنے لگے اور بھی اس کی سب سے بڑی گمراہی ہے۔

وائلدی نے بیان کیا ہے زہری ۱۲۲۵ھ میں بیدا ہوئے اور ۱۲۲۵ھ میں اپنے اٹاٹہ کے ساتھ شعب زہد آئے وہاں مقیم رہے

اوہ، یہیں انتقال ہوئی۔ مذہبیت سمجھ کر تھی کہ ان کو سامنہ بڑا پیار کیا جائے کہ جو اُن کی مغفرت کی ملکرے۔ ان کی وفات منمان کی دس تاریخ کو ہوئی ان کا سال وفات سچ روایات کے مطابق ۱۲۷ھی ہے ان کی عمر بھتر سال کی ہوئی یہ نہایت شدید کثیر الحدیث اور صاحب علم، روایات تھے اور جامع قہیقہ تھے۔ اوہ اُنیں ایک روز ان کی قبر پر کھڑے ہوئے تو ان کی زبان سے یہ الفاظ لئے اے قبرتیرے اندر لئنا علم اور سلم ہے اور لئنا کرم ہے۔

اوہ اُنیں بیان کرتے ہیں زہری کہا کرتے تھے ہم جب کسی عالم کی خدمت میں حاضر ہوتے ہیں تو اس کے علم سے زیادہ بھیں اس کا ادب زیادہ محظی ہوتا ہے۔ وہ یہ بھی کہا کرتے تھے کہ علم ایک خزانہ کی مانند ہے جس کو مسائل کی کنجی کھولتی ہے الزہری یہ بھی کہا کرتے تھے کہ اگر تم علم کو مکابرہ اور کٹ جھٹی اور کچھ بخشی سے حاصل کرنا چاہو گے تو یہ چیزیں تم پر غالب آجائیں گی اور تم علم حاصل کرنے میں بھی کامیاب نہ ہو گے۔ علم کو ہمیشہ نرم خوئی اور فرق و ملاطفت سے حاصل کرو۔ اصمی نے مالک بن انس کے حوالہ سے زہری کا یہ قول نقل کیا ہے میں ایک دن غلبہ بن معین کی خدمت میں بیٹھا ہوا تھا غلبہ بولے میں دیکھتا ہوں تمہیں علم سے لگاؤ اور بڑی محبت ہے میں نے کہا ہاں اس پر انہوں نے کہا پھر لازم ہے اس شیخ یعنی سعید بن المسیب کے ساتھ ہمیشہ لگے رہو۔ زہری کہتے ہیں اس کے بعد میں سات سال تک ان کے ساتھ رہا اور پھر عودہ کے پاس چلا گیا اور ان کے دریا سے موتی نکالے کی بن عیدان کا بیان ہے کہ ہم سے مالک بن انس نے زہری کی بابت بیان کیا کہ ان سے بعض بن مروان نے سعید بن المسیب کے بارہ میں دریافت کیا تو انہوں نے سعید بن المسیب کے علم کے بارہ میں خیر کے الفاظ کہے لیکن ساتھ ہی ان کا حال بھی بتایا۔ یہ بات سعید بن المسیب کے کانوں تک بھی پہنچ گئی چنانچہ جب ابن شباب یعنی زہری سعید بن المسیب کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ان کو سلام کیا تو سعید نے اس کا جواب نہیں دیا اور نہ ان سے ہم کلام ہوئے۔ جب سعید وہاں سے چلنے لگے تو زہری بھی ان کے ساتھ متعلق کیا کسی نے کوئی غلط بات پہنچائی ہے میں نے تو خیر کے سوا کچھ بھی زبان سے نہیں نکلا تھا اس پر سعید بن المسیب نے جواب دیا یہی کیا کم ہے کہ تم نے میرا ذکر بن مردان سے کیا۔ ابن عساکر کے بیان کے مطابق جو لوگ ہشام بن عبد الملک کے عہد خلافت میں انتقال کر گئے وہ یہ ہیں:

### بلال بن سعد

ابن تھیم السکونی ابو عمر و کبار زہاد میں سے تھے، نہایت عبادت گزار اور صائم الدہر تھے انہوں نے اپنے باپ سے روایات بیان کی ہیں جن کو شرف صحبت بھی حاصل رہا تھا۔ اس کے علاوہ ابن عمر وابی الدرداء وغیرہ سے بھی روایات بیان کی ہیں اور خود ان سے ایک جماعت نے روایات بیان کی ہیں جن میں ابو عمر وابی الدرداء وغیرہ سے بھی روایات بیان کے مواضع و تفصیل کی بعض مفید باتیں نقل کی ہیں۔ اوہ اُنیں کا بیان ہے میں نے آج تک ان جیسا واعظ کسی کو نہیں دیکھا۔ یہ رات

ذلیل میں تماں کی ایک بڑی کمکتی پیدا ہوتی تھی، جب ان کو سکم مردوں میں نمائی پرستی میں اگرچہ جتنی قدری کپڑوں صیت اپنے آپ کو حاضر میں گرا لیتے تھے اس پر ان کے بعض احباب ان کو برا جواہ بھی کہتے تھے تو یہ جواب میں کہتے تھے حاضر کا پانی میرے لیے نارہنم تے زیادہ قابل برداشت ہے، ابوذر رضہ اللہ مشقی کہتے تھے بالل بن عبد البر تین تسلیہ کو عالم تھے رجاء بن جیوہ نے ان پر قدرتیہ ہونے کا الزام لائیا تھا جسی کہ بالل نے ایک روز اپنے وعظ میں کہا تھا اکثر جو لوگ مسرور و مغروہ ہوتے ہیں اور اکثر مغروہ بے خبر ہوتے ہیں پس بتاہی ہے اس کے لیے جو بے خبر ہے وہ کھاتا پیتا ہے اور ہنستا رہتا ہے حالانکہ وہ قضاۓ الہی میں دوزخی ہے افسوس اور بتاہی ہے اے انسان تیری روح کے لیے اور تیرے جسم کے لیے لوگوں کو تیری بتاہی وہ بادی پر روتے رہنا چاہیے ہمیشہ ہمیشہ۔

ابن عساکر نے چکھنونے بالل کے تبلیغ کلمات اور مواعظ حسنے سے نقل کیے ہیں ہم ذیل میں کچھ کلمات نقل کرتے ہیں، اللہ بندے کے گناہ کی مغفرت کے لیے کافی ہے اللہ تعالیٰ چاہتا ہے ہم دنیا سے مقفرہ اور بے رغبت ہو جائیں مگر ہم دنیا میں اتنے ہی راغب ہوتے جاتے ہیں۔ تمہارا اہل راغب ہے، تمہارا عالم جاہل اور تمہارا مجتہد کوتاہ اور مقصر ہے، تمہارا اصل دوست اور بھائی وہ ہے جو اللہ کے یہاں تمہارے نصیب کی تمہیں یاد ہانی کرائے۔ ایک مرتبہ وعظ میں انہوں نے فرمایا اللہ کا علانیہ دوست اور باطنی طوفور پر دشمن نہ بنو، اس طرح باطن شیطان کے دوست اور اپنے نفس اور خواہشات کے غلام اور بے ظاہران کے دشمن نہ بنو انہوں نے ایک وعظ کے دوران یہ کہی کہا تم دو چیزوں دو زبانوں والے نہ بنو لوگوں پر یہ ظاہر کرو کہ تم خدا سے ڈرتے ہو تو کارلوگ تمہاری تعریف کریں اور تمہارے دلوں میں پاپ بھرا ہو۔ لوگو! تم فنا ہونے کے لیے نہیں بلکہ باقی رہنے کے لیے پیدا کیے گئے ہو البتہ تمہیں ایک گھر سے دوسرے گھر منتقل ہونا ہے جس طرح تم لوگ اپنے بآپ کے صہوں سے ماں کے رحم میں منتقل ہوئے ہو اور ارحام سے دنیا میں منتقل ہوتے ہو اور دنیا سے قبور میں منتقل ہوتے اور قبور سے مؤلف میں منتقل ہوتے ہو اور پھر وہاں سے جنت یادو زخم میں منتقل ہوتے ہو۔ ایک وعظ میں انہوں نے کہا اے لوگو! تم دنیا کی تھوڑی سے زندگی میں آخترت کی طویل زندگی کے لیے عمل کرتے ہو اور دارزادگی میں رہ کر درالبقاء کی تیاری کرتے ہو اور اس درالحزن و ملاں میں ذرا الخلو و الاعم کے لیے عمل کرتے ہو۔ پس جو شخص یقین کی بتا پر عمل نہیں کرتا وہ کوئی نفع حاصل نہیں کرتا ہے اے لوگو! کیا تمہیں کسی مخیر نے خبر دی ہے کہ تمہارا فلاں عمل خدا کے یہاں مقبول ہو گیا ہے یا تمہاری فلاں خطاء اس نے معاف کر دی ہے۔ انہوں نے ایک مرتبہ یہ بھی کہا کہ ذکر کی دو تسمیں ہوتی ہیں ایک ذکر اللہ کا زبانی ہوتا ہے جو اچھا ہے لیکن جو ذکر حلال و حرام کے وقت اس کا کیا جائے وہ افضل ذکر ہے۔ انہوں نے ایک وعظ کے دوران کہا لوگو! عمل کرنے سے قبل سوچ لیا کرو تمہارا اس عمل سے من Shawaradہ کیا ہے اگر تمہارا عمل غالباً لوجہ اللہ ہے تو اس پر وہی عمل قبول کرتے ہیں جو خالصاً اس کی رضا کے لیے کیا جاتا ہے "إِلَيْهِ يَصُعدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ" اس کے بعد انہوں نے کہا اللہ تعالیٰ تمہیں عذاب دینے میں جلد بازی نہیں کرتا وہ اپنی طرف رجوع کرنے والے کی بات قبول کرتا ہے اور اپنے سے پشت پھیرنے والے کو مہلت دیتا رہتا ہے۔

## اجعد بن درنام

یہ پہلا شخص تھا بخلق قرآن کا قائل تھا۔ تین امیہ کا آخری فرمائز و اسردان الجعدي جو برداں الحمد رکھنے کا ماتحت اسی شخص کی طرف منسوب تھا۔ اس کا شیخ یہی الجعدي بن درہم تھا جو اصلًا خراسان کا رہنے والا تھا جس کی بابت مشہور ہے کہ یہ تین مردان کے غلاموں میں سے تھا، جعد بالعموم دمشق میں رہتا تھا اس کا لگر قلاسین کے قریب گرجا کے جانب واقع تھا۔ اہن عساکر کا بیان ہے جعد نے یہ بدعت بیان ابن سمعان سے سمجھی تھی اور بیان نے اس خیال کو طالوت ابن اخت بن لمید بن عاصم سے اخذ کیا تھا اور بس نے اس عقیدہ کو اس یہودی جادوگر سے اخذ کیا تھا جس نے رسول اللہ ﷺ پر جادو کیا تھا جعد نے اس خیال کو الجهم بن صفوان الحزری سے لیا تھا جو لمح میں رہتا تھا اور اکثر مقاتل بن سلیمان کے ساتھ اس کی مسجد میں نماز بھی بڑھتا تھا لیکن اس موضوع پر اس سے مناظرہ بھی کرتا تھا اس کے عقیدہ کی بنا پر اولاً اس کو ترمذ کی طرف جلاوطن کر دیا گیا اس کے بعد جنم کو اصحابان یا مردوں مسلم بن اخوز نے قتل کر دیا تھا۔ خلق قرآن کے خیال کو بشر بن المریسی نے جنم سے تین اخذ کیا تھا اور جنم سے احمد بن ابی داؤد نے لیا تھا۔

جعد نے دمشق میں جہاں وہ مقیم تھا اس خیال کی خوب لوگوں میں اشاعت کی جس کی بنا پر اس کو بنی امیہ نے طلب بھی کیا تھا مگر وہ ان کے خوف سے بھاگ کر کوفہ چلا گیا تھا یہاں اس کی ملاقات ہم بن صفوان سے ہوئی جس نے جعد کے کہنے پر اس کا خیال قبول کر لیا اس کے بعد خالد القسری نے عین عید الاضحی کے دن جعد کو ذبح کر دیا جس کی مختصر روداد یہ ہے خالد نے بھیثت امیر کوفہ جامع مسجد میں خطبہ دیا اور لوگوں سے کہا تم لوگ قربانی کرو اللہ تعالیٰ تمہاری قربانیاں قبول کرے گا لیکن آج میں جعد کی قربانی کروں گا جس کا خیال یہ ہے کہ خدا نے ابراہیم علیہ السلام کو اپنا دوست بنایا ہے اور نہ ان سے ہم کلام ہوا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی ذات اس مردوں کی بکواس سے نہایت بلند و بالا ہے یہ کہہ کر وہ منبر سے اتر اور منبر کے قریب ہی جعد کو قتل کر دیا۔ اس واقعہ کا تذکرہ ایک سے زیادہ حفاظتے کیا ہے جن میں بخاری، ابن ابی حاتم، البیهقی اور عبد اللہ بن احمد شامل ہیں۔

اس امر کا ذکر ابن عساکر نے اپنی تاریخ میں بھی کیا ہے اس نے یہ بھی ذکر کیا ہے کہ جعد بن درہم بار بار وہب بن منبه کے پاس جاتا تھا اور جب وہ شام کو وہب بن منبه کے پاس جاتا تھا تو عسل کرتا تھا اور صفات باری تعالیٰ نے متعلق اکثر و بیشتر سوالات کرتا تھا ایک دن وہب نے اس سے کہا اے جعد تیرے اوپر انسوں ہے، ایسے سوالات نہ کیا کر۔ میں تجھے برباد اور ہلاک ہونے والوں میں سمجھتا ہوں۔ اگر اللہ تعالیٰ ہمیں یہ خبر نہ دیتا کہ اس کے ہاتھ ہے تو ہم اس کے متعلق ایک لفظ بھی زبان سے نہ کلتے اسی طرح اگر وہ اپنے لیے ساعت، علم اور کلام وغیرہ کے الفاظ نہ لاتا تو ہم ان امور کے بارہ میں خاموش ہی رہتے یہ اللہ ہی بہتر جانتا ہے کہ ان الفاظ سے اس کی کیا مراد ہے۔ اظاہر یہ الفاظ مجاز کے طور پر استعمال ہوئے ہیں جن سے اس کی قدرت کاملہ کا اظہار ہوتا

بے سہر حال کچھ دنوں بعد ای جعد کو پھانسی دے دی گئی اور وہ قتل ہو کر کیفیت کردار کو پہنچ گیا۔

## ۱۲۶

انی خواہ ابو مطر الہرار کا بیان ہے کہ ایک حدیث بن عبد الملک بن زید نے مصعب بن مصعب سے اور انہوں نے زہری سے اور زہری نے ابی مسلمہ بن عبد الرحمن سے انہوں نے اپے باپ سے بیان کیا ہے <sup>۱۲۷</sup> میں دنیا کی زیب و زینت عروج پر ہو گئی تھیں روایت ابو یعلی نے اپنی مند میں ابی کریب سے انہوں نے ابی قدیک سے انہوں نے عبد الملک بن سعید بن زید بن نفیل سے انہوں نے مصعب بن مصعب سے اور انہوں نے الزہری سے بیان کی ہے، لیکن میں کہتا ہوں یہ حدیث غریب اور منکر ہے اور مصعب بن مصعب بن عبد الرحمن ابن عوف الزہری نے اس میں کلام کیا ہے اور علی بن الحسین بن الجنید نے اس کو ضعیف قرار دیا ہے اس سال انعام بن بن یزید بن عبد الملک نے بادروم میں الصافہ کے مقام پر جنگ کا آغاز کیا اور اس سن کے ماہ ربيع الآخر میں امیر المؤمنین ہشام بن عبد الملک بن مروان کا انتقال ہوا۔

## ہشام بن عبد الملک کی سوانح اور وفات کا ذکر

یہ ہشام بن عبد الملک بن مروان بن الحکم بن ابی العاص بن امیہ بن عبد الشسس ہیں یہ ابوالولید القرشی الاموی الدش Qi امیر المؤمنین ہیں۔ ان کی والدہ ام ہشام بنت ہشام بن اسماعیل المخزوی تھیں۔ دمشق میں ہشام بن عبد الملک کا مکان باب الخواصین کے قریب تھا۔ ان کی خلافت کی بیعت ان کے بھائی یزید بن عبد الملک کے انتقال کے بعد <sup>۱۲۸</sup> میں ماہ شعبان میں جمعہ کے دن عمل میں آئی تھی۔ اس وقت ان کی عمر چوتیس سال تھی۔ یہ سرفیرنگ کے خوبصورت آدمی تھے مگر بھینگے تھے داڑھی پر سیاہ خساب لگاتے تھے یہ عبد الملک کے چوتھے لڑکے تھے جو خلافت پر متکن ہوئے عبد الملک نے خواب میں محراب میں خود کو چار دفعہ پیشاب کرتے دیکھا تو انہوں نے اس کی تعبیر سعید بن الحسین سے دریافت کی تو انہوں نے اس کی تعبیر بتائی کہ ان کی پشت سے چار لڑکے خلافت پر متکن ہوں گے چنانچہ ایسا ہی ہوا اور ہشام عبد الملک کے لڑکوں میں آخری خلیفہ ہوئے۔

ہشام اپنی خلافت کے دوران بڑے ہوشیار اور مقتاطر ہے مال جمع کرنے اور بخشی سے کام لینے میں بھی خاص طور مشہور تھے یہ ذکر و ذہین شخصیت کے مالک تھے ہر چیز کے حسن و فتح کو پر کھٹے کی مہارت رکھتے تھے۔ ان میں برداری اور وقارت و تکنست بھی بھی تھا۔ ایک مرتبہ انہوں نے ایک شریف آدمی کو گالی دی اس نے جواب میں خلیفہ سے کہا آپ گالی دیتے ہیں حالانکہ آپ خلیفۃ اللہ فی الارض ہیں۔ یہ سن کر خلیفہ ہشام بہت شرمende ہوا اور کہا تم مجھ سے اسی قسم کی کوئی بات کہہ کر مجھ سے انتقام لے لو۔ اس شخص نے جواب دیا کیا میں بھی تمہاری طرح نادان اور جاہل بن جاہل۔ اس پر ہشام نے کہا تو پھر اس کا معاوضہ لے لو اس شخص نے جواب دیا میں کوئی معاوضہ بھی نہیں لوں گا اس پر ہشام نے کہا تو خدا کے لیے معاف کر دو، اس شخص نے کہا میں نے تمہیں خدا کے لیے معاف کیا، اس کے بعد ہشام نے عہد کیا کہ آئندہ وہ کبھی ایسا نہیں کرے گا۔

اصحی کا بیان ہے کہ ایک شخص نے ہشام سے ہونے والی گفتگو کو اس طرح سنوایا، ہشام نے ایک شخص سے کہا تم مجھ سے اس طرح گفتگو کر دے۔ وہ اپنے میں تمہارا نہیں ہے۔ ایک صرف ہشام کے ایک شخص پر اسے یہ اپنے اس سے کہا تھا کہ اس کے مقر و محلہ تھے لیکن نو مردان میں سے کسی نے علی ہن احسین سے اس کی بابت پوچھ کچھ نہیں کی جب ہشام خلیفہ مسلمان اس سے ان سے پوچھا بھی۔ یعنی تم پر اتنا باتی تھا میں ہن احسین نے جواب دیا، بہت کچھ جس کا تم پر احسان ہے ہشام نے جواب دیا، یعنی تم پر باتی ہے وہ، م نے چھوڑا میں مولف کہتا ہے مجھے اس معاملہ میں کچھ کہنا ہے۔ علی بن احسین کا انتقال ۹۲ھ میں ہو گیا تھا اور وہ ہشام کی خلافت سے گیارہ سال قبل دنیا سے اٹھ گئے تھے لہذا اس سوں وجواب اور قرض کی معافی کا سوال ہی کہاں پیدا ہوتا ہے، ہشام خون ریزی کو نہایت را تجھتا تھا۔ ہشام کو زید بن علی اور ان کے بیٹے یحییٰ کا قتل نہایت ناگوار ہوا تھا اس نے کہا تھا اگر ان دونوں کے قتل کے عوض مجھے اپنی ساری دولت و ملکیت بھی دینا پڑے تو مجھے اس سے بھی دریغ نہیں ہوگا۔ ایک آدمی نے ہشام کے پاس دو پرندے بطور تخفیف بھیجے اس وقت ہشام اپنے تخت کے وسط میں بیٹھا ہوا تھا ہشام نے جب حکم دیا کہ دونوں پرندے گھر میں بیٹھ ج دیجیے جائیں تو اس شخص نے کہا مجھے بھی لانے کا کچھ انعام ملنا چاہیے ہشام نے کہا دو پرندوں پر انعام مانگتے ہو۔ اگر ایسا ہی ہے تو اس میں سے ایک پرندہ تم لے لو۔ عقال بن شیبہ بیان کرتے ہیں میں ہشام کے پاس پہنچا تو وہ گھرے بزرگ کی قباضے ہوئے تھے انہوں نے مجھے خراسان جانے کی ہدایت کی لیکن میری نظر ان کی قباضتی تھی۔ ہشام میرا متصد سمجھ گئے کہنے لگے تمہیں کیا ہوا ہے آنکھی باندھ کیا دیکھ رہے ہو عقال کہتے ہیں میں نے کہا آپ کی یہ سبز قباضت اچھی لگتی ہے، میں نے خلافت سے قبل بھی اس طرح کی قباضت آپ کے جسم پر دیکھی ہے۔ ہشام نے کہا خدا کی قسم میرے پاس اس کے سوا کوئی دوسرا قباء نہیں ہے میرے پاس جو کچھ مال ہے وہ تم سب لوگوں کا ہے عقال کہتے ہیں یہ اگر چہ سچ ہے مگر ہشام کے بخیل ہونے میں بھی شک نہیں۔

ابو بکر بن ابی الدنیانے ہشام کے میراثی سالم کے حوالہ سے لکھا ہے جنہوں نے بتایا کہ ایک روز ہشام ایوان خلافت میں آیا تو سخت مغموم تھا اس موقع پر اس نے ابرش بن الولید کو اپنے پاس بلانے کے لیے کہا اور جب وہ آگیا تو اس نے کہا امیر المؤمنین یہ آپ کیا حال ہو گیا ہے، ہشام نے کہا مجھے پریشانی کیوں نہ ہواں نجوم نے کہا ہے میں آج سے تینیسویں دن ختم ہو جاؤں گا ابرش بن الولید نے کہا ہم نے یہ بات نوٹ کر لی ہے چنانچہ کچھی بھر حال وہ دو اس نے کھائی مگر اس کو درد کی سخت تکلیف تھی جو ساری رات رہی، پھر ہشام اس سے پہلے ہی اس کے پاس پہنچنے کچھی بھر حال وہ دو اس نے کھائی مگر اس کو درد کی سخت تکلیف تھی جو ساری رات رہی، پھر ہشام نے حکم دیا سالم تم اپنے گھر جاؤ بھجھے اب پہلے سے افاقت ہے اور دو ابھی میرے پاس موجود ہے سالم کہتے میں وہاں سے چل پڑا اور ابھی گھر پہنچنے بھی نہ پایا تھا کہ لوگوں کی چیخ و پکار کی آواز کا نوں میں آئی چنانچہ میں جب پہنچا تو ہشام انتقال کر چکے تھے۔ بعض لوگوں نے بیان کیا ہے ہشام نے اپنے بیٹوں پر ایک نظر ڈالی جو اس کے گرد جمع تھے اور رورہے تھے اس وقت ہشام نے ان سے کہا میں نے تمہارے لیے دینیوں را ہموار کر دی ہے مگر تم ہو کر رورہے ہو میں نے تمہارے لیے بہت کچھ دولت چھوڑی ہے اور جو کچھ حاصل کیا ہے تمہارے ہی لیے ہے۔ اگر اللہ نے ہشام کو نہ بخشا تو بہت برا انجام ہو گا۔ جب ہشام کا انتقال ہو گیا تو اس کے خزانے سرمهبہر

کر دیئے گئے تھے جب اس کے نہانے کے لیے پانی گرم کرنے کے لیے کوئی کم کی ضرورت ہوئی تو اس کے لیے پیسے نہ تھے تھی کہ وہ غاریباً ماننے کے۔

بشاہر میں، فاقت اضافہ میں، ربيع الآخر ۱۲۵ھ کی پہلی تاریخ کو مدھ کے دن ہوئی اس وقت اس کی عمر پنج سال کے لگ بھک تھی۔ بعض لوگ کہتے ہیں سانحہ سال سے متجاوز ہو گئی تھی ان کی نماز الولید بن یزید نے پڑھائی بوسام کے بعد غیثہ ہوا۔ بسام کی مدث خلافت ۲۵ سال ایک ماہ تھی۔

مؤلف کہتا ہے جب بسام بن عبد الملک کا انتقال ہو گیا تو بنی امیہ کی حکومت کا بھی گویا جنازہ نکل گیا اور جہاد و قبال کے معاملات بھی خندے پڑ گئے اور بنی امیہ کے معاملات میں ایک گونہ اضطراب و فراہی پیدا ہونے لگی اور اگرچہ ان کی خلافت سات سال تک مزید چلتی رہی مگر اختلافات اور اضطراب بڑھتا ہی رہا حتیٰ کہ بن عباس نے ان پر خروج کیا اور بن امیہ کو اقتدار سے بالآخر محروم کر کے ان کے بہت سے لوگوں کو مار دیا اور خلافت پر کلیتاً قابض ہو گئے جس کا تفصیل حال مناسب موقع پر بیان ہوگا۔ انشاء اللہ۔

خدا کا شکر ہے البداية والنهاية جزء نهم کی تکمیل ہوئی اس کے بعد جزء دهم شروع ہو گا جس کا آغاز ولید بن یزید عبد الملک کی خلافت سے ہو گا۔

### جلد نهم ختم شد

Courtesy of Pakistan Vitzual Library  
[www.pdfbooksfree.pk](http://www.pdfbooksfree.pk)

